



## IQBAL REVIEW JOURNAL OF THE IQBAL ACADEMY PAKISTAN

**APRIL 1983** 

## IQBAL ACADEMY PAKISTAN LAHORE

## IQBAL REVIEW

## Journal of the Iqbal Academy Pakistan

This Journal is devoted to research studies on the life, poetry and thought of Iqbal and on those branches of learning in which he was interested: Islamic Studies, Philosophy, History, Sociology, Comparative Religion, Literature, Art, and Archaeology.

## Published alternately

In

Binglish (April and October) and Urdu (January and July)

#### Subscription

(for four issues)

Pakiman Rs 38.00 Foreign countries
US 2 8.00 or £ Stg. 4.50

Price per copy

Rs 10.00

US \$ 2 00 or £ Stg. 1.00

All contributions should be addressed to the Editor adn Secretary, Editorial Board, Iqbal Review, 116 MoLeod Road, Lahore. Bach article must have its duplicate copy. The Academy is not responsible for the loss of any article.

Editor

DR WAHEED QURAISHI, Director

Publisher:

IQBAL ACADEMY PAKISTAN

116 - McLeod Road, Labore

Shakutar a

í

ZARREEN ART PRESS 61, Railway Road, Lahore



## IQBAL REVIEW

Journal of the Iqbal Academy Pokistan

#### Editorial Board:

Chairman:
Dr Muhammad Bagir

Editor & Secretary: Dr Waheed Quraishi

# Members ; Dr Abdus Salam Khurshid Prof. M. Saced Sheikh Prof. Khwaja Ghulam Sadiq

| Vol | . XXIV                    | April 1983                              |     | No. 1 |
|-----|---------------------------|-----------------------------------------|-----|-------|
|     |                           | CONTENTS                                |     |       |
| *   | Allama Iqbal and the Pa   | kistan Movement  Latif Ahmed Sherwani   | ••• | 1—20  |
| ¥   | Iqbal and Wordsworth      | S. Sajjud Husaln                        | ••• | 21-23 |
| *   | The Nature of Dante's In  | offuence on Iqbal S.M. Abdullah         |     | 2531  |
| *   | Herbert Read on Dr. Iqu   | Saleem Akhtar                           | ••• | 33-37 |
| *   | A Rare writing of Iqbal   | Afzal Haq Qarshi                        | ••• | 39-42 |
| *   | Two Unpublished Letter    | s of Iqbal<br>M. Jehangir Alam          |     | 4344  |
| *   | Book Review               | 4 G 1->                                 |     |       |
|     | (Iqbal: His Political Ide | as at Crossroads)  Latif Ahmed Sherwani |     | 45-48 |

The place of pride which Islam came to occupy in Iqbal's thinking after 1908 naturally led him to write:

In a lecture delivered in 1910 Iqbal explained that the Muslim concept of nationality was linked neither with territory, nor with language, nor with race. "The essential difference between the Muslim community and other communities of the world consists in our peculiar concept of nationality. It is not the unity of language or country or the identity of economic interests that constitutes the basic principle of our nationality. It is because we all believe in a certain view of the universe and participate in the same historical tradition that we are members of the society founded by the Prophet of Islam." In one of his poems written after 1908 Iqbal said:

اپنی ملت پر قیاس اقوام مغرب سے لہ کر خاص ہے ترکیب میں قوم رسول ہاشمی ان کی جمیعت کا ہے ملک و لسب پر اضمار قوت مذہب سے مستحکم سے جمیعت تری

One of the developments resulting from the First World War was the further popularity of the concept of nationalism, more particularly in the West. Since this concept directly clashed with the principles of Islam. Iqbal strongly criticised it:

اس دور میں سے اور ہے جام اور ہے جم اور ساتی نے بنا کی روش لطف و ستم اور مسلم نے بھی تعمیر کیا اپنا حرم اور ہذیب کے آذر نے ترشوائے صنم اور ان تازہ خداؤں میں بڑا سب سے وطن ہے جو پیربن اس کا ہے وہ مذہب کا کفن ہے آ

<sup>4.</sup> Same, p. 172.

<sup>5.</sup> Latif Ahmed Sherwani (Ed.), Speches, Writings and Statements of Igbal, Lahore, 1977, p. 104.

<sup>6.</sup> Beng-i-Ders, p. 279.

<sup>7.</sup> Same, p. 173.

Understandably, Iqbal did not approve of the strategies adopted, and the efforts made, by some Indian leaders to evolve one single nation in India. Speaking in the Punjab Legislative Council in 1927, he observed 1

It has been argued that the present system [of competitive examination tempered by selection and nomination] tends to retard the progress of what my friend [Sardar Ujjal Singh] called nationality. Well, I do not know whether it is desirable to become a nation. It is a proposition which can be controverted...<sup>8</sup>

Even though Iqbal's thinking was based upon Islamic principles, he was a universalist in the true sense of the world. As early as 1921, in a letter to Prof. R. A. Nicholson, Iqbal described himself "a lover of all mankind" and said: "... it is in view of practical and not patriotic considerations... that I am compelled to start with a specific society (i.e., Islam) which, among the societies of the world, happens to be the only one suitable to my purpose... All men and not Muslims alone are meant for the Kingdom of God on earth, provided they say good-bye to their idols of race and nationality, and treat one another as personalities." In his poetry, Iqbal, the universalist, gave expression to his thoughts in these words:

ہوس نے کر دیا ہے ٹکڑے ٹکڑے نوع انسان کو اخوت کا بیان ہو جا بحبت کی زبان ہو جا یہ ہندی وہ تورانی یہ انفانی وہ تورانی تو اے شرمندہ ساحل اچھل کر بے کران ہو جا10

In line with this thinking, Iqbal could not have anything against the non-Muslims of India. In fact, he himself stated 1

A community which is inspired by feelings of ill-will towards other communities is low and ignoble. I entertain the highest respect for the customs, laws, religious and social institu-

<sup>8.</sup> Latif Ahmed Sherwani, cited, p. 53.

<sup>9.</sup> Syed Abdul Vahid (Ed.), Thoughts and Reflections of Iqual, Labore, 1973, p. 99.

<sup>10.</sup> Beng-i-Dera, p. 312.

It should be noted that the background of these verses is the misfortune of the Muslim world.

tions of other communities. Nay, it is my duty, according to the teaching of the Quran, even to defend their places of worship, if need be.<sup>11</sup>

It is true that in the context of the communal question Iqbal had been much disappointed by the recommendations of the Nehru Committee<sup>12</sup> as well as those of the Simon Commission. As he put it:

tions proposed by the pundits of India and the pundits of England. The pundits of India do not disturb the Central authority as it stands at present All that they desire is that this authority should become fully responsible to the Central Legislature which they maintain intact and where their majority will become further reinforced on the nominated element ceasing to exist. The pundits of England, on the other hand, realising that democracy in the Centre tends to work contrary to their interests and is likely to absorb the whole power now in their hands, in case a further advance is made towards responsible government, have shifted the experience of demeracy from the Centre to the provinces.<sup>13</sup>

But the All India Muslim Confedence (originally also called the All-Parties Muslim Conference), of which Iqbal was a very prominent member, had made at its session held on 31 December 1928 and 1 January 1929 some demands for consideration by the Hindus. In March these demands were largely endorsed by Mohammad Ali Jinnah, President of the All-India Muslim League, in his 'Fourteen Points'. Iqbal thought that these de-

<sup>11.</sup> Latif Ahmed Sherwani, cited, p. 9,

<sup>12.</sup> Even some Hindu scholars have stated that the Nehru Report was unfair to the Muslims. For instance, Uma Kaura has written: "... his (Motilal Nehru's) attitude shows that he was more concerned with placating the Hindu Mahasahha than with giving satisfaction to the Muslims. The main reason was that the lessons of the 1926 elections, when the Swaraj Party had met with serious challenge from candidates like Madan Mohan Malaviya and Lajeat Rai, who were sympathetic to the Mahasahha, were attil fresh in his memory. He remained cautious throughout and seemed determined not to give an opportunity to the Mahasahha to increase its following at the cost of the Congress even though this meant losing a chance to satisfy a large section of Muslim leadership." Muslims and Indian Nationalism, Columbia, Mo., 1977, p. 165.

<sup>13.</sup> Letif Ahmed Sherwani, cited, pp. 12-13.

mands were reasonable and in due course should be acceptable to the Hindus.

This is the background of Iqbal's address at the Allahabad session of the Muslim League in 1930. Iqbal then made two suggestions—a fact which has not received full attention from scholars. His first suggestion was 1

The Muslim demand for the creation of Muslim India within India is... perfectly justified. The resolution of the All Parties Muslim Conference at Delhi is, to my mind, wholly inspired by this noble ideal of alharmonious whole which, instead of stifling the respective individualities of its component wholes, affords them chances of fully working out the possibilities that may be latent in them. 14

## Making his second suggesion, Iqbal said:

Personally I would go farther than the demands embodied in it [resolution of the All Parties Muslim Conference]. I would like to see the Punjab, North-West Frontier Province, Sind and Baluchistan amalgamated into a single State. Self-government within the British Empire, or without the British Empire, the formation of a consolidated North-West Indian Muslim State appears to me to be the final destiny of the Muslims, at least of North-West India. 15

In the context of this suggestion Iqbal also said that the predominantly non-Muslim districts of the Punjab should be excluded from it.

Iqbal himself made it plain that he was making to alternative suggestions: (i) as in the demands put forward by the All-India Muslim Conference and the All India Muslim League (at its sessions in 1924, 1925 and 1926, later incorporated in the 'Fourteen Points'), and (ii) a redistribution of the British Indian provinces. <sup>16</sup> The basic thought behind both suggestions was that the Indian Muslims were a people separate from other Indian peoples. In fact, Iqbal went to the extent of saying: "We are 70 millions and far more homogenous than any other people in India. Indeed the Muslims of India are the only Indian people who can fitly be described as a nation in the modern sense of

<sup>14.</sup> Same, p. 9.

<sup>15.</sup> Same, p. 10.

<sup>16.</sup> Same, p. 19.

the word."<sup>17</sup> The importance of this point can hardly be overemphasised because it was on this basis that the Muslim League later demanded Pakistan.

Inbal's own preference was for the second suggetion. because, according to him, it provided a permanent solution of the communal problem in India.18 What Iqbal really meant was that in a consolidated north-western Muslim State it should be possible for the Muslims to order their collective life according to the principles of Islam, about which he was very keen. This keenness logically followed from his view that it is not possible "to retain Islam as an ethical ideal and to reject it as a polity in favour of national polities in which religious attitude is not permitted to play any part."19 In fact, Iqbal believed, as he later said, "that which really matters is a man's faith, his culture. his historical tradition. These are the things which, in my eyes, are worth living for and dying for. .. "20 It should be added that Ighal also thought that the "life of Islam as a cultural force in the country very largely depends on its centralisation in a specified territory."21

At the same time Iqbal thought that non-Muslims should not have any serious objections to his suggestion. He assured non-Muslims that in the state which he was suggesing there would not be any kind of religious rule.<sup>28</sup> Instead it would ensure fair treatment to them. As he put it later, Muslims, "in view of their past history and traditions, [would] prove themselves free from all pettiness of mind and narrowness of outlook."<sup>23</sup> Iqbal also thought that the creation of a state with a large Muslim majority would further secure the position of non-Muslims inasmuch as such a state would be in a position "to give a more effective protection to non-Muslim minorities within its area."<sup>24</sup>

Some non-Muslims thought that the real motive behind

<sup>17.</sup> Same, p. 23.

<sup>18.</sup> Same, p. 19.

<sup>19.</sup> Same, p. 7.

<sup>20.</sup> Same, p. 28.

<sup>20.</sup> Galbe, p. 20.

<sup>21.</sup> Same, p. 10.

<sup>22.</sup> Same, p. 11.

<sup>23.</sup> Same, p. 221.

<sup>24.</sup> Same, p. 10.

Iqual's suggestion for a Muslim state in the north-west of India was cooperation with Muslim states to the west at the expense of residuary India. Iqual himself noted that Srinivasa Sastri thought that the suggestion was actuated by a desire "to acquire means of exerting pressure in emergencies on the Government of India." <sup>25</sup> His categorical reply was that such thinking was incorrect and his suggestion had resulted solely from "a genuine desire for free development which is practically impossible under the type of unitary government contemplated by the nationalist Hindu politicians..." <sup>26</sup>

Iqbal, in fact, thought that the suggested state was in the interests of both India and Islam:

For India it means security and peace resulting from an internal balance of power: for Islam an opportunity to rid itself of the stamp that Arabian Imperialism was forced to give it; to mobilise its law. its education, its culture and to bring them into closer contact with its own original spirit and with the spirit of modern times.<sup>27</sup>

There is, however, much disagreement on the interpretation of what Iqbal suggested in his address. The well known historian Dr Ishtiaq Husain Qureshi, who also took a prominent part in the Pakistan movement, has argued: "Some writers have taken Iqbal to mean that he wanted only a consolidated Muslim unit within the confederation of India but this is incorrect. If that were so, he would not have mentioned self-government within the British empire or without it." But Dr. K. K. Azız, author/editor of a number of volumes on Pakistan and the Pakistan movement, has expressed the view: "It is one of the myths of Pakistani nations lism to saddle Iqbal with the parentage of Pakistan."

The disagreement is largely due to the fact that while one scholar has been able to comprehend that the suggestion of a consolidated Muslim state emanated from a person who was both a politician and a visionary, the other scholar thinks that

<sup>25.</sup> Same, p. 11.

<sup>26.</sup> Same.

<sup>27.</sup> Same.

<sup>28.</sup> The Struggle for Pakistan, Karachi, 1965, p. 121.

<sup>29.</sup> The Making of Pakistan, London, 1967, p. 54.

the originator of the suggestion was only a politician. In the view of this writer there is a clear hint in the suggestion that if a consolidated Muslim state was created in the immediate future, this would lead at some date in the future to the establishment of an independent Muslim state. This view is supported not only by Dr Qureshi's argument but also by Iqbal's reference in his suggestion to the final destiny of the Muslims.

The vision of an independent Muslim state continued to recur to Iqbal for quite sometime in different ways. In reply to a letter of Dr. Edward Thompson published in *The Times* of London in which it had been stated that, if the north-west areas of India separated, the defence of residuary India would become

very difficult, Iqual stated in October 1931:

May I tell Dr. Thompson, in this passage I do not put forward a 'demand' for a Moslem state outside the British Empire but only a guess at the possible outcome in the dim future of the mighty forces now shaping the destiny of the Indian subcontinent.<sup>30</sup>

At the third session of the Round Table Conference in 1932, when the scheme for a federation of India was being finalised, Iqual suggested that the Indian provinces should become independent dominions, in direct relationship with the Secretary of State, there being no central government.<sup>31</sup> It should be noted that till 1931 it was widely believed that the 'Dominions' in the British Empire were not completely independent but the Statute of Westminster of December 1931 had clarified that in the matter of sovereignty the Dominions were in no way inferior to Britaja.

This writer also thinks that Iqbal had his 1930 vision as well in mind when, during his London visit, at a meeting of the National League, he stated:

..., as President of the All-India Muslim League. I suggested as a possible solution the formation of a large West Indian State. While this suggestion of mine was not embodied in the demand of the Muslims of India, my personal opinion still is

<sup>30.</sup> B. A. Dar (Ed.), Letters and Writings of Iqbal, Karacki, 1967, pp. 118-19.

<sup>31.</sup> Dr. B. R. Ambedkar, Pakisian or the Partition of India, Labore, 1976, p. 329 f. n.

that this is the only possible solution. I wait until experience reveals the wisdom or unwisdom of this suggestion.<sup>32</sup>

Similarly, in February 1933, it was Iqbal, the visionary, who stated that in one respect the deliberations of the Round Table Conference have been very satisfactory inasmuch as these deliberations "have given birth to a people who are at once new and ancient... Not even a farsighted historian can realise the full consequences of the birth of this 'new-ancient' people. I only hope that their leaders will remain alert and not allow the growth of self-consciousness among their people to be arrested by external forces, social or political."33

So far as the immediate future was concerned there can be no controversy about what Iqbal was asking for, irrespective of whether the existing provinces of India remained intact or these were redistributed as Iqbal preferred. He was asking for such safeguards in the constitution of a united India as would make it possible for the Muslims to lead their lives according to the principles of Islam. In the address itself Iqbal recalled that the suggestion for a consolidated Muslim unit had earlier been put forward before the Nehru Committee but it had not been accepted on the ground that the proposed unit would be very unwieldy. He also stated that "if the principle that the Indiah Muslim is entitled to full and free development on the lines of his own culture and tradition in his own Indian home-lands is recognised as the basis of a permanent communal settlement, he will be ready to stake his all for the freedom of India." 35

It is important to note that Muslim leaders at the first session of the Round Table Conference, which met in the winter of 1930-31, were also demanding such provisions in the future constitution as would enable the Muslims to keep their identity separate from that of the non-Muslims and would safeguard their special interests. Muslim demands did not look unreasonable to a number of non-Muslim delegates but in the absence of the Congress representatives at the Conference it seemed that

<sup>32.</sup> B. A. Dar, cited, p. 75.

<sup>33.</sup> Latif Ahmed Sherwani, cited, p. 225.

<sup>34.</sup> Same, p. 10.

<sup>35.</sup> Same, p. S.

there was not much point in reaching a settlement of the communal problem. At the second session of the Round Table Conference M. K. Gandhi was the sole spokesman of the Congress and he took the stand that the Congress alone represented the peoples of India. 36 He refused to consider even those demands of the Muslims and other minorities which they considered most essential. Iqbal, himself a delegate at this session, later remarked: "We tried the majority and found them unwilling to recognise the safeguards which we can forego only at the risk of complete extinction as a nation determined to live its own life." 37

Iqual was naturally disappointed at Gandhi's attitude but he continued to hope that a Hindu-Muslim understanding on some basis was still possible. The basis he proposed was: complete provincial autonomy, equal status for all federal units, classification of subjects into two catagories only—federal and provincial, unconditional separation of Sind from Bombay, one-third seats for the Muslims in the Central Legislature, and Muslim majorities in the Punjab and Bengal Assemblies.38

Iqual reiterated his stand for a united federal India as late as December 1933 when, in a press statement, he declared:

The offer which His Highness the Agha Khan made to Mr. Gandhi two years ago still holds good If under Pandit Nehru's leadership the Hindus or the Congress agree to the safeguards which Muslims believe to be necessary for their protection as an all-India minority, the Muslims are still ready to serve, in the Agha Khan's words, as camp-followers of the majority community in the country's political struggle.<sup>39</sup>

While Iqbal was busy suggesting measures to safeguard the position of Muslims in the constitution that was then being thrashed out, Choudhry Rahmat Ali, a student at Cambridge, started a powerful campaign for a completely independent Muslim state in the north of India in the immediate future. Rahmat Ali has, however, claimed that he had demanded the establishment of such a state as early as 1915. The demand, he

<sup>36.</sup> Same, p. 32.

<sup>37.</sup> Same, p. 34.

<sup>38.</sup> Same, p. 32.

<sup>39.</sup> Same, p. 241.

says, he had put forward in his inaugural address at the Bazm-i-Shibli, which he had himself founded that year.<sup>40</sup>

In the context of Rahmat Ali's claim the following points

have, however, to be noted:

- 1. He has himself stated that his belief that the territories in the north of India belonged to the Muslims was imparted to him by his father, that he grew with it and it grew with him, and that it became the "dominating passion" of his life. A Nevertheless, from 1916 for about 15 years he showed no activity although a number of important developments concerning the future of India took place during this period.
- 2. In December 1924 Lala Lajpat Rai had proposed the partitioning of the country into Hindu India and Muslim India and Muslim India and Muslim India and Muslim India included East Bengal also.<sup>42</sup> In spite of that suggestion, Rahmat Ali, like Iqbal, concerned himself only with north-western India, although the basic consideration before both was the future of Islam and Musl.ms in India and there were more Muslims in the east of India than in the north-west.<sup>43</sup>
- 3. Iqbal's address did not make much impression on the Muslim politicians but it led to some rethinking about the future of India amongst those Hindu leaders, British statesmen and intellectuals in India as well as Britain who studied it carefully. In fact, it seems to this writer that Iqbal himself was invited to the second session of the Round Table Conference largely because he had put forward some new ideas in his address. The possibility therefore cannot be ruled out that Iqbal's address and his other observations about a consolidated Muslim state contributed to Rabmat Ali's decision to start an

<sup>40.</sup> Choudhry Rahmat Ali, Pakistan: The Fatherland of the Pak Nation, Lahore, 1978, pp. 213-14.

<sup>41.</sup> Same, p. 123.

<sup>42.</sup> K. K. Aziz (Ed.), Complete Works of Rahmat Ali, Vol. I, Islamabad. 1978. p. xvi (Introduction).

<sup>43.</sup> Including Kashmir, but excluding the non-Muslim majority districts of the Punjab, there were about 20 million Muslims out of a total population of some 26.5 millions in the north-west of India as compared with about 27 million Muslims in the contiguous Muslim majority districts of Bengal and the adjoining Muslim majority district of Sylhet in Assam out of a total population of about 39 millions.

active campaign in favour of an independent Muslim state in the north of India in the immediate future. In this context it is important to note that Rahmat Ali himsef has paid a great tribute to Igbal:

... it must be gratefully remembered that ... Iqbal's suggestion for the amalgamation of the four provinces made a profound contribution to our cause. Though it infuriated our politicians and convulsed the Caste Hindoos, it re-inspired our people to think in terms of the consolidation of our nation, revived the issue of our future, and riveted our gaze on our homelands in the north-west of 'India'.44

Rahmat Ali's own explanation is that he started his campaign because he was bitterly opposed to the agreement of the Muslim delegates to the Round Table Conferences to the scheme of an Indian Federation. "I warned the Muslim delegates, I knew that their action had obliterated the twelve centuries of our history, destroyed the very foundations of our heritage and crippled all hopes of the fulfilment of our mission."45 Perhaps it would be more correct to say that Rahmat Ali could not convince any of the delegates of the soundness of his own scheme. Whatever the case, he started his campaign single-handed and. on 28 January 1933, he issued a declaration entitled Now or Never, in which it was stated that the demand for a separate Muslim Federation was "a matter of life and death for the Muslims of India" and that the "issue is now or never. Either we live or perish for ever."46 He followed up this declaration by issuing and distributing pumphlets, tracts and handbills and also started a weekly which he called Pakistan. As a result of these various measures his scheme became known at least to the British statesmen concerned with the future of India and later in that year some members of the Joint Parliamentary Select Committee interrogated Muslim witnesses, who appeared before the Committee, about it.

But Muslim leaders were then convinced that the interests

<sup>44.</sup> Choudhry Rahmat All, cited, pp. 220-21.

<sup>45.</sup> Same, pp. 222-23.

<sup>46.</sup> For the text of the declaration see K. K. Azia, cited, pp. 5-10. The two quotes are from pp. 6 and 10.

of the Indian Muslims could be properly safeguarded in a constitution based upon the federal principle, In fact, on various occasions they had already expressed their views on those lines. The Muslim witnesses before the Committee therefore called Pakistan "only a student's scheme", "chimerical and impracticable."

Iqbal himself, as is evident from the extracts from his address and statements quoted earlier, was then committed to a federal constitution in the immediate future. His thinking must have been reinforced by the replies of the Muslim witnesses before the Select Committee. Small wonder, he decided not to leave any ambiguity about his position, and in his letter of 6 March 1934 to Maulana Raghib Ahsan, stated: "I propose to create a Muslim province within the Indian federation; the 'Pakistan' scheme [of Rahmat Ali] proposes a separate federation of Muslim provinces in the north-west of India outside the Indian federation. .." It is significant that Iqbal wanted his position to be publicised through the newspapers.48

What Ighal visualised in 1930 as a possibility in the distant future became a clear cut demand of the Indian Muslims within a decade, largely because of developments connected with the introduction of provincial autonomy, provided in the Government of India Act of 1935, as from April 1937. At this crucial moment in the history of India, the predominantly Hindu Congress decided to elect Jawaharlal Nehru to its key post of President. Nehru was a socialist and knew a great deal about international relations but not much about the affairs of his own country. As he himself said in his presidential address at the Lucknow session of the Congress in April 1936: "For many years now I have been a distant looker-on on this Indian scene where once I was an actor. . ."49 And in spite of the very conservative nature of the people whose destiny Nehru had been chosen to influence, he declared: "I am convinced that the only key to the solution of the world's problems and of India's

<sup>47.</sup> Quoted in Rajendra Prasad, India Divided, Labore, 1978, p. 207.

<sup>48.</sup> Fascimile of letter published in Jung. 21 April 1982.

<sup>49.</sup> Dorothy Norman (Ed.), Nehru-The First Sixty Years, Vol. I, Leaden, 1965, p. 425.

problems lies in socialism..."<sup>50</sup> He also declared that the communal problem was "after all, a side issue, and it can have no real importance in the larger scheme of things."<sup>51</sup> A few weeks later he expressed the view that "the communal problem was the creation of a third party."<sup>52</sup>

Inasmuch as it was not then known how popular the Congress was among the Indian peoples, Muslim leaders did not take much notice of such statements. But the statements of Nehru and his socialist nominees in the Congress Working Committee created a rift in the Congress leadership itself. Rajendra Prasad, one of the leading right wing leaders, wrote to Nehru: "We have got many difficulties and problems which baffle solution. The country has not yet found a solution of the Hindu-Muslim problem in spite of the greatest efforts." In these circumstances, Rajendra Prasad posed the question, "is it practical politics to say that all our communal and international differences will vanish in no time if we can concentrate our attention on economic problems and solve them on socialistic lines?"53 Indeed, so wide became the rift that at the end of June Rajendra Prasad, C. Rajagopalachari, Jairamdas Doulatram. Jampalal Bajaj, Vallabbhai Patel, J. B. Kripalani and S. D. Dev. members of the Working Committee, tendered their resignations and wrote to Nehru: "We are of [the] opinion that through your speeches and those of . . . other socialists colleagues and the acts of other socialists who have been emboldened by the speeches we have referred to the Congress organisations has been weakened throughout the country without any compensating gain."54 Nehru was naturally perturbed and himself offered to resign the Presidentship.

The rift was, however, healed on the intervention of Gandhi who was held in very high esteem both by Nehru and his right wing

<sup>50.</sup> Same, p. 433.

<sup>51.</sup> Same, p. 442.

<sup>52.</sup> Quoted from *The Civil and Military Gazette* (Labore) in C. H. Philips and Mary Dorsen Wainright (Eds.), *The Partition of India*. London, 1970, p. 254.

<sup>. 53.</sup> Same, p. 255.

<sup>54.</sup> Dorothy Norman, cited, p. 454.

colleagues. With unity restored in leadership the Congress was able to launch a powerful election campaign, which proved very successful inasmuch as in about two-thirds of India it won a majority of seats in the provincial assemblies. The success was even beyond the expectations of the Congress leaders themselves.

It is true that the Congress succeeded only in the Hindu majority provinces and there also it fared very badly in the case of Muslim seats.<sup>55</sup> But this failure did not disturb Nehru because he thought: "We failed because we had long neglected working among the Muslim masses and we could not reach them in time." <sup>156</sup>

Thrilled with the election results, Nehru declared at the Convention of Congress Members of the Provincial Assemblies held in March 1937: "We have too long thought in terms of pacts and compromises between communal leaders and neglected the people behind them. That is a discredited policy and I trust that we we shall not revert to it. And yet some people still talk of the Muslims as a group dealing with the Hindus or others as a group, a medieval conception which has no place in the modern world. We deal with economic groups today and the problems of poverty and unemployment and national freedom are common for the Hindu, the Muslim, the Sikh and the Christian." 57

To make the Congress popular among the Muslims Nehru asked all Congress Committees in the provinces to make special efforts to enrol Muslim members. The Central Congress Committee set up a new department to deal with Muslims. Notices were circulated to all district and local committees to substitute Urdu for Hindi for areas were there were large Muslim populations. Towards the Muslim League, the only All-India party of the Muslims, Nehru adopted an attitude of contempt.

<sup>55.</sup> The Congress won 16 seats out of a total of 36 Muslim seats in the Assembly of the Muslim majority N.W.F.P. Province where it had since long been altied with the Muslim Red Shirt organisation. In the remaining 10 provincial Assemblies, out of a total of 446 Muslim seats. Congress won only 11 seats.

<sup>56.</sup> Dorothy Norman, cited, p. 479.

<sup>57.</sup> Same.

<sup>58.</sup> Congress circular of 31 March 1937, Uma Kaura, cited, pp. 109-10.

He thought that it was a religious body and could not p pate in politics. He had the Muslim League in mind wh declared that "the time has gone when religious groups a can take part in the political and economic struggle. That have been so in the medieval times: it is inconceivable tod

Nehru's efforts to win over the Muslim masses for Congress and his contempt for the Muslim League at Muslim leaders, more particularly because it became appart them that the Congress leadership was aiming at the ment the Muslims in one Indian nation, which would be based of values of the much larger Hindu community.

Iqbal was bound to react more strongly than any Muslim leader because he was not only greatly dedical Islam but also possessed unbounded faith in the capa Muslims to make their contribution for the good of ma Some two decades back he had written in the Rumuz-i-Bek

His faith in his co-religionists had remained unshake about the time Nehru had started his Muslim mass a programme, Iqbal was writing:

This is not to suggest that Iqbal was not interested material well-being of people on which Nehru was lay much emphasis. In fact, as early as 1920, in a letter to G Iqbal had stated: "Situated as we are, political independent be preceded by economic independence and i respect the Muslims of India are far behind other comm

61. Same, p. 1024.

<sup>59.</sup> Quoted from The Times of India in same, p. 110.

<sup>60.</sup> Kulliyat-I-label (Farsi), Labore, 1975, pp. 139-40.

of this country. Their principal need is not literature and philosophy but technical education, which would make them economically independent." 62 In his address to the All-India Muslim Conference in 1932, Iqbal had emphasised the need for the formation of youth leagues which "must specially devote themselves to social service, customs reform, commercial organisation of the community and economic propaganda in towns and villages, especially in the Punjab, where enormous indebtedness of Muslim agriculturists cannot be allowed to wait for the drastic remedies provided by agrarian upheavals." 63 In 1937 Iqbal wrote to Jinnah: "Personally I believe that a political organisation which gives no promise of improving the lot of the average Muslim cannot attract our masses... And the whole future of the League depends on the League's activity to solve this question [of Muslim poverty]."64

But Iqbal could not reconcile to Nehru's atheistic socialism. It is admitted that at times Iqbal has spoken well of socialism. But this is only in the context of one of its aspects, that of relieving the workers of the oppression of capitalists:

ہندہ مزدور کو جا کر مرا پیغام دے خضر کا پیغام کیا ہے یہ پیام کائنات اے کر تمبھ کو کھا گیا سرمایہ دار حیلہ گر شاخ آبو پر رہی صدیوں تلک تری برات دست دولت آفرین کو مزد یوں ملتی رہی اہل ٹروت ، جیسے دیتے ہیں غریبوں کو زکات<sup>65</sup>

The basic approach of socialism—its concern only with the material well-being of man—was unacceptable to Iqbal:

غریبان گم کرده الد افلاک را در شکم جویند جان باک را رئی و بو از تن نگیرد جان پاک جز به تن کارے لدارد اشتراک

<sup>62.</sup> Latif Ahmed Sherwani, cited, p. 203.

<sup>63.</sup> Same, p. 41.

Letters of labal to Jinnah, Labore, 1974 reprint, pp. 17-18.
 Bang-i-Dars, p. 297.

Iqual believed that the unity of man could not be bifurcated into spirit and matter 1

In Iqbal's view the major purpose of the State itself is to develop the spirit of man 1 "There is no such thing as a profane world. All this immensity of matter constitutes a scope for the self-realisation of spirit. All is holy ground.... The State, according to Islam, is only an effort to realise the spiritual in a human organisation." 68

In view of his failing health, Ighal could not actively oppose Nehru's programme. He therefore appealed to Jinnah to save the Indian Muslims from Nehru's socialism. In March 1937 Ighal wrote: "It is absolutely necessary to tell the world both inside and outside India that the economic problem is not the only problem in the country. From the Muslim point of view the cultural problem is of much greater consequence to most Indian Muslims. At any rate it is not less important than the economic problem."69 In May Ighal wrote that the solution of the problem of Muslim poverty lay "in the enforcement of the Law of Islam and its further development in the light of modern ideas" and that "in order to make it possible for Muslim India to solve the problems, it is necessary to redistribute the country and to provide one or more Muslim states with abolute majorities."70 Finally, in June Iqbal wrote: "Why should not the Muslims of North-West India and Bengal be considered as nations entitled to self-determination just as other nations in India and outside India are?"71 Iqbal's letters no doubt influenced Jinnah's

<sup>66.</sup> Jayed Namah, 1959 reprint, p. 69.

<sup>67.</sup> Kuiliyat-i-Iqbai (Farst), p. 547.

<sup>68.</sup> The Reconstruction of Religious Thought in Islam, Labore, 1975, p. 155.

<sup>69.</sup> Letters of labal to Jinnah, cited, p. 14.

<sup>70.</sup> Same, pp. 18-19.

<sup>71.</sup> Same, p. 21.

ng.

1 May, when suggesting the redistribution of the country, had also posed the question: "Don't you think that the or such a demand has already arrived ?"72 The time had in irrived and although Iqbal did not live long enough to see Iuslim League adopt his suggestion, in October 1938 m leaders from the platform of the League itself began to terms of a separate Muslim state. At the Sind Provincial m League Conference, at which Jianah presided, some e leaders put forward a resolution in which it was stated 'India may be divided into two Federations, viz : the ation of Muslim States and the Federation of non-Muslim ."73 In March 1939, in his presidential address at the onal Muslim League Conference at Meerut, the General ary of the League, Nawabzada Liaquat Ali Khan, stated the Hindus and Muslims could not live together in peace, hould agree to divide the country. 74 A year later, at the I session of the Muslim League held at Lahore, a resolution dopted in which it was demanded that geographically uous areas of India should be so demarcated that "the in which the Muslims are numerically in a majority, as in North-Western and Eastern zones of India, should be ed to constitute 'Independent States' in which the constiunits shall be autonomous and sovereign."75

was in the fitness of things that Jinnah acknowledged the less of Iqbai's thinking and his great contribution to deter; the best solution of the difficult problem of the Indian ns. Wrote Jinnah in 1942: "His (Iqbal's) views were sub-lly in consonance with my own and had finally led me to me conclusions as a result of careful examination and of the constitutional problems facing India and found sion in due course in the united will of Muslim India as rated in the Lahore Resolution of the All-India Muslim

<sup>.</sup> Same, p. 19.

Quoted in C. H. Philips and Mary Doreen Wainright, cited, p. 261,
 Khutbe-i-Sedarat, Delhi, 1939, p. 11.

<sup>.</sup> Latif Ahmed Sherwani (Ed.), Pakistan Resolution to Pakistan, Karachi, 1969, p. 21.

League...."<sup>76</sup> Two years later Jinnah stated that Iqbal "was one of the few who originally thought over the feasibility of carving out of India... an Islamic state in the North-west and North-east zones which are historical homelands of Muslims."<sup>77</sup>

<sup>76.</sup> Letters of labal to Jinnah, cited, pp. 6-7 (Poreword).

<sup>77.</sup> Jamiluddin Ahmad (Rd ), Speeches and Writings of Mr. Jinnah, Vol. II, Labore, 1976, p. 147.

## IQBAL AND WORDSWORTH

## S. Sajjad Husain

It was with considerable interest and surprise that I started reading the article on Iqbal and Wordsworth by Alim Siddiqui in Ighal Review (July 1980). It had never occured to me before that there existed any affinities between them. They belonged to two different traditions and two different cultural backgrounds. What could they possibly have in common? But considering that Iqbal, like other educated people in the subcontinent, must have read the English poets in school and college, and having regard also to the fact that many subcontinental writers have been influenced by them, I imagined that the author of the article had perhaps discovered traces of this kind of influence. I thought of Tagore in Bengali in whom one could see various European influences at work. But I was disillusioned soon. For what Mr Siddiqui has done is to quote some passages from the two poets on subjects which by a stretch of the imagination could be called analogous and put on them an interpretation which is untenable.

One need not doubt that Iqbal had read Wordsworth. He is said to have remarked on one occasion that it was the study of Wordsworth's poetry which saved him from atheism (ilhad). This is all to the good. The writer then proceeds to say or rather imply that this must be due to the having had the same sort of upbringing: Wordsworth in the Lake District of England and Iqbal in Sialkot! The idea that the Lake District and Sialkot have much in common and would breed the same moods and attitudes is certainly original. Neither of the two was what we call a city-bred poet. Wordsworth was not a Cockney like Keats, nor had Iqbal the urban background of Ghalib. But does it follow that they must have spiritual affinities? That needs substantiation.

A few passages are quoted from such pieces as Himalay,

Khizr-e-Rah. Ek Arzoo-which certainly prove that Igbal was not unresponsive to nature—and having done so the writer goes on to adduce passages from Wordsworth on the subject of nature and asks the reader to accept that his point has been demonstrated. It never struck his that whereas Igbal's poems are plain evocations of natural beauty Wordsworth's exemplify the philosophical idea that Nature was a living force, a presence that disturbed him with the joy of elevated things. Unlike Wordsworth. Ighal never formulated a philosophy out of his love of nature such as it was. Wordsworth is pantheistic. Now there have been great lovers of nature in English poetry. Both Shelley and Keats wrote magnificent nature poetry, but we do not on that account try to establish affinities between them and Wordsworth. Anyone who has ever read Shelley's Ode to the West Wind and Keat's To Autumn and compared them with Wordsworth's Tintern Abbey and the Prelude would know what I am talking about.

The fact is that all poetry revolves around such basic subjects as love, nature, suffering, death, God, beauty and so on. There are hundreds of poems in every literature on these themes. But unless one could prove that two poets have approached a subject from the same point of view it is not customary to speak of affinities. What poet who had deep feelings could avoid writing at one time or another on the pain of separation from the loved one? But would it be wise to group together Kalidasa and Horace and Shakespeare and Browning because they have all written on love? That is the kind of parallelism Mr Siddiqui has established.

The strange example of parallelism that occurs in the article relates to the attachment of the two poets to two women. Iqbal, he writes, was deeply attached to a woman called Atyia Begum; Wordsworth, similarly was attached to his sister Dorothy, as they say in geometry. There are hundreds of poets in whose lives a woman has played a part. Why not say that Iqbal and Shakespeare belong to the same group, because the latter also loved a Dark Lady? This is neither good logic nor sound literary criticism. I suppose that one could from this point of view also establish a likeness between Iqbal and Petrarch who worshipped his Laura and Dante whose devotion was concentrated on Beatrice.

Something could possibly have been said about the interest

which both Iqbal and Wordsworth had in politics. The early revolutionary fervour in the latter and Iqbal's life-long interest in the political fate of his fellow Muslims sprang probably from the same motives. But this is an area which the author has avoided.

Another example of the kind of parallelism the writer has sought is the mention in the last paragraph of the article of the fact that both poets received public recognition from their peoples. Wordsworth had been appointed poet Laureate, while Iqbal was acknowledged as the national poet of the Muslims in the subcontinent. If this testifies to any affinity between the two, could one not trace a parallel between Iqbal and Tennyson or Iqbal and Robert Bridges?

Literary comparisons are sometimes illuminating. They bring to light aspects of the work of two poets which may have passed unnoticed. But a forced comparison where no affinities exist can serve no purpose. Both temperamentally and in their approach to life, their beliefs and ideas, Ighal and Wordsworth were very dissimilar. This is not denying the fact that at a certain stage in his life Igbal may have owed some inspiration to him. That is an entirely different matter. One can usefully compare a poet like Milton with Dante with their preoccupation with Christian theology, but it would be absurd to draw a comparison between either of them and say a poet like Philip Sidney or Gray. The mention of Dante reminds me that the striking similarity between Iqbal's use of Rumi as a spiritual guide and Dante's use of Virgil in the same capacity deserves to be studied in depth. This would throw light on Iqbal's indebtedness to Europe and at the same time on his originality.

I confess that I am not an Iqbal scholar. The whole purpose of this note is first to disparage the tendency to draw fanciful comparisons between dissimilar poets, and secondly to protest against the idea that the true test of an Eastern poet's greatness it whether he has affinities with some European poet. The fact that there is nothing to be found in Wordsworth which could be called the counterpart of Asrar-i-Khudi or Javid Namah does not detract from his greatness Likewise, the assence in Iqbal's works of anything like the Prelude or Tintern Abbey does not take away from his renown. They are great in their different ways.

## REPRINTS OF OUR BOOKS

## English|Urdu|Persian|Arabic

|     |                                       | Price    |
|-----|---------------------------------------|----------|
| 1.  | Letters and Writings of Iqbal         |          |
|     | B.A. Dar                              | Rs. 14/- |
| 2.  | Introduction to the Thought of Iqbal  |          |
|     | (trans. from French)                  |          |
|     | M.A.M. Dar                            | Rs. 4/-  |
| 3.  | A voice from the East                 |          |
|     | Zulfigar Ali Khan                     | Rs. 5/-  |
| 4.  |                                       |          |
|     | Dr. M. Rafiuddin                      | Rs. 6/-  |
| 5.  | Makateeb-i-Iqbal Benam Girami         | ·        |
|     | M. Abdullah Qureshi                   | Rs. 20/- |
| 6.  | Iqbal aur Attiya Begum                |          |
|     | Zajuddin Burni                        | Rs. 16/- |
| 7.  | Iqbal aur Siyasat-i-Milli             |          |
|     | Raees Ahmad Jafri                     | Rs. 34/- |
| 8.  | Iqbal aur Jamaliat                    | · ·      |
|     | Dr. Naseer Ahmad Nasir                | Rs. 35/- |
| 9.  | Iqbal aur Bhopal                      |          |
|     | Sehba Lakhnavi                        | Rs. 42/- |
| 10. | Iqbal aur Hyderabad Daccan            |          |
|     | Nazeer Hyderabadi                     | Rs. 21/- |
| 11. | Iqbal Kay Hazoor Mein                 |          |
|     | Syed Nazeer Niazi                     | Rs. 51/- |
| 12. | Zarb-i-Kaleem (trans.)                |          |
|     | Dr. Abdul Hamid Irfani                | Rs. 22/- |
| 13. | Tadhkira-i-Shora-i-Kashmir (Vol. II)  |          |
|     | Pir Hassamuddin Rashidi               | Rs. 51/- |
| 14. | Tadhkira-i-Shora-i-Kashmir (Vol. III) |          |
|     | Pir Hassamuddin Rashidi               | Rs. 51/- |
| 15. | Payam-i-Mashriq                       | •        |
|     | Abdul Wahab Azzam                     | Rs. 21/- |

## THE NATURE OF DANTE'S INFLUENCE ON IQBAL

#### S. M. Abdullah

Almost all the important writers on Iqual have refered to Dante's influence on Iqual, so far as the Jawid Nama is concerned.

This has left an impression in the minds of some students of Iqbal that Jawid Nama is an *imitation*, and lacks originality because of it's resemblances with the Divine Comedy.

That Jawid Nama has some similarities with the Divine Comedy, there is no doubt. But mere resemblance in a few details or even imitation of certain aspects does not necessarily prove that Iqbal was an imitator having no scheme of his own, conceptual as well as artistic. In fact, Iqbal's work is almost original in ideational approach as also in the architecture of his story.

Inspiration in the field of ideas, life and culture is one of the commonest phenomenon of human culture, even great masters like Shakespeare not excluded. Dante's own borrowings from old poets and men of letters (including the Muslim authors and Scholars) were considerable. Yet, Dante's masterpiece, the commedia stands aloft as a wonderful piece of originality. Similarly, Iqbal's claim to originality and greatness is not vitiated because of a few resemblances, or for reasons of casual inspiration from Dante.

This assumption necessitates a critical and fuller discussion on a few points, e.g.:

- (a) What is the nature and extent of Iqbal's borrowings?
- (b) Why should Iqbal solely depend upon Dante, when he could fall back directly upon the muslim materials (like *Mirajnamas*, prophetic traditions relating to Miraj and their adaptations in verse and prose) which, according to Miguel Asin (the author of the famous book *Islam and the Divine Comedy*) Dante also used profusely.
- (c) What are the characteristic features of the Jawid Nama

which account for its distinction and individuality as against the Divine Comedy.

(d) Some other notable aspects of the Jawid Nama.

## Nature and extent of resemblances

It can not be denied that the Jawid Nama seems to have some similarities with the pattern of the Divine Comedy. It may also be surmised that the idea of compiling such a book may have struck the Poet of the East, after studying the memorable book of Miguel Asin on the subject, the first English Edition of which had already appeared in 1926, and become very popular among the Muslim intellectuals of the time. However, we know on the authority of the late Chaudari Muhammad Husain, a disciple and trusted associate of Allama Iqbal—(who wrote an article on Jawid Nama soon after it was published) that the Allama had always in his mind a book on the mystries of the Miraj of the Holy Prophet, till in 1929 he decided to compile the present work Jawid Nama (see Nairang-i-Khayal, Annual Number 1942, pp. 108). In any case, Dante's work may have been taken as model by Iqbal.

#### Similarities

In fact, the basic scheme of the work is the same. Of course, differences are there as we shall see later, but the general outline is the same, e.g. 1 (1) the starting point (an incident in the D.C. (Divine Comedy), mis-track in a Jungle), (2) sudden appearance of a guide (Rumi in the case of the Jawid Nama., and Virgil in the case of the D. C.), (3) Ascension of both poets stage by stage, according to the Astronomical (or theological) arrangement, (4) Interviews with several men or personalities in Hell and Heaven, (5) Various kinds of torments and tortures and rewards to the sinners and the righteous men respectively, (6) description of several places providing an atmosphere to each situation (rivers of gold and silver, mountains covered with snow, landscape, characters and mythological figures and several other things.

## Differences

This is a list of similarities but as already observed differ-

ences are more glaring and are of a basic nature.

As against Dante, who takes deeper interest in the spiritual conversion of the individual on theological basis of the Catholicism, in vogue in the 14th Century, A. D., Iqbal is more concerned with the metaphysical questions of his own age, and political questions of the Muslim world during the twentieth century.

The age of Dante was that of scholastic rationalism as expounded by St. Thomas Aquinas but Iqbal belonged to the age of Science, Mathematics and Space—Physics. While Dante insists on the identity of Religion and Reason, Iqbal emphasises the unity of spirit and Matter, hence of Religion and Science. So, the interpretation of Reality is different in both cases.

In a sense, we come across two different voices while going through the texts of these two poets. In Dante, we have a Christian voice while in Iqbal, we find a Muslim voice expressing ideas, characterstically Muslim.

For Iqbal Ascension to the Divine Sphere (معراج) is not an unfamiliar phenomenon because every Muslim believes in *Miraj* (ascension) and *Isra* (nocturnal journey) of the Holy Prophet. Iqbal refers to the idea of of the *Mi'raj* in the first section of the book.

He thereby suggests that ascension of man to the Divine Shpere was not an impossibility. No doubt, Iqbal's view of *Miraj* appearently does not strictly conform to the traditional belief, and he interprets *Miraj* as a change or revolution in conciousness but this is his interpretation. The case of the Holy Prophet is quite different and specific as we shall see later.

Here we have two different tempers. Generally speaking Dante is always seen frightened, depressed, terrified, confused and panicstricken throughout his heavenly journey, while Iqbal even in a very grave situation looks calm and composed, although enthusiastic and eager to know more. Again, Dante is too much submissive, even timid. When he accompanies his guide he puts very few questions, and when he has ever the courage of asking about anything, he is snubbed and is satisfied with one or two casual remarks of his guide. As against this, Iqbal is very inquisitive, goes deep into delicate questions, and, in most cases argues with 'heavenly personalities', nay even with his Guide.

Jawid Nama begins with Munajas (prayer in Quietude or

whispering with the Lord, in which the poet expresses his craving for a vision of Reality. Here Iqbal's approach is positive. His passion for Higher Knowledge is intense. In such a state of Mind, he prays that he may be granted light, yet more light.

Dante's attitude throughout his journey smacks of his conviction in the Christian idea of the 'original sin', whereas Iqbal's idea of human dignity and glorious destiny is based on God's declaration on the eve of Adam's mission to earth that Man is going to be the Deputy of God on earth (فالمنة) and has a great future. There is no guilt complex, no indication of inferority, no wavering, no defeatism. In a section of the Jawid Nama, there is an assurance from the Angels about the superiority of Man (of Naghma-i-Mala'ik—the Song of the Angels), after which the great Rumi appears on the scene with a surer and more confident voice. Those interested may examine the Canto in the D. C. regarding the emergence of Virgil who exhorts the Poet (Dante) to proceed under the lure of Poet's beloved Beatrice idealised by him (Dante).

Here we find the two poets on two different planes. While Ideal Love is the chief motive with Dante, with Iqbal it is love for the knowledge of Reality which is the main motivating force.

Another great difference between the two poets lies in their treatment of the super-natural element as a means of the development of the story. In Dante, this element is very strong He creates an atmosphere completely flouting the law of probability. He wishes his reader to believe what is not believeable. He carries his reader through his undoubtedly saperior power of description and delineation which captures the imagination not allowing him to ponder rationally. However, Ighal does not lose his rational sense under any situation. In most difficult situations necessitating the intervention of the super-natural element, his regard for the law of causality and probability never fails him For insance. if we compare the episode of the Heavens, appearance of the suburbs of the inferno in the D. C. and of reaching the lower limits of the sphere of the Moon in the J. N., we will at once find that while Iqbal's approach is gradual and almost natural and therefore intelligible. Dante's approach is sudden like a jerk.

Iqual passes through the various stages methodically: for instance, after the first prayer (الماجاة) there is (1) Tamhid-1

Asmani, (2) the Song of the Angels, (3) Tamhid-i-Zamini, (4) Rumi's Appearance and sudden emergence of Zarwan—(the Higher spirit controling time and space—and then enterance of the two poets) (the Guide and the Disciple) into the Aflak-i Falak-i-Qamar, Falak-i-Utarad, Falak-i-Zuhra and so on: All this process is gradual and therefore credible.

But in Dante, in the 3rd canto (of the Inferno), Caronte refuses to take poets further, a severe whirlwind takes over, an earthquake sets in along with lightening and lashing winds. Here Dante falls down unconscious. But after a thunder, when he regains his conciousness, he finds that someone has carried him across the chasm which was hitherto impassible.

Now this is sheer phantasy overloaded with fiction of the most violent type. Usually we find Dante crossing one stage after the other in a state of unconsciousness.

As observed before, the differences of the two are those of the age—and also those of the religious tradition.

Iqbal follows the Holy Quran which maintains that nobody from the Earth could peneterate into the Heavens, except with the essential (spiritual or divine) powers (Quranic words: الابسلطان). This means that the Heavens could through Sultan be pierced through by human being—and the Holy Prophet set an example of that.

The recent Space Conquest has further strengthened the view, but Iqbal's reference may be read in a wider context.

Dante could not conceive that Heavens could be pierced through. Therefore he proceeded fictionally. Yet another sphere of distinction between Dante and Iqbal is found in the handling of the mythological materials. Dante has utilized Greek mythology to the fullest extent,—three-headed demons, some creatures, half human and half animal and so many other things. But in Iqbal use of mythology is rare. It exists only in the episode dealing with the Hindu saint Jahandost (Vishwa Mitr) and the Hindu poet Bhartari Hari.

Dante is allegorical throughout, while Iqbai's statements are factual, logical, with allegorical significance only rarely. However, inspite of all this, Dante excels in his superb characterisation, excellent artistry and marvellous power of description, as also in his great dramatic skill, and this justifies T. S. Eliot's remarks that "Shakespeare gives the greatest width of human passion:

Dante the greatest altitude and greatest depth. They compelment each other. It is futile to ask which undertook the more difficult job." (T. S. Eliot, Selected Essays, p. 265). One thing, however is certain that Iqbal's job was decidedly more difficult because he belonged to the age of scientific thought in which concrete reality rather than fiction reigned supreme.

The system of the Universe which Dante employed was *Ptolemic* and not the familiar *Copernican*—, the macrocosmic system as one would say. But Iqbal is not very strict about the system: he simply follows the usual familiar astronomical system

in vogue among the Muslims.

Anyhow, in the words of Robert H. Lynn, (Notes on the Divine Comedy, vol. 1 p. 9) "the Commedia is a cathedral in language and is unique in several ways" and so is Jawid Nama unique in certain other ways.

Miguel Asin, who has already been quoted above, has taken great pains to prove that Dante based his book on the Muslim legends of the Isra and the Miraj. Isra mean's undertaking of journey at night as the Holy Prophet did, according to the Holy Quran (سيحان الذي أسرى بعبده, ليكر الني), from the Holy mosque of Makkah to the Holy mosque of Aqsa (Jerusalem), followed by ascession to the Heavens. Quite a large mass of Muslim literature exists on these topics, and M. Asin has examined it to arrive finally at the conclusion that Dante with all his fame as a great poet, which praise he deserves, has substantially borrowed from the above-mentioned Muslim sources.

In this article, I do not propose to go into the merits of the above-mentioned conclusion. I am only refering to the question of Iqbal's utilization of the original Muslim sources from which Dante undoubtedly borrowed a lot.

I do not claim to have gone through the entire body of this literature but I have an impression that Iqbal did not depend much on these stories of the *Miraj* and the *Isra*. Conversely, he partially based his poem on the plan of the Divine Comedy as is suggested by the systematic arrangement of the episodes having almost the same details here and there.

Iqual did not follow the pattern of the Isra and the Miraj out of respect for the Holy Prophet whose special privilege it was to have ascended the Heavens with prophetic dignity and sublimity.

No other human being according to Muslims can have that honour.

This also accounts for Iqbal's interpretation of the ascension (هرائي) that it could only be a higher state of Ordinary human conciousness (and not specific), without involving any physical implication. This, refers to men other than the Holy Prophet. Others can attain to some sort of superconciousness but the Ascention of the Holy Prophet's is a unique experience and without parallel.

It is quite certain that Ibn-i-Arabi's Fatuh and his other work on Isra could not be the models of Iqbal for his Jawid Nama because details differ widely and basically. Similarly al-Ma'arri's Risalatul-Ghufran could not catch the imagination of Iqbal because its contents contain heretical materials. There are certain other works of importance such as the Miraj Nama of Ibn-i-Sina (in Persian), and certain poems on Miraj in the Mathnawlyat of great Persian poets such as Nizami Ganjawi, Amir Khusru, Jami and others. These also could not serve as models because most of these contain vague rhetorical statements lacking in accuracy and precision.

Ibn-i-Sina's work is more or less an interpretation of the facts of Miraj in philosophical terms, and in Amir Khustu's Matla'-ul-Anwar, the only resemblance with Jawid Nama is that Khusrau also describes the various stages of the heavenly journey but that is only casual.

There are certain chapters in the Ma'arijun-Nubuwah also which could benefit Iqbal but their subject matter is different and more theological.

In any case, Iqbal owes a bit to Dante but only to the extent indicated in this article. But with all his indebtedness to Dante he has his one scheme and his own ideals,

## **NEW BOOKS UNDERPRINT**

- 1. Muntakhab Maqala't Iqbal Reviews-Urdu

  Dr. Waheed Quraish
- 2. Selections from Iqbal Reviews—English

  Dr. Waheed Quraish
- 3. Iqbal Bahasiyat Mufakkir-i-Ta'leem
  - Bakhtiar Husain Siddiqu
- 4. Descriptive Catalogue of Allama Iqbal's Personal Collection

  Muhammad Siddiqu
- 5. Armaghan-i-Hijaz (versified English translation)

  O. A. Kabi
- 6. "The Rod of Moses"—versified English translation of Allama Iqbal's Zarb-i-Kaleem

Syed Akbar Ali Sha

7. Allama Iqbal Europe Mein

Dr. Saeed Akhtar Durras

8. Iqbal—An International Missionary of Islam

Riaz Husan

9. Allama Iqbal—Sufi Tabassum Ki Nazar Mein
Nisar Ahmad Quresi

## HERBERT READ ON DR. IQBAL

. .

#### Saleem Akhtar

While doing some research on Dr. Iqbal I came across a quotation of Herbert Read, in which he had paid rich tribute to Dr Iqbal—as far my study of Dr. Iqbal goes, I had never heared of Herbert Read in connection with Dr Iqbal, naturally I was intrigued—this started my search for the original article. Failing to find it here, I wrote to the Library of Congress, Washington, explaining my difficulty in locating the said article and requesting for a copy of the same They were prompt enough in sending me a copy of the article entitled: "READERS AND WRITERS" published in "The New Age" dated 25th August 1921. For the first time this article is being published in quarterly "IQBAL REVIEW". (S.A.)

## "READERS AND WRITERS"

Good criticism is so rare in our journals that I feel bound to draw attention to it when it does appear. I have in general not too much sympathy for work of Mr. D. H. Lawrence, but an essay of his on Whitman in a recent issue of "The Nation" is to my mind as near perfect criticism as we can expect. The subject. of course, is an inspiring one; it has not yet been adequately explored and, because it offers no scope for the pedant of prosody, the literary genealogist, and other academic sleuthhounds, the critic is almost forced to plain speaking and original thought. Mr. Lawrence responds to each of these demands, and though it is not my business to rehearse his ideas, I would like to emphasise a triumph of his analysis, which is the revelation of the extreme significance of that aspects of Whitman's genius best represented in Calamus. "The polarity is between man and man. Whitman alone of all moderns has known this positively. ... Even Whitman becomes grave, tremulous, before the last

dynamic truth of life. . . . He tells the mystery of manly love, the love of comrades. . . . This comradeship is to be the final cohering principle of the new world, the new Democracy. It is the cohering principle of perfect solidery. . . . It is the soul's last and most vivid resposibility, the responsibility for the circuit of final friendship, comradeship, manly love." This is true analysis and the poet to whom it is applied, more massive and forceful in his work than any revelation or appreciation can make him, is profound—certainly beyond his own country and time perhaps beyond our country and time. I do not know: I see but little active understanding of his significance. It is a female age, or an age of female attachment Whitman is selfstyled the poet of manly attachment and he will be the poet of a manly age. The greatest modern poet? Yes: I for one agree with Mr. Lawrence and acknowledge his sufficient tribute. And however neglectful we may be consciously of the greatness of this poet. I think that the world unconsciously begins to fulfil Whitman's ideal. He is almost the poet of modern universal unconscious mind. He gives expression to the herd instinct of the male. For man is drivendefensively by the tide of feminine ideas, spontaneously by the aggression of economic factors—to formulate between man and man that fresh aspect of comradeship which, as Whitman said, "hard to define, underlies the lessons and which seems to promise, when thoroughly developed, cultivated and recognised in manners and literature, the most substantial hope and safety of the future. . . ." This feeling was given actuality for Whitman in the American Civil War; and "Drum-Taps," the finest war poems known to the world, remain as a testment. And it may be said that the fundamental experience in the recent war among those sensitive to anything fundamental was the birth or renaissance of his manly attachment. But that is something difficult to explain in emotionless prose.

Mr. Lawrence is equally acute in his analysis of Whitman's "element of falsity," for with all his greatness Whitman was not a perfect poet. But that aspect does not need stress—as romantic boundlessness and pantheistic diliquescence it is obvious enough—and there are aspects of control, of positiveness, of concentration, that outweigh the multiplicity of the included sensations. In this sense, the best

expression of his genius, the most complete definition of his craft, has been written by Whitman himself. It is an unobtrusive footnote hidden among the pages of "Democratic Vists," and for that reason I may be justified in quoting it:

The culmination and fruit of literary artistic expression, and its final fields of pleasure for the human soul, are in metaphysics, including the mysteries of the spiritual world, the soul itself, and the question of the immortal continuation of our identity. In all ages the mind of man has brought up here—and always will here at least, of whatever race or era, we stand on common ground. Applause, too, is unanimous, antique or modern. Those authors who work well in this field—though their reward, instead of a handsome percentage, or royalty, may be but simply the laurel-crown of the victors in the Olympic games -will be dearst, to humanity, and their works, however esthetically defective, will be treasured for ever. The attitude of literature and poetry has always been religion—and always will be. The Indian Vedas, the Nackas of Zoroaster, the Talmud of the Jews, the Old Testament, the Gospel of Christ and His disciples. Plato's works, the Koran of Mohammed, the Edda of Suorro, and so on toward our own day, to Swedenborg, and to the invaluable contributions of Liebnitz, Kant, and Hegel-these, with such poems only in which (while singing well of persons and events, of the passions of man, and the shows of the material universel, the religious tone, the consciousness of mystery, the recognition of the future, of unknown, of Deity over and under, all, of the divine purpose, are never absent, but indirectly give tone to all-exhibit literature's real heights and elevations, towering up like great mountains of the earth.

This is a definition of the potentiality of literature rather than of its intrinsic nature. It does not solve—it even naively overrides—the problem of method, of aesthetic expression. ("However esthetically defective"! Great works, such as those enumerated, are never aesthetically defective: their energy of thought burns a way, moulds a form.) But subject to these elucidations, this ideal of Whitman's is a critical ideal of workability, of direct use. Applying it here and now, I can think of only one living poet who in any way sustains the test, and almost necessarily he is not of our race and creed. I mean Muhammad Iqbal, whose poem

"Astar-i-Khudi: The Secrets of the Self," has recently been translated from the original Persian by Dr. Reynold Nicholson and published by Messrs. Macmillan. Whilst our native poetasters were rhyming to their intimate coteries about cats and coracrakes and other homely or unusual variations of a Keatsian theme, there was written and published in Lahore this poem. which, we are told, has taken by storm the younger generation of Indian Moslems. 'Iqual writes one of them, "has come amongst us as Messiah and has stirred the dead with life." And what eatch penny nostrum, you will ask, has thus appealed to the coverous hearts of the market-place? You will then be told, as I tell you now, that no nostrum, neither of the jingo nor of the salvationist, has wrought this wonder, but a poem that crystalises in its beauty the essential phases of modern philosophy, making a unity of faith out of a multiplicity of ideas, a universal inspiration out of the esoteric logic of the schools.

Ighal specifically disclaims the influence of Nietzsche but he cannot escape the comparison. The Superman of Nietzsche and the Perfact Man of Iqual differ only in incidental characteristics. though the former is bases on a false sociology of aristocracy. while the latter is I think, on surer ground in that the ideal aristocrat—the Socrates, the Christ, the Muhammad—is recognised as not social or pre-determined in origin, but a sport of the creative force of nature. The Perfect Man is democratic in origin -- 'is a spiritual principle based on the assumption that every human being is centre of latent power, the possibilities of which developed by cultivating a certain type of character. It is an ideal much nearer to actuality, and in that respect has more affinity to whitman's Divine Average. But the same initial desire seems to underlie the three ideals : they differ only in prevision. Religiously, is basis is the belief that man evolves by the attraction of a divine force called God. Scientifically, it is the hypothesis that there is revealed in "the structure of events a creative force which is manifest to consciousness and which will develop the mind's capacity for awareness and understanding. Metaphysically. the scientific and the religious aspects are united : "Life (I quote from Iqbal's introduction to his poem) is a forward assimilative movement. It removes all obstructions in its research by assimilating them. It's essence is the continul creation of desires and ideals,

and for the pupose of its preservation and expansion it has invented or developed out of itself certain instruments, e.g., senses, intellect, etc., which help to assimiliate obstructions. The greatest obstruction in the way of life is matter. Nature; yet Nature is not evil, since it enables the inner powers of life to unfold themselves." Life, therefore, is an endeavour for freedom. and the method of endeavour is "the education of the Ego," or as Muhammad himself directed: "Create in yourselves the attributes of God." This reminds one of Whitman: "I am an acme of things accomplished, and I am encloser of things to be." And Whitman also wrote: "In the faces of men and women I see God and in my own face in the glasses," "Fellow creators the creator seeketh" is Nietzsche's expression of the same ideal; and indeed. all religion and all philosophy ultimately concentrates in this doctrine of the perfection of the self. Man cannot psychologically admit any divinity of which he is not expression. That seems to be a physical truth. Ighal seems to realise this truth more certainly than Nietzsche or Whitman. Whitman's Divine Average is vague, and not intense enough as an ideal, and Nietzsche's Superman is anti-social and so instinctively false. But Iqbal's Perfect Man is divine average, comrade : his divine average is perfect man-"both idol and worshipper."

HERBERT READ

# REPRINTS IN REGIONAL LANGUAGES

## **PASHTO:**

|    |                                |                     | Price    |
|----|--------------------------------|---------------------|----------|
| 1. | Payam-i-Mashriq (trans.)       |                     |          |
|    | Sher S.M. Mainosh              |                     | Rs. 30/- |
| 2. | Javid Nama (trans.)            |                     |          |
|    | Ai                             | meer Hamza Shanwari | Rs. 30/- |
| 3. | Zarb-i-Kaleem (trans.)         | ·                   |          |
|    |                                | Taqweemul Haq       | Rs. 30/- |
| 4. | Zaboor-i-Ajam (trans.)         |                     |          |
|    |                                | Taqweemul Haq       | Rs. 30/- |
| 5. | Pas Chih Bayed Kard Ma'Musafir |                     |          |
|    |                                | Taqweemul Haq       | Rs. 15/- |
| 6. | Naw-i-Tashkeel (trans.)        |                     |          |
|    |                                | Syedul Abrar        | Rs. 30/- |
| K  | ASHMIRI                        |                     |          |
| 7. | Asrar-i-Khudi                  |                     |          |
|    |                                | Ghulam Ahmad Naz    | Rs. 22/- |

## A RARE WRITING OF IQBAL

#### Afzal Haq Qarshi

The magazine The orient was launched from Lahore in 1925. It was a monthly review containing articles of political, social, economic, educational and general interest. Syed Nur Ahmad B.A. (Alig.) was its editor and publisher. The office of the journal was situated in the Australia Buildings (near the Lahore Railway Station). In its issue number 6—8 (June-August 1925) of Volume I, the magazine announced a scheme of establishing a printing press on co-operative basis. A joint stock company was thus set up to undertake this work and it was declared as follows:

"The New orient has had to wait in the meanwhile, and will have to wait for some time more after the publication of this issue—the next issue will be printed at its printing machines".

Nothing is known of the fate of the press after the abovementioned combined issue. However, we come to know through the Statement of Newspapers and Periodicals published in the Punjab and Native States that the magazine continued its printing during 1926 at the same press i e. Punjab Co-operative Printing Press and ceased to exist during 1927. The new orient contains, in this issue, among other material, an article of Iqbal entitled Stray Thoughts, which is not included in any of the following collections of his writings.

- 1. Abdul Vahid, Syed. Thoughts and Reflections of Iqbal. Lahore: Sh. Muhammad Ashraf, 1964,
- 2. Dar, B.A. Letters and Writings of Iqbal. Karachi : Iqbal . Academy, 1967.
- 3. Razzaqi, Shahid Hussain. Discourses of Iqbal. Lahore: Sh. Ghulam Ali. 1979.
- 4. Shaheen, Rahim Bakhsh. Mementos of Igbal. Lahore; All-Pakistan Islamic Education Congress [n.d.]

5. Sherwani, Latif Ahmed. Speeches, Writings and Statements of Iabal. Lahore: Ighal Academy, 1977.

Iqbal's Stray Thoughts edited by Dr. Javed Iqbal under the title Stray Relections and published from Lahore in 1961, does not contain these stray thoughts. These are beingre produced here for scholars in the field of Iqbal Studies. (A.H.Q.)

1

The weak lose themselves in God; the strong discover him in themselves.

II

For centuries Eastern heart and intellect have been absorbed in the question—Does God Exist? I propose to raise a new question—new, that is to say, for the East—Does man exist?

Ш

Islam is not a religion in the ancient sense of the word. It is an attitude—an attitude, that is to say—of Freedom, and even of defiance to the Universe. It is realy a protest against the entire outlook of the ancient world. Briefly, it is the discovery of Man.

IV

Nietzsehe thinks that belief in God makes man feeble The wisdom of Islam consists in exploiting the idea of God in the interest of Man, and transforming into a source of power. For the Tauhid (قوضية) of Islam means absolute freedom from fear and superstition in actual life. A mere intellectual belief in God does not count for much in Islam.

V

Before you talk of self-sacrifice you must set whether you have got a self to sacrifice. The egoist alone is capable of self-sacrifice.

#### VI -

One of the most interesting phenomenon of modern history is the birth, or rather the rebirth of humanism in the world of Islam. This will no doubt sharpen our sense for matter which centuries of speculative Sufism have dulled; but we must not forget the distinction which the mediaeval thinkers of Europe made between "use" and "enjoyment". We "use" all that is a means to the acquisition of the ultimate good; and "enjoy" what we regard as the ultimate good. The Eternal alone is enjoyable; all else is useable only. Europe forgot this distinction long ago and there is no knowing where her unrestrained Humanism will carry her.

#### VII

Knowledge partly contributes to the structure of what we call objective reality; but the character of events that drop out of the womb of fata is wholly determined by the heart of man. It is the weak man who endows Fate with its sting. The strong man exploits his misfortunes, in as much as he enhances the force of his soul by maintaining an attitude of total indifference to them.

#### VIII

The idea of Mi'raj in Islam is face to face vision of Reality without the slightest displacement of your own ego. It is impossible to forget the words of the Muslim poet who said of the prophet this much.

#### IX

Most of our theologians thought the doctrine of human freedom could not be reconciled with the fore-knowledge of God. They looked upon belief in freedom as vieled atheism. So thought Mahmud Shabistri.

But the author of Gulshan-i-Raz made the tacit assumption of an absolute and independent time like Newton. He did not see if his view of time were true, then the freedom of God would

also disappear. Shabistri's argument will not hold to-day; for God can be concieved as creating time from moment to moment. If the Universe is an open one there is no pre-existing future, and God does not know the future because there is nothing know.

X

People extol the past and depricate the present, not understanding that the present is the whole of the past concentrated in one point.

#### TWO UNPULISHED LETTERS OF IQBAL

#### M. Jehangir Alam

A collection of thirteen letters of Iqbal addressed to the said-i-Azam were published by Sh. Muhammad Ashraf of hore in April 1943. This small collection also contained a ef Foreword by the Quaid. The book has run into six editions tween 1943 and 1968, without any substantial change or dition.

I take opportunity to present to the readers of Iqbal Review of more letters belonging to the period May 1936 to November 17. These letters throw some light on 'election activities' in Punjab and Iqbal's assessment of the Muslim League sition in this area during those days. The urdu translation of se two documents appeared in Qaomi Zaban, Karachi. The ginal text is being given below:

Phone No: 2984

# PUNJAB PROVINCIAL MUSLIM LEAGUE PARLIAMENTARY BOARD

Delhi House Building
Edwards Road
Lahore 8.12.1936

f. No.

ar Mr. M.A. Jinnah

Mr. Ghulam Rasul tells me that he has written a detailed ter to you about the Board's affairs. I certainly agree with him en he says that your presence in this province is absolutely ential at least a fortnight before the polling days. You know people of this province thoroughly well and also that they the most undependable lot. They are generally carried away the excitement of the moment and if you, Shaukat Ali and . Kafaitullah address them just on the eve of the election day

I am sure they will all support you and your candidates, otherwise they might do any thing. I, therefore, request you to visit us about the end of December, 1936 and beginning of January 1937 so that a last effort may be made to break the forces of reaction. In case you are unable to come I am afraid you will not have more than four of your followers in the coming Assembly. With kind regards.

Yours sincerely
S/d
MUHAMMAD IQBAL
Bar-at-Law

M.A. Jinnah, Esquire
Bar-at-Law
Bombay

President Punjab Provl. Muslim League
Parliamentary Board

#### PIINIAR PROVINCIAL MUSLIM LEAGUE

Mayo Road
Lahore 13th August 1937

My dear Jinnah

As I wrote to you yesterday enthusiam for the League is rapidly increasing in the Punjab. You will be glad to hear that without any initiative on the part of the Punjab Provincial Muslim League about 20 branches of the League have already been established in different towns of the Punjab. I am convinced that if some of the Office bearers of the Punjab Provincial Muslim Leage are able to make a tour of the Province they will be able not only to raise money but also to open the eyes of the general Muslim public in the Punjab to the situation which has fortunately developed itself on account of the Congress attitude towards the Muslims. Unfortunately, however, the Provincial League is very much handicapped by lack of funds for initial expenses of such a tour. Could you make us a contribution of at least Rs. 1500/- from the Central funds I have every hope that our men will be able to raise sufficient money which will enable us to return the amount borrowed from you. We should be much obliged if you could do so at your earliest convenience.

> Yours Sincerely S/d MUHAMMAD IQBAL

2.5

#### **BOOK REVIEW**

In his book, Iqbal: His Political Ideas at Crossroads (Aligarh, 1979), Dr Syed Hasan Ahmad of Aligarh Muslim University has no doubt made an addition to source materials for studying Aliama Mohammad Iqbal by reproducing in it nine letters of the Aliama written to Professor Edward J. Thompson of Oxford University during 1933-34. While reproducing these letters, the Aligarh scholar has also written a 68-page "commentary", based partly upon these and other letters of Iqbal and partly upon his speeches and statements.

In this commentary the author's major concern has been to establish that during the early 1930s, as stated on the dust cover, lqbal was not sympathetic to the Pakistan idea. Hasan Ahmad's other findings, in his own words, are that "till 1934, his (lqbal's) own proposal of a Muslim province envisaged that it should form part of the Indian Federal State" (p. 12), that "during the last two years of his life, Iqbal had come closer to the Muslim League movement in the Punjab" but this "is not the same thing as being a protagonist of Pakistan in those years" (p. 13), and, finally, that Iqbal is a Muslim and an Indian at the same time, a good Muslim and a good Indian" and the "question of which comes first and which [comes] second is a wrong question" (p. 35).

Let us relate these findings to what Iqbal has himself stated and take Hasan Ahmad's last finding first because this point is basic to understanding Iqbal. In his presidential address at the All India Muslim Conference in March 1932 Iqbal unambiguously stated: "Patriotism is a perfectly natural virtue and has a place in the moral life of man. Yet that which really matters is a man's faith, his culture, his historical tradition. These are the things which, in my eyes, are worth living for and dying for, and not the piece of earth with which the spirit of man happens to be temporarily associated."

On this issue Iqbal's thinking never underwent any kind of

change. For shortly before his death, in a rejoinder to Maulana Husain Ahmad Madni, Iqbal said in a statement (from which Hasan Ahmad has also quoted in his booklet): "Love of one's native land is a natural instinct and requires no impressions to nourish it. In the present day political literature, however, the idea of nation is not merely geographical; it is rather a principle of human society and as such it is a political concept. Since Islam also is a law of human society, the word 'country', when used as a political concept, comes into conflict with Islam."

To disprove Hasan Ahmad's contention that in the case of Iqbal the question of precedence of country over religion and vice versa is a wrong question, it is unnecessary to advance any further explanation except to point out what should be known to every intelligent student of Iqbal that because in India loyalty of a Muslim to his country (in the political sense) came into conflict with his loyalty to Islam, Iqbal unhesitatingly gave precedence to Islam over nationalism even though he never denied that he was an Indian as well as a Muslim.

So far as Iqbal's attitude to the Pakistan concept is concerned, Iqbal's letters to Professor Thompson reproduced by Hasan Ahmad do not throw any new light. The well-established facts are:

- (i) Since Iqbal died in 1938 and the Muslim League's Lahore Resolution (the League did not call it Pakistan Resolution) was passed in 1940, Iqbal obviously could not be a protagonist of Pakistan during the two years before his death;
- (ii) in 1933 it was Chaudhri Rahmat Ali (and not Iqbal) who had started a campaign in favour of his 'Pakistan Scheme.'; and
- (iii) at the Allahabad session of the Muslim League in 1930 Iqbal had put forward two alternative proposals, one based upon safeguards for Muslims in the constitutions of the existing provinces and the proposed federation of India as demanded by the Muslim League and the Muslim Conference, and the other his own, which envisaged the creation of a large Muslim state in the north-west of India, in which the Muslims would have substantial majority. In such a state, it needs hardly be added, Muslims would be in a position to order their individual and collective lives according to the principles of Islam.

There can be no doubt that Iqbal had also envisaged that the state he was proposing could be independent. Indeed this is implied in his saying that the proposed state might be within or without the British Empire and in his reference to the final destiny of the Muslims of North-west India. This implication of his proposal was understood by thoughtful persons and Professor Thompson objected to the proposal on the ground that, if implemented, the defence of residuary India would become very difficult.

Anticipating opposition to his proposal from Hindu and British leaders and intellectual, Iobal had stated in the address itself that the proposed state would not sever its links completely with the rest of India but remain associated with it in common defence arrangements and, as a consequence, "the North-west Indian Muslims will prove the best defenders of India against a foreign invasion, be that invasion the one of ideas or of bayonets." Nevertheless, the vision that the projected state might, at some future date, become completely independent had remained in labal's mind. This is confirmed in his letter to the London Times in October 1931, in which he stated that the independent status was "a guess at the possible outcome in the dim future of the mighty forces now shaping the destiny of the Indian subcontinent." Iqbal must have been disappointed that his proposal could not get the support of even the Muslim leaders at that time, but he never changed his own mind.

However, it soon became apparent to the Muslim leaders that the Hindus were opposed to the Muslim demand that they should be allowed to retain their separate indentity. Not only did the Hindu leaders consistently deny the Muslims their rightful representation on the basis of population in the legislative assemblies of the two large Muslim majority provinces of the Punjab and Bengal, at the second session of the Round Table Conference, the most outstanding Hindu leader M.K. Gandhi took the incredible stand that the overwhelmingly Hindu Congress was the sole representative of all the peoples of India.

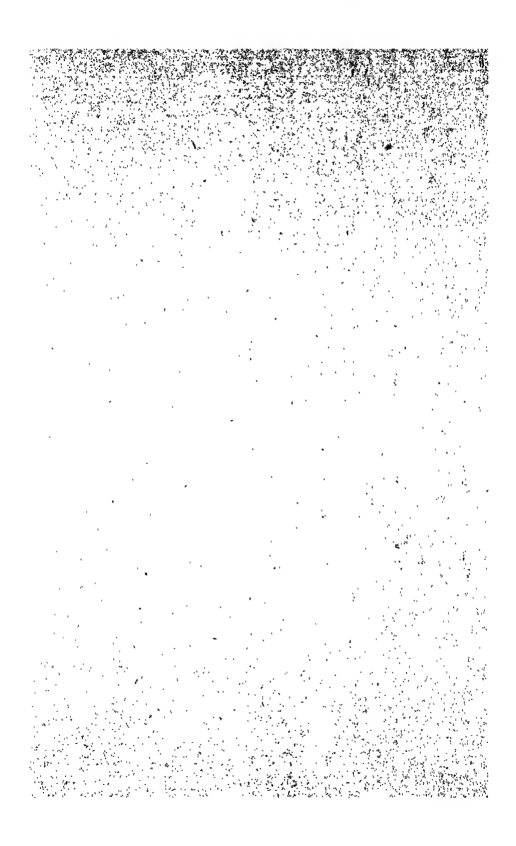
The issue was finally clinched by Jawaharlal Nehru's election to the Presidency of the Congress during the crucial years 1936-37, when arrangements were being to introduce autonomy in the provinces as provided in the Government of India Act of 1935,

Nehru then made it plain that henceforth Congress was zoing to follow socialist policies. Muslim leaders in general and Iqbal in particular were opposed to such policies being foised upon Muslims because they believed that Islam provided a much better system for removing poverty amongst the people. The Congress President also said that there was no communal problem in India and organised a campaign to bring Muslims under the banner of the Congress. If successful, these moves would have inter alia. resulted in ending the separate identity of the Muslims and their merger in one Indian nation which would be dominated by Hindu values. Devoted so greatly Inbal was to Islamic values, he could not obviously reconcile to this possible development. Indeed labal thought that the separate indentity of the Muslims was absolutely necessary because as Muslims they could make their distinct contribution to the well-being of humanity. In this context it should be noted that he had earlier asked the Muslim community:

In view of the developments noted above, it is quite logical that Iqbal's views about the link of his proposed Muslim state with residuary India should change and, in 1937 he decided in favour of complete independence for areas where the Muslims formed the majority in the population—the same kind of state of which he had a vision in 1930, with the difference that Muslim Bengal was also now to be included in it. However, the Aligarh scholar considers Iqbal's 1937 decision as a shift in his earlier position.

The most important questions which arise in the mind of the reader of Hasan Ahmad's small book is: What would have been the possible attitudes of Iqbal to the Pakistan Movement as it was launched in the wake of the Lahore Resolution and to Pakistan that in fact emerged in 1947? These questions have been posed by the learned author himself at one place in his commentary, but he has avoided answering them by saying that these are not within the scope of his present work. The reader can however, easily make a safe guess about the author's thinking on these questions.

Latif Ahmed Sherwani





مشتمل ہیں ، جو ادارے کے زہر اہتام منعقدہ سیمیناروں میں پیش کیے گئر ۔ پہلر شارے کے تمام تر مقالات ، ہراہ راست علامہ کی شاعری اور فن سے متعلق ہیں ، جب کہ دوسرے شارے کا تقریباً نعف حصہ اقبال کے دو لامور معاصر شاعروں حسرت موہائی اور فائی بدایونی کے مطالعر کے لیے وقف کیا گیا ہے ۔۔۔ دونوں شاروں میں ہندوستان کے ناسور نقادان ادب اور اقبال شناسوں کے مقالات موجود ہیں ۔ مقالات پر ایک نظر ڈاانر سے دو تین ہاتوں کا احساس ہوتا ہے ۔ اول یہ کہ ان مقالات کا مزاج تحقیقی سے زیادہ تنقیدی اور تجزیاتی ہے ۔۔ دوم یہ کہ ان میں علامہ کے انکار سے زیادہ ان کے فن پر اظہار خیال کیا گیا ہے ، جیسے : ''اقبال کا اسلوب بيان" ، ضرب كليم كا اساوب" ، "اقبال كا نظريد" زبان" ، "اسلوبیات اقبال" ، "اقبال کی شاعری اور پیکر تراشی" ، وغیره .... سوم یہ کہ سنظومات کے تعبزیاتی اور نئی سطالعے کا رحجان نمایاں ہے۔ گویا ہندوستان کے ناقدین ِ اقبال کا زاویہ ؑ نقد و نظر پاکستان کی اقبالی تنقید سے قدرے مختلف ہے۔ یہ اس اس لیے کچھ زیادہ تعجب انگیز نہیں رہتا کہ ہندوستان میں علامہ اقبال کی طرف ، مطالعہ اقبال سے خاصر عرصر تک اغاض ہرتنے کے بعد ، توجہ منعطف ہوئی ہے۔

اقبال السٹی ٹیوٹ اور اس کا زیر نظر بجلہ ''اقبالیات'' ہندوستان میں مطالعہ اقبال کی پیش رفت میں نمایاں کردار ادا کر رہے ہیں۔ سرکاری سرپرستی میں یہ سب کچھ انجام ہانا ، ہندوستان میں فروغ اقبالیات کے لیے ایک خوش آیند علامت ہے ، اور اس ضن میں پروفیسر آل احمد سرور اپنی 'پر جوش اور بھرپور مساعی کے لیے مبارک باد کے مستحق ہیں۔ اپنی 'پر جوش اور بھرپور مساعی کے لیے مبارک باد کے مستحق ہیں۔ (رفیم الدین ہاشمی)

کے عقیدت مند سید عبدالقیوم فانی کی تعریریں یک جا کی گئی ہیں ، مجموعی طور پر اس مجلے کی تعریروں میں تفہیم اقبال کا ایک مثبت رویہ کار فرما نظر آتا ہے ، جسے ہندوستان میں مطالعہ اقبال کے عمومی مزاج میں ایک فال کہا جا سکتا ہے ۔

(رفيع الدبن باشمى)

# مجله وواقباليات"

مدير : پروفيسر آل احمد سرور

ناشر ؛ اقبال السبِّي ثيوك ، كشمير يوليورسي ، سرى لكر

شاره ۱ : ضخامت عهم صفحات ـ قيمت ـ/۱۲ روسي

شاره ۲: منخامت سری و صفحات . قیمت -/۱ رویے

"اقبالیات" اقبال انسٹی ٹیوٹ کشمیر یولیورسٹی سری نگر کا سالالہ بھلہ ہے۔ یہ اداوہ مارچ ۱۹۷۹ء میں سرکاری تائید و سرپرستی سے وجود میں آیا تھا ، اس کا بنیادی کام علاسہ اقبال کی زندگی اور ان کے فکر و نن کا مطالعہ ہے ، اس وقت تک ادارے کے زیر اہتام ایم فل کی ڈگری کے متعدد اسکالروں نے "اقبال کے خطوط کا تنقیدی مطالعہ" ، "حالی ، اگبر اور اقبال کی پیامی شاعری ۔۔۔ ایک تقابلی مطالعہ" ، "اقبال اور بیورمینزم" ، "اردو نظم میں اقبال کا کارنامہ" ، "اقبال پر غالب کے فکرو فن کا اثر" ، "اقبال اور کشمیر" اور اقبال کی اردو غزل کا تنقیدی مطالعہ" جیسے موضوعات پر بھی جیسے موضوعات پر مقالات تیار گیے ہیں۔ بعض دوسرے موضوعات پر بھی کام ہو رہا ہے ۔ چار اسکالر پی ایچ ۔ ڈی کے لیے تحقیق میں مصروف ہیں۔ اس ادارے کے تحت متعدد سیمینار بھی منعقد ہوئے اور متعدد نامور علما نے توسیعی لیکوپر دیے ، جنھیں کتابی صورت میں شائم کیا گیا ہے ۔ حیدرآباد دکن کے نامور عالم اور اقبال شناس ڈاکٹر عالم خوند میری وزئنگ ہروفیسر دکن کے نامور عالم اور اقبال شناس ڈاکٹر عالم خوند میری وزئنگ ہروفیسر کی حیثیت سے اقبال اکسٹی ٹیوٹ میں مقیم رہے ، ان دنوں ڈاکٹر مسعود حسین خاں اسی حیثیت میں ادارے میں کام کر رہے ہیں۔

زیر نظر مجله "اقبالیات" کے دونوں شارے ، زیادہ انھی مقالات اد

کا سفر جاری رہا ۔ مجلس تعمیر ملت کے صدر خلیل اللہ حسینی کی مساعی سے اقبال کے فکرو فن سے عام دلچسپی بڑھتی گئی ۔ حتٰی کہ ۱۹۵۹ء میں اقبال اکیڈیمی کا قیام عمل میں آیا ، جو فروغ ِ اقبالیات کے ضمن میں ایک اہم واقعہ تھا ۔ اکیڈیمی نے اکتوبر ۱۹۵۵ء سے ''اقبال ریویو'' کے فام سے اپنا سہ ماہی مجلہ بھی شائع کرنا شروع کر دیا ۔

اس وقت تک "اقبال ربوبو" کے نو شارے شائع ہو چکے ہیں ۔
گوکہ آخری چند شاروں کا طباعتی معیار ، ابتدائی پرچوں سے قدرے فروتر ہے
اور اشاعت میں ہاقاعدگی بھی نہیں رہی ، لیکن اہم بات یہ ہے کہ زیر نظر
عبلے کی اشاعت کسی سرکاری امداد کے بغیر ، چند اقبال دوستوں کے ذاتی
وسائل اور علامہ اقبال سے عقیدت و عبت کے بل ہوتے پر ہو رہی ہے ۔
اجراے عبلہ کے علاوہ اکیڈیمی کے کتب خانے میں اقبالیات سے متعلقہ
کتابوں کا بڑا ذخیرہ فراہم کیا گیا ہے ۔ اکیڈیمی ، اقبالیات پر متعدد
کتابیں بھی شائع کر چکی ہے ۔ اسے فکر اقبال کا فیضان ہی کہنا چاہیے ۔
بہر صورت اقبال اکیڈیمی حیدرآباد دکن کی ان کاوشوں میں شربک تمام
اقبال دوست ہدید تبرک کے مستحق ہیں ۔

ہنیادی طور پر یہ مجلہ اردو میں شائع ہوتا ہے ، تاہم جولائی تا اکتوبر ۱۹۵۸ء کے شارہ (ج ، ، ش س) میں ہم صفحات کا انگریزی حصہ بھی شامل ہے ۔ ''اقبال ربوبو'' میں اب تک ایک آدھ تمتیتی مضمون بھی شائع ہوا ہے (''اقبال کی بیاض سے کچھ نیا کلام'' از ڈاکٹر گیان چند ، جنوری ۱۹۸۲ء) مگر بحیثیت مجموعی ، مجلے کا مزاج تنقیدی ہے ، اور کچھ شیہ نہیں کہ زبر نظر تو شاروں میں ہندوستان کے معروف اقبال شناس عام مثلاً ڈاکٹر عالم خولدمیری ، پروفیسر سید سراج الدین ، جگن ناتھ آزاد ، اسلوب احمد انصاری ، ڈاکٹر عبدالحق وغیرہ کے بلند پایہ مقالات شائع ہوئے ہو چکے ہیں ۔ قابل ذکر بات یہ ہے کہ ''اقبال ربویو'' میں شائع ہوئے متعلق ہیں ۔ قابل ذکر بات یہ ہے کہ ''اقبال ربویو'' میں شائع ہوئے متعلق ہیں ۔ ۔ ''اقبال ربویو'' نے اب تک دو خاص اشاعتیں بھی پیش متعلق ہیں ۔ جنوری ۱۹۹۹ء کا شارہ بہ عنوان : ''خصوصی اشاعت ، اقبالیات ماجد'' علامہ اقبال کے بارے میں مولانا عبداللجد دریا بادی کی تحریروں پر مشتمل تھا ۔ جنوری ۱۹۹۹ء کے شارے به عنوان : ''خصوصی اشاعت ، اقبالیات پر مشتمل تھا ۔ جنوری ۱۹۹۹ء کے شارے بہ عنوان : ''خصوصی اشاعت ، اقبالیات پر مشتمل تھا ۔ جنوری ۱۹۹۹ء کے شارے بہ عنوان : ''خصوصی اشاعت ، اقبالیات پر مشتمل تھا ۔ جنوری ۱۹۹۹ء کے شارے بہ عنوان : ''خصوصی اشاعت ، اقبالیات پاق'' میں جامعہ عثانیہ حیدر آباد کے ایک نامور فرزند اور اقبال اقبالیات باق'' میں جامعہ عثانیہ حیدر آباد کے ایک نامور فرزند اور اقبال

# مجله ''اقبال ريويو''

مدير: عد سنظور احمد

قاشر : اقبال اکیڈیمی ، مدینہ مینشن ، قارائن گوڑہ ، حیدر آباد دکن ، آلدهرا پردیش (بھارت)

نیمت : نی شاره ۵ رویے ـ زر سالانه ۱۹ رویے

اقبال اکیڈیمی حیدر آباد دکن کا زیر لظر سہ ساہی تنقیدی مجلہ ، ہندوستان میں اقبال شناسی ، اور حضرت علامہ کے فکرو فن سے اہل ِ حیدر آباد کی دلچسپی و دل بستگی کے ضمن میں خاص اہمیت رکھتا ہے ـ

عیدرآباد کی درجیمی و دن بستی کے طبق میں عاص آبمیت رکھتا ہے۔
علامہ اقبال کو حیدر آباد دکن سے خصوصی تعلق خاطر تھا۔ ا
عیدارآباد دکن میں لواب بہادر بار جنگ ، غلام دستگیر رشید ، مولوی
عبدالرزاق راشد اور تعبدق حسن تاج نے مطالعہ اقبال کی جو شمع روشن
کی تھی ، وہ دکن کے متعدد لامور وابستگان علم و ادب (مثلاً ڈاکٹر
یوسف حسین خان ، ڈاکٹر رضی الدین صدیقی ، ڈاکٹر میر ولی الدین ،
اشفاق حسین ، ابو ظفر عبدالواحد ، پروفیسر عزیز احمد ، سید عبدالواحد
معینی ، ڈاکٹر غلام عمر خان اور ڈاکٹر عالم خوندمیری کی علمی کاوشوں
کے نتیجے میں روشن سے روشن تر ہوتی گئی ، لیکن مدیر ''اقبال ریویو''
کے بقول : ''اقبال کے مسلسل مطالعہ کے ضروری کام میں پچھلے پچیس برسوں
میں کچھ وقانہ سا آگیا ۔ اقبال فہمی کی راہ میں کچھ مصلحتیں اور مروت
آڈے آگئی ، اور خواہ بخوا، ہی سہی ، لیکن ماحول کچھ ایسا بن گیا
گاہ اقبال سے وابستگی کو رجعت پسندی اور فرقہ پرستی قرار دے دیا گیا۔''
سان ناسازگار حالات کے باوجود اقبال فہمی کی سمت میں اہل حیدرآباد

١- تفصيل كے ليے ملاحظ، كيجيے:

<sup>(</sup>الف) "اقبال اور حيدر آباد" از نظر حيدر آبادى ، كراچى

<sup>- 1941</sup> 

<sup>(</sup>ب) واقبال اور بزم اتبال" از عبدالرؤف عروج -

<sup>(</sup>ج) "مفكر پاكستان اور حيدرآباد دكن" از حسام الدين غورى ، كراچى ۱۹۸۱ -

ابن عربی اور حضرت مجدد الف ٹائی کو براہ راست پڑھنا چاہیے تھا اور المیں کے حوالے سے اس بحث کو آگے بڑھانا چاہیے تھا ۔ وہ خود وحدت الوجود کے فلسفیانہ حقابق سے بے خبر ہیں ،

الهوں نے تعارف میں اپنی بحث کا خلاصہ بیان کورتے ہوئے گہا ہے کہ علامہ کا تصور خدا محدود ہے یعنی وہ غدا کو غیر محدود کی بجائے محدود سمجھتے ہیں ۔ علامہ اقبال نے خطبات میں السان کو محدود اور خدا کو غیر محدود یا infinite قرار دیا ہے ۔ جب وہ خدا کو بار بار غیر محدود کہتے ہیں تو پھر خدا ان کی نظر میں محدود کیوں کر ہوا ۔ انہوں نے اپنی شاعری میں بھی جہاں کہیں اللہ تعالیٰ کے وجود کو تشبیبات سے واضح کرنے کی کوشش کی ہے وہاں بھی خدا کی لامکانی اور نے کرانی کا ہی ذکر کیا ہے ۔ بال جبریل کا ایک شعر اس وقت یاد آ رہا ہے وہ بھاں درج کرتا ہوں:

تو ہے محیط بے کراں میں ہوں ذرا سی آبجو یا مجھے ہم گنار کر یا مجھے بے کنار کر

علامہ تو انسانی خودی کو بلند کر کے اس میں بھی ہے کرانی کی صفات پیدا کرنا جاہتے ہیں ۔ بھلا وہ خدا کو معدود کس طرح مان سکتے ہیں ، لمبذا ان کا یہ کہنا کسی طرح بھی درست نہیں کہ علامہ اقبال نے معدود شدا کا تصور پیش کیا ہے جو قرآن مجید کے خدا سے مطابقت نہیں رکھتا ۔ دراصل سابان رشید نے نہ تو قرآن مجید کا غائر مطالعہ کیا ہے اور نہ علامہ اقبال کو غور سے بڑا ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ انھوں نے غلط نتاج اخذ کیے ہیں اگر وہ مغرب کے سحر سے آزاد ہوں تو شاید مشرق کی باتیں ان کی سمجھ میں آ سکیں :

علاج آتش روسی کے سوز میں ہے ترا تری خرد یہ ہے غالب فرانگیوں کا قسوں مدافعالہ تشریحات کی روشنی میں کیا گیا ہے اور یہ نتیجہ اخذ کیا گیا ہے کہ یہ مسلمہ قرآنی عقیدہ کے خلاف ہے۔ وحدت الوجود کی صوفیانہ تعلیات کے مطالعہ سے صوفیانہ تجربات اور ان کی بطور نظریہ تشریح کے ہارے میں پیچیدہ اور مشکل سوال پیدا ہوتے ہیں۔ ایک معاصر ، صنف ڈبلیو ٹی سٹیٹس نے اس مشکل سوال کو اپنی تحریروں کا موضوع بنایا ہے اور اس تتیجہ پر چنچا ہے کہ صوفیا روحانی تجربے اور اس کی تشریح میں اور اس تتیجہ پر چنچا ہے کہ صوفیا روحانی تجربے اور اس کی تشریح میں امتیاز قائم رکھنے میں ناکام رہے لہذا انھوں نے غلط نظریات وضع کو لیے ۔''

اس اقتباس میں انھوں نے علامہ اقبال ہر ایک اعتراض تو وہی کیا ہے جس کا ہم گذشتہ سطور میں ذکر کر چکے ہیں یعنی یہ کہ اٹھوں نے اپنے تصور خدا کی بنیاد مغربی ذرائع ہر رکھی ہے ، حالاں کہ علامہ اقبال خود بہت اچھی عربی جانتے تھے اور انھوں نے بی ـ ا میں عربی میں امتیازی بوزیشن حاصل کی تھی چنانچہ اسی بنیاد پر انھیں میکلوڈ پنجاب عربک ریڈر منتخب کیا گیا تھا ۔ علامہ اقبال کا قرآن عبید کا مطالعہ ہراہ راست تھا اور اسی لیے انھوں نے قرآن مجید کا مطلب بیان کرتے ہوئے عربی زبان پر انحصار کیا ہے اور مقسرین سے بعض مقامات پر اختلاف کیا ہے۔ یہ بات سلمان رشید کو پسند نہیں آئی ۔ علامہ اقبال نے تو حسین بن منصور حلاج کے انا الحق کا مطلب بھی صونیا کے بیان کردہ مطلب سے الگ بیان کیا ہے ۔ وہ اسے اثبات خودی کی ایک صورت قرار دیتر ہیں اور جب ہم کتاب الطواسین کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں علامہ سے اتفاق کرنا پڑتا ہے ۔ سلمان رشید کی سوچ محدود اور علم مستعار ہے۔ اس لیے وہ مجد علی اور مولانا ابوالکلام آزاد کے بیان کردہ مطالب سے باہر نہیں جاتے۔ وہ تو وحدت الوجود اور وحدت الشہود کو بھی شوآن اور مارثن لنگز کی آنکھ سے دیکھتے ہیں اور صونیا کے روحانی تجربات کو ڈبلیو ٹی سٹیٹس کو ہڑہ کر رد کر دیتے ہیں کیونکہ اس نے ان کو نکتہ چینی کا ہدف بنایا ہے ۔ جو شخص ہات بات پر مغربی مفکرین کی رائے کو بیان کرتا اور ان کی حق پرستی کا قائل ہو اسے علامہ پر یہ اعتراض کمی طرح زیب دیتا ہے کہ وہ مغربی مفکرین سے استفادہ کیوں کرتے ہیں سلمان رشید نے وحدت الوجود اور وحدت الشہود کی بحث کرتے ہوئے شوآن اور مارٹن لنگز کو اپنے نظریات کی بنیاد بنایا ہے ، حالاں کہ انھیں کے دل میں بھی یہ بات کھٹکتی تھی ، لہذا اٹھوں نے علامہ اقبال کے قرآنی مطالب کو ماننے سے انکار کر دیا ۔ ہم آپ سب اس حقیقت سے آگاہ ہیں کہ قرآن مجید کی بے شار تفاسیر لکھی گئی ہیں اور مفسرین نے بعض آیات کے مطالب بیان کرتے ہوئے ایک دوسرے سے اختلاف گیا ہے۔ سلمان رشید نے خود قرآن مجید کے مطالب کو سمجھنے کی کوشش نہیں کی بلکہ دوسروں کی آرا پر انحصار کیا ہے۔ اس سلسلے میں وہ خود مولانا ابوالکلام آزاد ، مجد علی اور فضل الرحان سے متاثر ہیں اور انھیں کی آرا کو سند مانتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ حضرات علامہ اقبال سے نختلف نظریات رکھتے تھے اور مسلمانوں کی اکثریت ان کے بعض سیاسی اور مذہبی افکار سے متفق نہیں ہے ۔ ان اصحاب کی آرا پر انحصار کرنے کی وجہ سے سان رشید کی اقبال سے مخالفت سمجھ میں آ جاتی ہے اور بہ بھی معلوم ہو جاتا ہے کہ سلان رشید خود کس گروہ سے تعلق رکھتے ہیں ۔ ایک اور عجیب بات یہ ہے کہ سلان رشید ایڈنبرگ یونیورسٹی کے عربی اور اسلامیات کے شعبہ میں ایک محق کی حیثیت سے ملازم ہیں مگر وہ قرآن اور اسلام کے ساحث بیان کرتے ہوئے کسی عربی کتاب کا حوالہ نہیں دیتے ۔ احادیث اور قرآن مجید کے عربی متن ان کے زیر نظر نہیں رہے ہیں ۔ معلوم نہبں وہ عربی اور اسلامیات کے شعبہ میں کیا تحقیق کر رہے ہیں ! جب کہ وہ اسلام کے ہارے میں انگربزی زبان کے ذریعہ واقفیت حاصل کرتے ہیں ، مگر علامہ اقبال پر اعتراض کرتے ہیں کہ انھوں نے اپنے تصور خدا کو مغربی ذرائع سے حاصل کیا ہے وہ اپنی کتاب کے تعارف میں رقم طراز ہیں :

"اقبال اپنے مغربی ذرائع سے حاصل کردہ ما بعد الطبیعاتی لتائج خصوصاً اپنے عدود تصور خدا کو قرآن اور اسلامی فکر کی روایت سے منسوب کرتے ہیں ، مگر ان کی یہ کوشش بھی لاکام ثابت ہوتی ہے۔ قرآن مجید کے بارے میں ان کا رویہ خاص طور پر بے حد غیر ذمہ دارائی ہے اور وہ علم الکلام اور تغسیر کی روایت کو مکمل طور پر نظر انداؤ کر دیتے ہیں ۔ اقبال کا عدود خدا قرآن کے مکمل لا محدود اور عیط "کل خدا سے کوئی مطابقت نہیں رکھتا ۔ اقبال کا خدا کا شہودی تصور صوفیا کے وجودی تصور کے بہت قریب ہے ۔ یہ بات عجیب معلوم ہوتی ہے گیوں کہ اقبال اور صوفیا کے بنیادی افکار مختلف ہیں ۔ خدا کے صوفیائی تصور کا مطالعہ عیسیٰ نور الدین (شوآن) اور ابوبکر سراج الدین (مارٹن لنگز) کی مطالعہ عیسیٰ نور الدین (شوآن) اور ابوبکر سراج الدین (مارٹن لنگز) کی

اسی طرح وہ ہرگساں کے تصورات کو آٹھ صفحات میں بیان گرتے ہیں۔
ایسا معلوم ہوتا ہے کہ وہ اقبال کی بجائے ہیگل اور برگساں کے بارے
میں لکھ رہے ہیں۔ پھر ان کا انداز بیان بھی الجھا ہوا ہے۔ وہ اقبال ،
ہیگل اور برگساں کے نظریات کو الگ الگ بیان کرتے ہیں اور ان میں
تطابق پیدا کرنے کی بہت کم کوشش کرتے ہیں البتہ فیصلے صادر کرنے
میں خاصے فراخ دل ہیں۔ وہ علامہ اقبال پر ہیگل کا اثر بیان کرتے
ہوئے لکھتے ہیں :

"اقبال ہیکل کی منزل پر چنچنے کے لیے ہیکل سے الگ راستہ اختیار کرتے ہیں ۔"

اس سے یوں محسوس ہوتا ہے کہ وہ اس بات کو ناپسند کرتے ہیں کا اقبال نے Un-Hegelian rout کبوں اختیار کیا مگر جب وہ انبال کا ہرگساں سے موازلہ کرتے ہیں تو لکھ دبتر ہیں کہ :

"جب ہم اقبال کے تصور خدا و نطرت پر غور کریں کے تو ہمیں معلوم ہوگا کہ ان پر برگساں کا اثر فیصلہ کن تھا ۔" (ص ٣٣)

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اقبال ان کے خیال میں برگساں کی منزل ہانے کی کوشش کر رہے تھے یا ہیگل کی۔ دراصل علامہ نہ تو برگساں اور نہ ہیگل کی منزل کی تلاش میں تھے۔ منزل کا پتہ تو انھیں قرآن عبید سے ملا تھا اور وہ بھی رومی کی رہنائی میں ، جس کا سلمان رشید نے اپنی گتاب میں ذکر نہیں کیا۔ اگر سلمان رشید مسلمان مفکرین خصوصاً رومی کا مطالعہ کرتے تو انھیں علامہ کی فکر پر ان کے گہرے اثرات ملئے بلکہ ہیگل اور برگساں پر بھی ان سے پہلے کے مسلمان مفکرین کے اثرات، افکار کی عاثلت کی بنا پر ، دریافت کیے جا سکتے ہیں مگر سلمان رشید تو مغرب کے سعر میں گرفتار ہیں جسے اقبال توڑنا چاہتے تھے۔

ہم نے ابھی ذکر کیا ہے کہ علامہ اقبال قرآن حکم سے سب سے زیادہ متاثر تھے۔ الھوں نے اپنے خطبات میں قرآن کو مسلمانوں کا آئین قرار دیا ہے اور اسی کی روشنی میں مسلم معاشرے کی تشکیل جدید پر زور دیا ہے۔ وہ ہیگل اور پر کسال کو نہیں بلکہ قرآن محید کو اپنے افکار کی بنیاد بتاتے ہیں اور اس کے لیے ان کے خطبات اور شاعری میں کئی حوالے موجود بھی ، جن سے اقبالیات کا ایک عام طالب علم بھی واتف ہے۔ سلمان رشید

علامہ اقبال کے افکار سے اختلاف کا متی ہر شخص کو حاصل ہے ، مكر اختلاف علم، مونا جامير - علامه اتبال بر قلم الهانے والر كو ان کی تمام تصالیف کا مطالعہ کرنا چاہیے۔ یہ بات اس شخص کے لیے اور بھی ضروری ہو جاتی ہے جو ان کے تصور خدا پر قلم اٹھا رہا ہو ۔ ان کے تصور خدا کو ان کے تصور خودی کی روشنی میں دیکھنا چاہیے ان کے یہ تصورات ان کے خطبات کے علاوہ ان کی دوسری اردو اور فارسی شعری تعینفات میں بھی جا بجا ملتے ہیں مگر سلان رشید نے علامہ کے صرف خطبات کا مطالحہ کیا ہے اور ان کے افکار کے بارے میں الكربزى زبان ميں لكھى كئى صرف جھ كتابوں كا مطالعہ كيا ہے ـ كتاب کے آخر میں دی گئی کتابیات کے مطالعہ سے بعض دلچسب حقائق سامنر آتے ہیں ۔ انھوں نے یہ کتاب علامہ انبال کے تصور خدا کے بارے میں تعریر کی ہے لہذا ہم توقع کرتے تھے کہ الهوں نے اقبال کی تعمانیف اور ان کے بارے میں لکھی گئی کتب سے دوسرے مصنفین کی نسبت زیادہ استفادہ کیا ہوگا مگر حقیقت اس کے برعکس ہے۔ الھوں نے علامہ اقبال کی صرف ایک کتاب پڑھی جبکہ برگسان کی چھ اور ہیگل کی تین کتابیں ان کے زیر مطالعہ رہیں۔ اسی طرح انھوں نے اقبال کے بارے میں صرف چھ کتابیں پڑھیں مکر برکساں کے متعاق بارہ کتابوں کو بطور حوالہ استعال کیا ۔ اس سے معلوم ہوا کہ انھوں نے لکھا تو اقبال کے بارے میں مگر برگسان اور سیکل کو زیادہ پڑھا اور اسی لیر اس لتیجہ پر بہنچر کہ علامہ اقبال کے افکار میکل اور برگسان سے مستعار ہیں ۔

علامہ انبال نے ہیکل اور ہرگساں سے استفادہ ضرور کیا ہے للہذا ان کے افکار کمیں کمیں ہرگساں اور ہیگل سے بماثل نظر آتے ہیں ، مگر بنیادی فلسفہ ان کا اپنا ہے اور اگر اس کے مآخذ کو تلاش کرنا مقصود ہو تو وہ قرآن ، حدیث اور مسلم مفکرین کے ہاں نظر آئیں گے۔ مصنف کے ادھورے مطالعہ کی یہی بنیادی خرابی ہے کہ وہ فوراً نتائج اخذ کر لیتا ہے اور پھر ان کو منوانے پر اصرار کرتا ہے۔ سلمان رشید کا مطالعہ ناقص ہے اور وہ مغربی فلاسفہ سے بے حد متاثر نظر آتے ہیں۔ چنانچہ ان ہی کو سند مانتے ہیں۔ وہ پہلے باب میں اقبال کے تصور خداکو بیان کرنے کے لیے چار صفحات سے بھی کم مختص کرتے ہیں ، جب کہ ہیگل کے تصورات دوسرے باب میں بیان کرنے کے لیے سولہ سے زیادہ صفحات استعال گرتے ہیں۔

# تبصرة كتب

# اقبال كا تصور خدا

(Iqbal's Concept of God)

#### مبصر : حسن اختر

گزشته چند ماه سے ایم ۔ ایس رشید کی انگریزی کتاب کا اقبالی حلقوں میں خاصا چرچا رہا ہے۔ اس کتاب کی آمد سے نخالفین اقبال ک خاصی حوصله افزائی ہوئی - خصوصاً وہ طبقہ جو بظاہر اقبال شناس مگر بہ باطن مخالفالہ جذبات رکھتا ہے ، اسے دیکھ کر بغلیں بجانے لگا چنانچہ نعی مفلوں میں اس کا تذکرہ عام ہوا اور ایک صاحب نے تو گتاب ہو تمصر، کرتے ہوئے لہ صرف کتاب کے مندرجات سے اتفاق کیا بلکہ اس سے ایک قدم آگے بڑھ کر اقبال کے بیان کردہ مطالب قرآنی کو گمراہ کن قوار دے دیا ۔ اس کتاب کے آغاز ہی میں سمنف نے علامہ اقبال کو مذہبے مفکر مالنے سے الکار کیا ہے۔ بعض احباب نے معذرت خواہانہ رویہ اختیار کیا اور کہا کہ علامہ اتبال نے کب مذہبی مفکر ہونے کا دعوی کیا ہے۔ دوسرمے الفاظ میں انھوں نے سلان رشید کے دعوے کہ بغیر غور و فکر کے قبول کر لیا اور یہ بھول گئے کہ اسلامی اللہات کی جدید تشکیل ایک مذہبی مفکر ہی کر سکتا ہے ، اس کے علاوہ علامہ اقبال کی دوسری تعریریں بھی ان کے ایک مذہبی مفکر ہونے یہ دال ہیں ۔ ممبان ِ اقبال نے اسے ایک احمقانہ کتاب کہا جسر غالفین نے ایک جذباتی رد عمل قرار دیا ۔ بوں ہمیں اس کتاب کے دیکھنے کی شدید خوابش پیدا ہوئی ۔ ۱۲۳ صفحات ہر مشتمل اس کتاب کی قیمت . ۱.۵۵ ڈالر ہے ۔ المبذا اسے خریدنا ہاری استطاعت سے ہاہر تھا چنانچہ کتاب کو لائبریری سے حاصل کر کے ہڑھا اور حیران ہوا کہ اس قدر سطحی کتاب ہر اتنا شور کیوں برہا ہے ؟

٠ ي

#### يزداني ، خواجه عبدالحميد

- ناصر خسرو ، و : م (جنوری ۱۹۹۹ء) ، ۸۱ ۹۹
- مثنوی رومی میں ''طفل و کودک'' کی تمثیلات ، ، ، : ، (چنوری
   ۸۲ ۶۲ (۴۱۹۵۰)
- مثنوی رومی میں ذکر خیر الانام ، ۲۰ ، (جولائی ۱۹۵۹ء) ،

## عين ، آغا

- مزدور ، اتبال ، لینن ، کارل مارکس اور سعدی ، ۱۸ : ۲ ۳ (جولائی ۔ آکتوبر ۱۹۵۷ ) ، ۱۹۵ ۱۵۲
- اسلامی بلاک ـــ اتبال کی نظر میں ، ۲۲: ۲ (جولائی ۱۹۸۱ه) ،
   ۵۵ ۵۵

## يوسني ، غلام حسين

• شاعر زلدگی ، ۸ : ۱ (اپریل ۱۹۹۷) ، ۱۳۵ - ۱۵۰

مرتبه: افضل حق قرشي

اشاریه هم و

نور لبی ، بد

• اقبال اور وجودیت ، ۲۰: س (جنوری ۱۹۸۰) ، ۱۹ - ۲۳

لیازی ، سید لذیر

شریعت اسلامیه: انبال کی نظر میں ، ۱۲: ۲ (جولائی ۱۹۸۲) ۱ - ۹

لير واسطى

● کلام اقبال میں طبی مصطلحات و تلمبحات ، ۲: ۲ (جولائی ۱۹۸۰) ۲۱-۱۳

9

وزير آغا

• اقبال اور شهنگلر ، ۲۳ : س (جنوری ۱۹۸۳) ، ۱۱ - ۸۰ .

وفا راشدى

• اقبال کا نظریم زندگی ، ۱۸: ۲-۳ (جولائی۔ آگتوبر ۱۹۸-۱۹۳) ، ۱۹۳-۱۹۸

#### وقار عظم :

- اقبال حضور باری میں ، س : س (جنوری ۱۹۶۳) ، ۱ ۲۵
  - طلسم کنجینه معنی ، ۱ ، ۲ (جولائی ۱۹۵۵) ، ۱۰ ۲۰

0

ہاشمی ، رفیع الدین

- اقبال جادوگر مندی نژاد ؛ ایک تنقیدی مطالعه ، ۳۳: ۳
   (جولائی ۱۹۸۲ء) ، ۱۱ ۳۳
- علامہ اقبال کے چند غیر مدون خطوط ، ۲۳: ہم (جنوری ۱۹۸۳) ۱۳: ۹۹
- تبصرہ ، اقبال ناسے مرتبہ ڈاگٹر اخلاق اثر ، ۳۳ : ۳ (جنوری ۳۳۰) أ
- ▼ تبصره ، دانائے راز مصنفه عبدالطیف اعظمی ۲۲۳ : ۲۲۳ (جنوری ۲۲۳ ۲۲۳ )

اقبال کا فلسفه دید و نظر ، ب : ۲ (جولائی ۱۹۹۵) ۱ ۲۰ ۸۰

#### لذير أحبد

- - مجلس اقبال ، ۱۳: ۲ (جولائی ۲۱۹۲) ، ۳۰ ۳۰

#### تذير قيصر

اقبال کے مذہبی افکار اور مولانا روم ، ۳۳: ہم (جنوری ۳۳۰۹ء) ، ۳۹۰۹ء

## لصر اللبي

خطاب ، يوم اقبال منعقده ژابدان ، ايران ، ۸ : ۱ (ابريل ميعقده) ، ۱۹۱ - ۱۹۱۹

## نمیری ، علی رضا قوام

• خطاب ، يوم اقبال منعقده مشهد ، ايران ۸ : ۱ (ابريل عدوه) ، ۱۳۳۲

## نظامانی ، کریم بخش

ملی یک جہتی اور اقبال ، ، ، ; س (جنوری ۱۹۸۰) ، ۳۳ ۵۵

#### لعم أحمد

معاہدۂ عمرانی اور اسلام کا تصور اقتدار اعلٰی ، ۲۲: ۳
 (جنوری ۲۸۲۰) ، ۲ - ۳۳

#### لقوی ، مبط حسن

معراج معطفوی ، جدید اکتشافات سائنس کی روشنی میں ، ۱۳ ؛
 ۱۳ (جنوری ۱۹۷۳) ، ۲۳ - ۰ - ۵

#### . نور الدين ، ابو سعيد

• وحلت الوجود اور فلسفه خودی ، ۳ : ۲ (جولائی ۱۲۹۹۹) ،

اشأريه به

• اتیال اور ہارے مسائل ، ۱۳: ۲ (جولائی ۱۹۵۲ه) ، ۲۱ - آ

◄بصره ، اقبال اور بهوپال مصنفه صببا لکهنوی ۱ م (جنوری میرود) ، ۳۰ - ۵۵

#### متاز حسن

- تصوف اور شاعری ، بر : بر (جنوری ۱۹۹۸ء) ، ۱۳۴ ۱۳۸ -
- خلیفه عبد الحکیم کی زندگی کا آخری دن ، ب : به (جنوری بری) او د

#### منصوری ، سید عد

خطاب، يوم اقبال منعقده مشهد، ايران، ه:۱ (البريل
 ۲۱-۵۵ (۱۹۹۸)

#### منظور احمد

- - اقبال کا فلسفه مذہب ، ۱۳ : س (جنوری ۱۹۱۳) ، ۱۹ ۲۸

#### مبهدی حسن ، سید

• علامه اقبال سے ایک غتصر سلاقات ، . : ۲ (جولائی ۱۹۹۹ء) ، ۳۲ - ۳۵

#### مير ، غلام رسول

• ارمغان حجاز کی ایک رباعی ، ۹ : س (جنوری ۱۹۹۹) ، ۳۱ -

#### ن

#### نامير ، نمير احمد

- اتبال کے جالیاتی افکار ، ۱: س (جنوری ۱۹۹۱) ، ۹۱ -
- اتبال اور وحدت الوجود ، ۲ : س (جنوری ۱۹۹۲) ، ۵۵ -

#### مسلم ضيائي

• غالب کی داستان مبت ، و : بر (جنوری ۱۹۳۹ء) ، ۱ - ۳۳

#### مشقق خواجه

#### مظفر حسين

قکر اقبال کا ایک اہم پہلو ، ۲۳ : ۸ (جنوری ۱۹۸۳ء) ،
 ۱۸۱ - ۱۸۱

#### مظیری ، علی اصغر

• خطاب ، يوم اقبال منعقده زابدان ، ايران ، : (ابريل ١٠٩٠)، د معقده الميان منعقده الميان منعقد الميان منعقد الميان منعقده الميان منعقد الميان الميان منعقد الميان منعقد الميان منعقد الميان الميان

#### معز الدين ، عد

- اقبال اور اتحاد ملت ، ١٥: ٦ (جولائي ١٥٠) ، ٣٠-٣٥
  - ممتاز حسن کی یاد میں ، ۱۵: یم (جنوری ۱۹۵۵) ، ۱ ۷
- علامه اقبال اور عظمت انسانی ، ۱۸ : ۲ ۳ (جولائی اکتوبر عماره (ع) ، ۲۳۵ - ۲۳۵
- مولانا عد على جوهر اور علامه اقبال ، ١٩: ﴿ (جنورى ١٩٤٩) ،

#### بعيني ، سيد عبدالواحد

- اتبال کے خطوط ، س : ۲ (جولائی ۱۹۹۲) ، ۱ ۸
- اقبال اور بعض دوسرے شعرا ، ہ : ہم (جنوری ۱۹۹۳) ،
- اسرار خودی کا انتساب ، ۱۱: س (جنوری ۱۹۷۱ه) ، ۱۳ -
- ال جبریل، پروفیسر ابنی میری شمل کی کتاب، اقبال کے دینی تصورات پر ایک تنقیدی محاکمہ، مترجمہ سید یوسف بخاری ۲: ۱۲ (جولائی ۱۹۷۱ء) ، ۸۳ ۱۱۲
- اقبال کی تاریخ پیدائش ، ۱۲: ، (جنوری ۱۹۵۲ه) ، ۵۵-

أشاريم 171

#### عد معور:

- کلام اقبال پر عربی ادب کے اثرات ، ہ : ۲ (جولائی ۱۹۹۸ء) ،
  - عد نور نبی دیکھیے نور نبی ، عد

#### • کد یوسف ، سید

- اقبال کے کلام میں روایت اور جدت ، ۱ : ﴿ (جنوری ۱۹۶۱ء) ،
  - علم و عشق ، س : ۲ (جولائی ۳۹۹ مه) ، ۳۰ ۵۲
- مسجد قرطبه کا مرکزی خیال تاریخ کی روشنی میں ، و : ۳ (جولائي ١٩٦٩) ، ٢٩ - ٨٨
- مكالمه عقل و عشق: پير العار اور اقبال ، ١٣: ٨ (جنورى AA - AT ( = 1944

#### المسدوسيء احمد عيدالته

 اقبال کا محاصلی اور مالیاتی نظریه ، ۱ : به (جنوری ۱۹۶۱ء) ، D. - Y9

#### مسرت عابد و قلب عابد

• قطب الدين احمد شاه ولى الله دبلوى ؛ سواع اور ابهم تصاليف ، ۲۲: ۳ (جنوری ۱۹۸۲) ، ۳۳ - ۲۸

#### مسعود احمد ، عد

- علامه اقبال اور حضرت مجدد الف ثاني ، به : بم (جنوري بهه و و و ) ، 177 - 1 - 9
- اقبال کے فلسفہ خودی میں مقام عبدیت ، ۵: ۲ (جولائی T. - 1 ( (-1970
- شریعت و طریقت افکار اقبال کی روشنی میں ، چ : بہ (جنوری 94 - 14 (-1940

#### مسعوده جواد

• عورت کا مقام انبال کی نظر میں ، ے : ۲ (جولائی ۱۹۹۹ء) ،

- کلام اقبال میں تکریج انسانی کا عنصر ، برو: ۲ (جولائی ۲۱۹۵۳) ؛ ...
- انبال اور معاشرے کی تعمیر ِ نو ، ۱۵ : ۲ (جولائی ۱۹۷۳ء) ،
- چوہدری بد حسین مرحوم ، اتبال دوست اور اتبال شناس ، ٣١ : ٨ (جنورى ٢٥١٩) ، ١٦٥
- تقدیر اسم اور علامه اقبال ، ۱۸ : ۲ ۳ (جولائی اگتوبر TD - 1 ( ( 1922
- تبصره ، اقبال اور سوشلزم سمينفه ايس ـ اي رمان ، . ٢ : ٢ جولاتي وعووه) ، ١٠٢ - ١٠٣
- تازه بتازه نوبنو تراکیب اقبال ، ۲۱ : به (جنوری ۱۹۸۱) ،
- اقبال اور وحدت ملي ، چه : بم (جنوري ١٩٨٣ه) ، ٨١ . ٩ -

• اقبال کی فلاطونی تعبیر کا جائزہ ، ہ : ، (جنوری ۱۹۹۵) ، 14 - 49

# **عد شغ**يم

اقبال کی بعض یادیں ، ۸ : ۲ (جولائی ۱۹۳۵ء) ، ۹۲ - ۹۸

#### عد عنان

- اقبال کی علم الاقتصاد ، ہم : ہم (جنوری ہم ۹ و و ) ، ۲ ۹ ۸ . ۱
- خلیفه عبدالحکیم : ایک مفکر اسلام ، به : سه (جنوری ۱۹۹۹) ، m9 - m.

#### عد على خان

اقبال ، ایک پیامی شاعر ، ۲۲ :۳۲ (جولائی ۱۹۸۱م) ، ۱ - ۳

#### عد فأضل

- چند تاثرات ، ي : ٧ (جولائي ١٩٩٩م) ، . ه ه عد مسعود احمد دیکھیر مسعود احمد ، عد
  - عد معزالدين ديكهير معزالدين ، عد

أشاريد وذا

#### يذ احد سعيد

- مثل اور وجدان : ایک تبزیر، ۲:۲ (جولانی ۱۹۹۱) ، ۱ - ۲۳
- تبصره ، روزگار فتیر از سید فتیر وحید الدین ، ۵: ۳ (جولائی ۱۳۵۰ ۱۳۵۰ ۱۳۵۰ ۱۳۵۰
- افکار اقبال میں نظریہ اجتاع کا ارتقاء ، ۵: س (جنوری
   ۱۳۳ ۱۱۸ : ۱۹۶۵
- خود آگهی اور علم دیگران ، ۱۵: س (جنوری ۱۹۵۵) ، ۳۳ ۵۵

#### يد اسلم

• علامه اقبال کا ایک نادر خط ، ۲۰: ۲ (جولائی ۱۹۸۰) ، محت علامه اقبال کا ایک نادر خط ، ۲۰: ۲ (جولائی ۱۹۸۰) ،

عد امين الاسلام ديكهي امين الاسلام ، عد

عد انور خلیل دیکھیر خلیل ، عد انور

#### يد باقر

خایمہ بزرگ خوش گفتار ، ہ : ہ (جنوری ۱۹۹۹ء) ، ۹ - ۱۵
 عد بشارت علی دیکھیے بشارت علی ، عد
 عد جہانگیر عالم دیکھیر جہانگیر عالم ، عد

#### يد هنوف

حضرت مولانا عد عیلی ، . ۲ : ۲ (جولائی ۱۹۵۹ء) ، ۵۹ - ۵۹
 عد رئیم الدین دیکھیے رئیم الدین ، عد

#### عد رياض

- اقبال اور شاه ممدان ، و : م (جنوری ۱۹۹۹ ) ، ۸۰ ۸۰
  - ۱۹۷ افرال اور سعدی ، ۱۹ : ۲ (جولانی ۱۹۷۰) ، ۲۵ ۵۳ ۵۳
- آثین جوا کردال اور اقبال ، ۱۱ : س (جنوری ۱۹۷۱) ؛
   ۳۳ ۹۵
  - اقبال اور سعید حلیم پاشا ، ۱۰ : ۲ (جولائی ۱۹۹۱) ، ۳۸-۳۳
- میرزا عبدالقادر بیدل: مطالعه اتبال کی روشنی میں ، ۱۲: ۳ (جنوری ۱۹۵۲ء) ، ۲۵ - ۲۵

#### گذار احمد ، صوف

- صوف تبسم اور البال شناسی ، ۱۹: س (جنوری ۱۹۵۹ء) ، ه صوف تبسم اور البال شناسی ، ۱۹: س
- علامه اقبال ـــ امت اسلامیه کا عظیم شاعر اور فلسنی ، ۲۱: س (جنوری ۱۹۸۱ء) ، ۲۹ - ۲۳

#### کیسو دراز ، سید عد

• بربان العاشقين ، مترجمه سخاوت مرزا ي: ٧ (جولائي ١٩٦٩ م) ، د. - ٩٩

ل

#### لالبه ، سرجيت سنك

• ليمام اقبال ، ٢٢ : ٢ (جولائي ١٩٨١ه) ، ٥١ - ٥٥

٢

#### مابر القادرى

- کلام اقبال میں کردار نگاری ، ۱: ۲ (جولانی ۱۹۹۰) ، ۲- ۱۵
  - اقبال کی اردو شاعری ، ۲: ۲ (جولائی ۱۹۹۱ء) ، ۲۵ ۹۹
    - اقبال کی شاعری ، ۱۲ : ۲ (جولائی ۲۵ م ۱۹ ، ۱ ۲۹

# عددی ، غلام حسین

• خطاب ، يوم اتبال منعقده افغانستان ، ۸ : ۱ (الهريل ١٩٦٤) ،

#### عسن داؤدی

• خطاب ، يوم اقبال منعقده زايدان ، ايران ، ۸ : ۱ (اپريل ١٦١-١٥١) ، ١٥١- ١٦١

#### عد احمد خان

• عقل و وجدان انبال کی نظر میں ، ۱ : بم (جنوری ۱۹۵۵) ؛ ۱ - ۱۵

- مرتبه ذات حق : فلسفه خودی اور اساسی اسلامی وجدان یا
   ۳ : ۳ (جنوری ۱۹۹۳) ، ۵۹ ۹۱
- مقوله مفات اور حقیقت اساء، به : به (جولائی ۱۹۹۵)، ۱ ۳۲
- خلیفه صاحب کا فلسفه عمومی ، ب : بم (جنوری ۱۹۹۹) ،
   ۱۱۰ ۹۱
- اسپنکار ، اقبال اور مسئله تقدیر ، ۱۱: ۳ (جولائی ۱۹۵۰) ،
   ۱ ۲۰
- اقبال کا تصور شخصیت اور الاثیت سے اس کا تقابل ، ۱۱: س
   (جنوری ۱۹۵۱ء) ، ۱۱ ۹۸
- جناح ، اقبال اور تصور پاکستان ، ۱۳ : ۸ (جنوری ۱۹۷۳) ،
   ۱ ۲۳

## کنبوه ، جد شفیع

• اتبال کی زندگی کے چند کوشے ، ے : ۲ (جولائی ۱۹۹۹ء) ،

#### كوكب شاداني

• متاز حسن مرحوم ، ۱۵: ۳ (جنوری ۱۹۵۵) ، ۸۵ - ۲۹

## كيلانى عبدالرحسن

- تمری تقویم اور پنجری تقویم ، ۱۹: س (جنوری ۱۹۵۹ ۰) ، داد ده ۱۹۰۹ ۱۹: س
- بجری سنین اور عیسوی سنین میں مطابقت ، ، ، ، ، ، (جولائی ۱۹۵۹) ، ۱۵ ۱۰۰

## گ

#### كلهين معاني

• بیاد اقبال ، و : بم (جنوری ۱۹۹۹ء) ، .م

- علامه اقبال اور خواجه حسن نظامی ، ، ، : بم (جنوری . ۱۹۵ م) ، ۱ - ۲۳
- علامه اتبال کی دو نظمون کی سرگزشت ، ۲۲ : ۲ (جولائی ۱۹۸۱) ۲۰ ۳۰ -

## قریشی ، نثار احبد

• صوق غلام معطنی تیسم ... سواغ اور تعالیف ، ۲۳: س (جنوری ۱۹۸۳ه) ۲۱۷-۲۱۷

## ک

#### كاكا خيل ، زينب خاتون

• توحید بحیثیت موثر و عرک حیات ، م : به (جولائی ۱۹۹۳) ، م ده - ۹۹

#### كاظم اهتدى

اقبال اور تعریک پاکستان ، ے : ہم (جنوری ۱۹۹۵ء) ، ۱۰۱ ۱۲۹

#### کرم حیدری

اقبال : عصر روال کا عظیم ترین معلم دین ، ۲: ۲ (جولائی
 ۲۳ - ۲۳ ( ۱۹۸۰ )

## کال به حبیب

- خلیفه صاحب کی نظر میں اسلام اور ارتقاء کا توانق ، ۲: ۳
   (جنوری ۱۹۹۹) ، ۱۹۱۹ ۱۲۳
- اتبال کے کلام میں جالیاتی عنصر: ایک اجالی جائزہ ، ۱۵: ۳
   (جولائی ۲۱۹۰ه) ، ۳۳ ، ۳

#### كالى ، عبدالحميد

- قلسفه خودی اور تاریخیت ، ب : ب (جولائی ۱۹۹۱ء) ، . . ۱۸
- ماہیٹت خود آگہی اور خودی کی تشکیل ، ہے ; ہ (جولائی
   ۱۹۹۳ ) ، ۱ ۲۹

اشاريم

100

ق

#### قادری ، عد ایوب

علامه اقبال کا سفر دہلی سن ۱۹۰۵ ، ع : ۲ (جولائی ۲۳۹۱۵) ،

#### قدسی ، عبیدانه

## قرشی ، افضل حق

عبلس کشمیری مسلانان لابور اور اقبال ، ۳۳: ۸ (جنوری ۹۸۳ ه)،
 ۲۰۵ - ۲۱۲ - ۲۰۵

#### قریشی ، سیم اقد

- اقبال کے نزدیک دعا اور عبادت کا مفہوم ، ۱۵: س (جنوری دعے۔ ۸۲ ۲۵ و ۲۵ ۸۲
- کلام اقبال میں حسین اور شمادت حسین کا مقام ، ۱: ۲ (جولائی ۲۱-۱۳) ۲۱-۱۳
  - فلسفه وجوديت اور اتبال ، ١١ : م (جنوري ١٩٤١) ، ١٥ ٩٥
- اقبال اور مثالی شخصیت کے تکمیلی مراحل ، ۳۳ : ۳ (جنوری
   ۱۰۰ = ۹۱ (۹۱۹۸۳)

#### قریشی ، عمد عبدالله

- اقبال اور اخبار "طریقت" ، ۱: ۸ (جنوری ۱۹۹۱ه) ، ۱۱ ۲۸
- مولوی هیوب عالم اور اتبال ، ۳ ؛ س (جنوری ۱۹۹۳) ، ۱ .
  - عظمت غالب ، ۲: ۲ (جولائی ۲۵۹۱۹) ، ۸۱ ۲۹
- ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم ، بہ : سم (جنوری ۱۹۹۹) ، ۱۲۳ -
  - 114
  - حکمت رفاعی ، ۸ : م (جنوری ۱۹۶۸ه) ، ۲۵ ۸۱
- غالب کی مثنوی درد و داخ ، ۹ : س (جنوری ۱۹۲۹ء) ، ۳۵ -

#### فاروق ، بربان احید

اقبال کا تعبور زمان و سکان ، ۱۱ : بم (چنوری ۱۱۹۱۱) ، ۱۱۰ مع

#### فاروق ، حافظ عباد الله

- جاوید نامه ، یم : به (جولائی ۱۲۹ م) ، ۲۸ ۲۸
- علامه اتبال اور وحدت الوجود ، ۱۱ : ۱۱ (چنوری ۱۹۷۰) ،
   ۲۳ ۵۹

#### فاروق ، پد حمزه

- اقبال اور مسئله فلسطين ، . ، : ب (جولائی ۹ ، ۹ ، ۱ ، ۳ ۲۵
  - علم الاقتصاد ، ۱۹: س (جنوری ۲۵۹۱۰) ، ۲۸ ۵۵

## قروز القر ، بديع الزمان

- خطاب ، يوم اقبال منعقد ايران ، ، ، ; ۱ (الريل ۱۹۹۹ه) ،
   ۲۹ ۲۳
- مثنوی شریف ـ قروژ انفر کی شرح کے مقدمات سے اقتباسات ،
   قرجمہ عجد ریاض ، ۱۳ : ۲ (جولائی ۱۹۷۳ء) ، ۲۵ ۵۸

## فروغ احمد

- اتبال کا تصور خودی اور عقیدهٔ آخرت ، ب : به (جنوری ۱۹۹۲ه) ،
   ۱۵ ۱۳
- اقبال کا فلسفہ خودی اور تصور آخرت س: ۲ (جولائی ۲۲۹۱۰) ،
   ۹ ۳۳
- فكر اتبال مين بلندى كا تصور ، ١٥ : ٣ (جولائي ١٩٩٠) ،
   ٣٤ ٣٩
- خطوط اقبال مرتبه رفيع الدين باشمى ــ ايک تنتيدى جائزه ،
   ۲۱ ۳ (جولائی آکتوبر ع.۱۹ ۲۱۷ ۳۳۳
- پس چه باید کرد ـ ـ ـ ؟ اقبال کا عالمی منشور ، ۲۲ ; ۳
   (جنوری ۱۹۸۲ء) ، ۵۵ ۳

#### عبداته ، سبد

- اقبال کا مدرسه تعلیم ، ۱ : ۲ (جولائی ۱۹۹۰) ، ۱ ۱۰
- اقبال ایک ادبی فنکار ، ۲ : س (جنوری ۱۹۹۲) ، ۱ ۱۹

#### عتيق لكرى

شاه ولی الله کا نظریه ٔ زمان و سکان ، ، ، : به (جنوری . ۱۹۵ م) ،
 ۲۵ - ۲۵

#### عرشی امرتسری ، پد حسین

- علامه اقبال ــ ایک مرد خدا مست ، ۱۱ : به (جنوری ۱۱۵ و ۱۱۵)، ۵ - ۱۸
- حیات اقبال کا ایک گوشه پنهان ، ۱۵: ۲ (جولائی ۱۹۵۳) ،
  - اقبال اور بنگام سحر ، ۱ : س (جنوری ۱۹۷۹) ، ۱ ۲۳
  - اقبال کے کرم فرما ، ہے: ٢ (جولائی ٢٥٩١٩) ، ١٠٥ ١١٢
  - اتبال اور تشکیل کردار ، ۲۱: س (جنوری ۱۹۸۱م) ، ۱ ۲۰

#### مطا شاد

• اقبال اور بلوچستان ، ۲۲ : ۲ (چولائی ۱۸۹۱م) ، ۳۹ - س

#### عتيل ، معين الدين

• اقبال اور مسئله خلافت ، ۱۸: ۲-۳ (جولائی - اکتوبر ۱۵، ۱۵) ، ۲-۳۵

#### عليم صديقي

- اقبال اور براؤننگ ، ۱ے : ۸ (جنوری ۱۹۵۵) ، ۲۰۰۹
  - اقبال اور حسرت ، ۱۹: س (جنوری ۱۹۱۹) ، ۲۵ ۲۵
- اتبال اور ورڈز ورتھ، ۲: ۲ (جولائی ۱۹۸۰) ، ۵۵ ۹۳

## غ

#### علام بد

فلندريه اصطلاح اقبال ، م : ٧ (جولائي ١٩٦٣) ، ١٠ - ٢٥

#### علام مصطفى خان

• اقبال اور تصوف ، ۱۱ : ۲ (جولائی ۱۹۵۳) ، ۱ - ۱۱

ع

## عابد ، سيد عابد على :

- ملی اور لسانی زوال پذیری ، پ : ۲ (جولائی ۱۱۲ ۹۲ ) ، ۱۲ ۹۲ مایدینی ، میر :
- سیاست و تنهائی در اشعار اقبال ، و : ۱ (ابریل ۱۹۹۸ء) ، هم -

## عبدالحكم ، خليفه

- علامہ اقبال سے میری ملاقات ، ہ : ہ (جنوری ۱۲۹ وء) ، ۱۲۹ ۱۳۵
- اتبال کا فلسفه مخیر و شر ، ۲ : ۸ (جنوری ۱۳۹ ۹) ۱۳۲ ۱۳۳
- اقبال کے بان تقدیر کا تصور ، ہ : م (چنوری ۱۹۹۹ه) ، ۳۸ ۱۸۸
  - اقبال اور تعبوف ، ب : ب (جنوری ۱۵۳ م) ، ۱۵۳ ۱۵۳

#### عبدالرشيد ، خواجه

• قهرست مخطوطات کتب خاله لیفٹیننٹ کرلل خواجه عبدالرشید ، ۸: ۲ (ابریل ۱۹۶۵) ، ۵: ۸

#### عبدالشكور، أبو عد عمر

• فلسفه اور النهام و کشف ، ۱۵ : به (جنوری ۱۹۵۵) ۲۸،۰ -

#### عبدالقادر

- اقبال اور متعلمین اقبال ، ۱۲: بم (جنوری ۱۹۵۲ه) ، ۹۹ ۱۲۸
- اقبال کی فلسفیالہ زلدگی ، ۱۹: ۲ (جولائی ۱۹۵۵ء) ، ۳۳ ۲۵ عبدالواحد ، سید دیکھیے معینی ، سید عبدالواحد

#### عيدالوحيد ، خواجه

- ◄ تحريک شبان المسلمين ، ٨ : ٧ (جولائی ١٩٦٥ه) ، ٣٠ ١٩
  - میری ذاتی ڈاٹری ، و : م (جنوری ۱۹۹۹ء) ، هم ع۲

#### مديق ، يغتيار حسين

- - وجودی مظهریت ، ۱۳: ۲ (جولائی ۱۹۲۲) ، ۱ ۲۰
- اقبال : مثالی دارالعلوم کا تصور ، ۱۹ ؛ به (جنوری ۱۹۵۹ء) ، ۲۵ ۱۱
  - اقبال ؛ طریق تعلیم ، ۲ ؛ بم (جنوری ۱۹۸۰) ، ۱ ۱۸

## مدیقی ، عد رضی الدین

- منهب اور سائنس انبال کی نظر میں ، ۱۲: بم (جنوری ۱۹۵۲ء) ، ۱۲-۱۱
  - تومون کا عروج و زوال ، ۱۳: ۲ (جولائی ۱۹۵۲ء) ، ۱۳۰۳ م

#### صديق ، منظورالحق

• اخبار ایمان میں علامہ اقبال کا ذکر ، . ۲: ۲ (جولائی ۱۹۵۹) ،

## ض

#### ضامن لقوى

- اتبال کا نظریه خودی ، ب : ب (جولائی ۱۹۹۲ء) ، ۲۲ ۲۸
- خودی اصل بستی و وجود ، ۵: ۲ (جولائی ۱۹۹۳) ، ۵۹ ۸۷
  - خودی بات حق ہے ، ۵ : ۸ (جنوری ۱۹۲۵ء) ، ۱۸ ۱۱۵

## ط

#### طاير ، عد نواز

• علامه اقبال اور پشتون ، ۲۲ : ۲ (جولانی ۱۹۸۱ء) ، ۳۱ - ۳۸

## طاہر مورتی ، عبدالرحمنٰن

• انبال ــ پيامبر جهاد ، ۱۳: ٦ (جنوري ١٩٤٣) ، ٢٩ ، ٣٦

#### شروء عبدالحلم

۲۲ - ۱ + (جولائی ۱۹۹۵) ۱ - ۲۲

## شعلان ، الشيخ الصاوى على عد

• لمحة على ضريم اقبال ، ١٠ : ١ (الهريل ١٩٦٩م) ، ٩٩

## شنبق عبدی بوری

• نیرنگ خودی ، ۱۸ : ۲ - ۳ (جولائی ـ اکتوبر ۱۹۵۵) ،

#### شیاب ، قدرت اند

• تعمیر ملت ، ۱۹: ۲ (جولائی ۱۹۵۵) ، ۲۹ - ۲۹

### شهير نيازي

• اتبال اور ديو تيما ، ١٥ : ٦ (جولائي ١٩٤٨ء) ، ٦٠ - ٣٠

#### ص

#### صابر کلوروی:

- تبرکات اقبال ــ ایک جائزه ، ۲۱: م (جنوری ۱۹۸۱ه) ،
   ۵۹ ۳۵
- مکاتیب اقبال کے ماخذ ؛ ایک تعقیقی جائزہ ، ۳۳ : ۳ (جولائی ۱۹۵۳) ؛ ۳۰ ۹۹

## مالح الكبرئ عرشي

اقبال کی زندگی کا ایک گمشده ورق ، ۲ : ۸ (جنوری ۱۹۹۳) ،
 ۱۹ - ۹۰

## صباح الدين عبدالرحمان ، سيد

- ◄ تېمبره ، زنده رود مصنفه ځاکثر جاوید اتبال ۲: ۲ (جولائی
   ۱۱۱ ۹۵ (۹۹۸.
- تبصره ، زنده رود جلد دوم مصنفه ذاکار جاوید اقبال ۲۲: س (جنوری ۱۹۸۲ء) ، ۹۵ - ۱۳۳

## مديق جاويد

• علامه اقبال اور مغبرت الله ، ۲۳ : ۱۹۸۳ (جنوری ۱۹۸۳) ، ۱۹۸۳ - ۲۰۳ - ۱۸۹

اشاریه ا

#### سعيد الله ، قاضي

• ايو يكر الجمياس اور اجتباد و تياس ، ۲۱ : ۸ (جنورى ۱۹۸۱) ،

## سلم اغتر

- حالی اور اقبال کے مقامات آہ و فغاں ، ۱۸: ۲-۳ (چولائی ۔
   اکتوبر ہے۔ ۱۹۵۹) ، ۱۲۵ ۱۳۵۹
- ایران میں اقبال شناسی کی روایت ، ۲۱: ۲ (جولائی ۱۹۸۰) ،
- پیام اقبال کی عالمگیر مقبولیت ، ۲۳: س (جنوری ۱۹۸۳) ،
   ۱ ۲۲
   سورتی ، عبدالرحان طاہر دیکھیر طاہر سورتی ، عبدالرحان

## ش

#### شالسته أكرام الله

• حالى كا اثر اقبال پر ، ١٦ ؛ ٧ (جولائي ١٩٧٥) ، ٣٠ - ٣٠

#### هابد يد منيف

- اقبال کی ژیر تصنیف اور غیر مطبوعہ کتب ، ۱۸: ۲ ۳
   (جولائی اکتوبر عیورہ) ، عیم ۱ ۱۲۳
  - باتیات اتیال ، و ر : ۲ (جولائی ۸۵ و ۱۰) ، کم ۸۳

## هابین ، رحیم بخش

- اتبال کا عطبه اله آباد ... منظر و پس منظر ، ۱ : » (جنوری عموده) ، ۳۱ ۵۳
- تیسری گول میز کانفرنس اور اتبال ، ۱۸: ۳: ۳ (جولائی اکتوبر عموره) ، وع - ۱۲۵
- انبال کا ایک نادر مکتوب ، ۲۲ : س (جنوری ۹۸۲ ع) ، ۲۵ ۵۵

#### هيير أحمد

• قرون وسطلی کے ہندوستان میں فلسفہ و حکمت کا آغاز ، ، : س (جنوری ۱۹۳۵ء) ، ۱ - ۲۲

#### رسز ، عدمتان

• البال كا نظريد ادب ـــ ايك تقابلي جائزه ، ٣ : ٧ (جولائي البال كا نظريد ادب ـــ ايك تقابلي جائزه ، ٣ : ٧ (جولائي

## روز بیان بتلی ، ابو عد

- شطحیات حلاج ، مترجمه اعجاز الحق قدوسی ۱۱: یم (جنوری)
   ۱۱۰ ۸۱ ( جنوری)
- شطحیات ملاج ، مترجمه اعجاز الحق قدوسی ۱۱: ۲ (جولائی مطحیات ملاج ، مترجمه اعجاز الحق قدوسی ۱۲: ۲ (جولائی

#### رياض الحسن

ا البال کی ایک نظم حقیقت حسن ، ۱۰ : ۱۰ (جنوری ۱۹۵۰) ،

#### رياض حسين

• ۱۹۱۰ مین دلیائے اسلام کی سیاسی حالت پر تبصرہ: علامہ اتبال کا خط بنام ایڈیٹر پیسہ اخبار، ۱۱: ۲ (جولائی ۱۰۹۵) ، هم - ۹۰

## ز

#### زابد حسين

• منہب کا پیرایہ بیان اور خلیفہ صاحب کا نظریہ، ہو بہ (جنوری ۲۲۹۹۹) ۲۲۰ - ۹۰

#### زيري ، يسين

• اقبال اور پاکستان ، ۱۶: ۲ (جولائی ۱۹۵۰) ، ۲۹ - ۲۸

#### س

#### سخاوت مرزا

- خواجه میر درد اور ان کے الکار ، ، ، : ، (جنوری ، ، ، ، ، ، ) ،
   ۵۰ خواجه میر درد اور ان کے الکار ، ، ، : ، (جنوری ، ، ، ، ، ، ، ) ،
- غالب اور اقبال میں مسائل امکان نظیر و امتناع نظیر کا علمی
   پس منظر ، ۱۲ : ۲ (جولائی ۱۹۵۱) ، ۱ ۳۵

أشاريس عما

- اقبال بر ليا مواد ، ١٠: ٣ (جنورى ١٩٠٠) ٢٠٠٠ •
- سید علی ممدانی اور انبال: مسئله خیر و شر اور معرکه روح و
   بدن ، ۱۲: ۲ ، (جولائی ۱۹۷۱ه) ، ۳۵ ۲.
- سید علی سمدانی اور اقبال : سشله خبر و شر اور معرکه روح و
   بدن ، ۱۲ : س (جنوری ۱۹۷۲ء) ، ۳۳ ۳۳

ر

### رجائی ، احمد علی

نظریے اجالی به مثنوی اقبال ، پس چه باید کرد اے اقوام شرق ،
 ۱۰ : ۱ (ابریل ۱۹۹۹) ، ۳۰ - ۳۹

## رحبت فرخ آبادی

- اقبال کا تعبور شاہین ، ، ۲ : ۳ ، (جنوری ۱۹۸۰) ۵۰ ۲۰۱ رشدی ، بد حسب اللہ
- خلیفه عبدالحکیم اور عثانیه یونیورسی ، ب : به (جنوری ۱۹۹۹ه) ،
   ۲۷ ۲۹

## رضا شاه پهلوی آریا سهر

• بيغام ، يوم اقبال منعقده ايران . . : ١ (الريل ١٩٦٩ه) ، ٣٧

## رفها بن رجب

خواطر حول اقبال ، . ، ، (البريل ۱۹۹۹ه) ، ۵۵ - ۵۵

## رفيع الدين ، عد

- اقبال کا فلسفه، ۱: ۲ (جولائی ۱۹۹۰) ، ۲۵ ۵۸
- حقیقت کالنات اور انسان ، ۱ ; س (جنوری ۱۹۶۱۰) ، ۵۸ ۹۰
- صحیح فلسفه تاریخ کیا ہے ؟ قرآن کی راہ نمائی ، ۵: ۲ (جولائی ۱۹۹۳) ۱۰۹ ۱۳۲
  - اسلام اور سائنس ، ۵ : س (جنوری ۱۹۹۵) ۱ ۳۷

#### رفيق شاور

• اقبال کی فارسی غزلیں ، ۲۳: س (جنوری ۱۹۸۳) ، ۱۰۱ - ۱۳۹

خ

خان ، اکبر علی دیکھیے اگبر علی خان خان ، غلام مصطفی دیکھیے غلام مصطفلی خان خان ، بد احمد دیکھیے بد احمد خان خان ، بد علی دیکھیے بد علی خان

#### خورعيد احمد :

- اقبال کا تصور شریعت ، ۱ : ۲ (جولائی ۱۹۹۰) ، ۸۰ ۸۰
- اقبال کی ایک نادر تالیف ، ۲:۲ (جولائی ۱۰۱-۸۹۱) ۱۰۱-۸۹۱

خورشيد ، مبدالسلام

• مطالعه البال کے چند نئے زاویے ، ۲۲: ۲ (جولائی ۱۹۸۱ء) ، 
99 - ۲۲

#### عليل ، عد الور

• خلیفه صاحب کا فلسفه مذہب ، ب : س (جنوری ۱۹۹۹ء) ،
۵۰ - ۵۰

٥

دراتی ، کریم الله

• اقبال کا اسلامی ریاست کا تصور ، ۲۲ : ۲ (جولائی ۱۹۸۱ء) ، د - ۱۸

#### دسنوي ، عبدالقوي

- بندوستان میں اقبالیات، ۱۰: ۲ (جولائی ۱۹۲۰)، ۲۳۰۲۰۰ ۱۰۹۰۳
   دہلوی ، شیخ عبدالحق محدث
- مکتوب شیخ عبدالحق بنام شیخ احمد سربندی ، مترجمه
   مظهر علی سید ۸ : ۳ (جنوزی ۱۹۹۸) ، ۲۳ ۲۵

3

ڈار ، ہشیر احمد

. • اقبال إور سيكولروم ، ٣ : ٣ (جنورى ١٩٦٣) ، ٢٣ - ٢٣

## E

#### چشتی ، یوسف سلم

- خدا اور خودی ، ۲ : س (جنوری ۱۹۹۲ه) ، ۲۰ ۲۰
- علامه اقبال اور ثیهو مناطان شهید ، ۳ : ۸ (جنوری ۱۹۹۳) ،
   ۳۳ ۵۰ ۳۳
- اقبال کے بعض ملفوظات ، ۵ : ۲ (جولائی ۱۹۹۹ه) ، ۳۹ ۵۸
- استحکام خودی اور اس کا بشت گاله دستور الممل ، ۱۰ : ۲ (جولائی ۲۰۰۳) ، ۲۰۰۰
- ڈاکٹر رادھا کرشنن اور علامہ اتبال مرحوم کے ہمض المسقیائی اور مذہبی افکار میں مماثلت ، ۱۹:۱۳ (جولائی ۱۹۵۵) ،

#### چغتائی ، عد عبدالله

- ابو حیان التوحیدی کا رساله علم الکتابت ، ے: بم (جنوری علم ۱۹۶۰) ، ۵۰ ۱۰۰
- اقبال کی صحبت میں ذکر غالب ، ۱۱ ۲ (جولائی ۱۹۹۹ء) ،
   ۵۵ ۹۳

ح

#### حبيب كيفوى

- امین حزیں ۔۔۔ خواجہ عبدالمسیح بال ، ۱₂: ۳ (جنوری
   ۱۵۵ ۵۵ ۳۵
- کشمیر کی ایک اتبال شناس شخصیت ، ۱۸: ۲- ۳ (جولائی اکتوبر ۱۸۵- ۱۸۱ ۱۹۲

## ملاج ، حسين بن منصور

 علامه اقبال اور حسین این منصور حلاج ، کتاب الطواسین کا اردو : ترجمه ، مترجمه بحد ریاض ۱۹: ۲ (جولائی ۱۹۵۸م) ۱۱: ۱ - ۵۸ ت

تاج بخش ، غلام رضا

• خطاب ، يوم اقبال منعقده كويت ، ه : ۱ (الريل ۱۹۹۸) ، ه عطاب ، يوم اقبال منعقده كويت ، ه : ۱ (الريل ۱۹۹۸) ،

تبسم ، صوفی غلام مصطفلی

اقبال کے کلام میں موضوع اور ہیئت کی ہم آہنگی ؛ ۳: ۳
 (جنوری ۱۹۹۳) ؛ ۱۵ - ۳۳

. ك

لولکی ، سید برکات احمد

اتقان العرفان في ماهيته الزمان ، مترجمه حكم محمود احمد بركاتي ،
 ١ (جولائي ١٩٦٨) ، ١ - ٥٥

ٹ

ثروت صولت

• اقبال کے ترکی زبان میں ترجمے ، ۱٦: س (جنوری ۱۹۵۹ء) ،

• اقبال اور تاریخ اسلام ، ۲۲: س (جنوری ۱۹۸۳ ۰) ، ۱۳۷ -

3

جعفری ، مرتضی اغتر

• اتبال اور اردو ، ۱۹: ۲ (جولائی ۱۹۵۸) ، ۱ - ۱۰

جهانگير عالم ، عد

• اقبال کے خطوط جناح کے نام: اشاعت کی گلمانی ، . ، : ب (جولائی ۱۹۷۹) ، ۵۵ - ۵۵

جيلاني كامران

• فکر اقبال کے تہذیبی رویے ، ۲۳: س (جنوری ۱۹۸۷ء) ،

اشأريد اشأريد

ب

مرالعلوم ، عبدالعلى

• تنزلات سته ، مترجمه حبيب الله غضنفر به : به (جولائي ١٩٩٥) ، ٣

بدر ، غواجہ

• خليفه عبدالحكيم ، ٦ : ٨ (جنورى ١٩٩٦) ، ١٠ - ٢٥

بدوی ، نطف الله

علامہ اقبال کی ایک فراموش شدہ نظم ، ۵: ہم (جنوری ۱۹۳۵) ، ۲۵ - ۵۰

بركاتي ، حكم عمود احمد

شاہ ولی اللہ کے حالات شاہ عبدالعزیز کی زبانی ، ے : ہم (جنوری ماہ ۱۳۱۰) ، ۱۳۱۱ - ۱۳۲۰

بروہی ، اے - کے

• اقبال ـــ ایک فلسفی شاعر کی حیثیت سے ، ۱۸: ۲- ۳ (جولائی ـ اکتوبر ۱۹۵۰) ، ۵۵ - ۵۵ -

بشارت على ، عد

• آین خلدون اور حرکیات عمرانی ، ۱۰ : ۲ (جولائی ۱۹۵۳) ، در ۲۰ در ۱۹۵۳ می ۱۰ در ۲۰ در ۱۹۵۳ می ۱۹۵۳ می ۱۹۵۳ می ۱۹

Y

بريشان خفك

• فكر و فن اقبال ، ٢٢ : ٧ (جولائي ١٩٨١ء) ، ٣٥ - . ٥

بهلواروی ، بد جعفر شاه

• فلسفه څودی کا جذبه عرکه ، ، ؛ ۲ (جولائی ۱۹۹۹) ،

#### اعجاز احمد ، شيخ

• اقبال کی زلدگی کا ایک ورق ، ، : ، (جنوری ۱۹۹۱ه) ، ۱۵ - ۵۵

#### اقبال ، سر شیخ کد

- ترجس دیباچه بائے اتبال ؛ اسرار خودی ، رسول بیخودی و پیام مشرق ، مترجمه عد ریاض ۱۱ : به (جنوری ۱۹۵۱) ،
   ۱ - ۱۱
- فلک مشتری ؛ جاوید ناس کے ایک جزو کا ترجس، مترجس رفیق خاور ۱۷: ۲ (جولائی ۱۹۵۲) ، ۵۵ ۲۵
- کلشن راز جدید مشموله زبور عجم : ترجمه منظوم ، مترجمه
   کوکب شادانی ۱۳ : بم (جنوری ۱۹۷۳) ، ۱۸ ۸۸

#### اكبر على خان:

- چند نوادر ــ بسلسلم اقبالیات ، ب : ب (جولائی ۱۹۰۹ء) ، ۹ ۹۶ ۹۶
- چند اوادر ــ بسلسله اقبالیات ، ۳: ۳ (جنوری ۱۹۹۳) ،
   ۵۱ ۵۹

#### امين الاسلام ، عد

اقبال اور چند مغربی فلاسفه ، ۳ : ۸ (جنوری ۱۹۹۳) ،
 ۸۳ - ۹۹

#### امین میر نگری ، ایس - اے - آر

• علامه اقبال اور سائنس ، ۱۸: ۲ - ۳ (جولائی ـ آکتوبر عمره،) ۱۹۹ - ۲۰۸

## اليس أحبد

- ◄ تبصره ، اتبال کا نظریه اخلاق مصنفه سعید احمد رقیق س: ب
   (جولائی ۱۹۹۳) ، ۱۹۹۹ ۱۹
- تبصره ، مدیث اقبال مصنفه طیب عثانی ندوی م : ۲ (جولائی ۱۹۳۳) ، ۸۸ ۸۹

أشاريد ومر

• تبصره ، علامه اتبال مصلح ترن آخر مصنفه ڈاکٹر علی شریعتی مترجمه کبیر احمد جالسی ۲۳: ۸ (جنوری ۱۹۸۰ء) ، ۲۳۰ - ۲۲۵

#### آشكار حسين ، خواجد

• فلسفه منهب اور مشرق وجدان ، ه : ۲ (جولائی ۱۹۹۳) ، ۱۰۵ - ۱۰۸

## الف

## این رمد

فصل المقال ابن رشد ، مترجمه عبید الله قدسی ۸ : س (جنوری ۱۹۶۱) ، ۱ - ۱ س
 ابو سعید نور الدین دیکھیر نور الدین ، ابو سعید

ابو عد عمر عبدالشكور ديكهير عبدالشكور ، ابو عد عمر

## اجميرى ، غازى عى الدين

- زمان و حرکت ، بر: ۲ (جولائی ۱۹۹۹ء) ، ۲۸ ۹۸
- اقبال کی زندگی کے چند گوشے ، ے: ، (جنوری ۱۹۹۵) ،

#### اهيد خالد تيولسي

• مبدأ حركت اور فلسفه خودى اقبال كے اشعار و افكار ميں ، سترجمه حكيم محمود احمد بركاتى ١: ٢ (جولائى ١٩٩٩ء) ،

## اختر وابئ

- علامه اقبال کا سفر افغانستان ، ۱۹: بم (جنوری ۱۹۹۹) ،
   ۸۳ ۵۵ -
- خوشحال خان خثک اور اقبال ، ۱۸ : ۲ ۷ (جولائی اگتوار میدا ۱۸۰ ۳ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰ ۱۸۰

### اسلم ، قاضي ايم :

• خلیفه صاحب کی ممثار شخصیت ، ۲ : س (جنوری ۱۹۹۹ م) ،

مندرجه ذیل تین افراد پر ترتیب دی گئی:

ہادی حسن لڈیر احمد خواجہ آشکار حسین

اکتوبر ۱۹۷۳ می اشاعت سے اراکین کے نام مذف کر دیے گئے۔

جولائی ۱۹۵۹ء کی اشاعت سے صوفی غلام معطفی تبسم (۱۹۵۹ء - ۱۹۵۸ء) صدر مجلس ادارت ہوئے۔ جنوری ۱۹۵۸ء کی اشاعت سے ڈاکٹر بجد باقر صدر مجلس ادارت ہوئے اور مندرجہ ذیل افراد پر مشتمل عبلس ادارت ترتیب دی گئی :

پروفیسر مجد سعید شیخ ڈاکٹر عبدالسلام خورشید پروفیسر خواجہ نحلام صادقی

مدیر ڈاکٹر بھد معز الدین ہوئے۔ جولائی ۱۹۸۲ء کی اشاعت سے ڈاکٹر وحید قریشی مدیر ہوئے اور اپریل ۱۹۸۴ء کی اشاعت تک وہی مدیر رہے۔

زیر نظر اشاریہ میں اقبال ربویو کی جلد ۲۳۰۱ کے شاروں کو اللاکس کیا گیا ہے۔ اس میں اقبال ربویو حصہ اردو میں چھپنے والی نثری اور منظوم تحریروں میں سے مندرجہ ذیل شامل نہیں کی گئیں:

افبال کی تحریروں سے اقتباسات ، تبصرے ، جن کا ہلا واسطہ اقبال سے کوئی تعلق نہیں ۔ منظومات ، اقبال کی منظومات اور دیگر شعراء کی وہ منظومات جو ہلا واسطہ اقبال سے متعلق نہیں ۔

ہر اندراج میں بالترتیب مندرجہ ذیل معلومات مہیا کی گئی ہیں : مصنف ، عنوان ، مترجم گر کوئی ہے ، جلد نمبر ، شارہ نمبر ، تاریخ اشاعت اور صفحات ۔

T

## آزاد ، جكن ناله

اقبال مغربی خاور شناسوں کی نظر میں ، ۲۲: ۲ (جولائی
 ۱۹۸۱ ) ، ۲۵ - ۸۳ - ۸۳

## اشاریه اقبال ریویو — اردو

(جولائي ١٩٩٠ - جنوري ١٩٨٣)

## مرتبه الضل حق قرشي

اتبال ربویو کا اجرا اپریل . ۹۹ ،ء میں ہوا ۔ اس کے اجرا کا مقصد :

"ایسے مقالات پیش کرنا ہے جو اقبال کی زندگی، شاعری اور حکمت کے مطالعہ پر مشتمل ہوں ، جو سیاسیات ، اخلاقیات ، تعام ، تاریخ ، معاشیات ، فلسفہ ، عمرائیات ، نفسیات ، ادب ، فن ، تقابل مذاہب اور اسلامیات وغیرہ پر اقبال کے افکار کی تشریج و توضیح کریں یا جو ان موضوعات کے متعلق ہوں جن میں اقبال کو دلچسپی تھی ۔"

یہ سہ ماہی رسالہ ہے ۔ سال میں دو شارے اردو اور دو انگریزی میں شائع ہوتے ہیں ۔

اس کے پہلے مدیر ڈاکٹر بجد رفیع الدین تھے۔ جولائی ۱۹۹۵ء کی اشاعت سے بشیر احمد ڈار (۱۹۰۸-۱۹۱۹) مدیر ہوئے۔ جنوری ۱۹۹۱ء کی اشاعت سے مندرجہ ڈیل افراد پر مشتمل ایک مجلس ادارت ترتیب دی گئی:

ہادی حسن خواجہ آشکار حسین علی اشرف

مید عبدالواحد ، صدر مجلس ادارت ہوئے ۔ جولائی ۱۹۵۱ کی اشاعت سے اراکین مجلس ادارت میں منظور احمد ، قاضی عبدالقادر اور ابوالقاسم مراد کے قاسوں کا اضافہ ہوا ۔ جولائی ۱۹۷۲ء کی اشاعت سے مجلس دارت

# اقبال کے محبوب صوفیہ

از

## اعجاز الحق قدوسي

مذکورہ گتاب میں یہ گوشش کی گئی ہے کہ ہر ہزرگ کے حالات ِ زندگی ، ان کی تبلیغی اور اصلاحی جد و جہد ، ان کے سیرت و اغلاق کے مختلف پہلو ان کی دینی عدمات ، ان کی تمانیف ، ان کے دور کے وہ عوامل جن میں انہوں نے اپنی شمع ہدایت روشن کی ، تقصیل سے آ جائیں ، خاص طور پر اس فلسفے یا واقعہ کو جس کی بنا پر علامہ اقبال ان سے متاثر ہوئے ہیں ، وضاحت سے پیش کیا ہے ۔

کتاب کی ترتیب صوفیائے گرام کے سنہ وفات کے لحاظ سے رکھی گئی ہے -

تيبت : ۵م روسي

مفعات : 20.

ناهر ا**قبال اکادمی پاکستان** ۱۱۶ - میکلول روال ، لاهور

```
جو طالب علم رعائتي تمبرون پر پاس بوش :
```

٥٢- عزيز الدين ـ ٥٠- دولت رام ـ ٥٠- عبدالعظم ـ

طلبا جو لوثر پراممری سب اسٹینڈرڈ کے امتحان میں کامیاب ہوئے :

۱- البال - ۲- الله رکها - ۲- ديوان چند ـ

٣- كريم بنش - ٥- ميرال بنش - ٣- جلال الدبن -

ے۔ البراث ۔ م عددین ۔ ب ابھو مل ۔

. ۱- بشو داس - ۱۱ فضل حسین - ۱۲ واجد علی ـ

۱۳- بلونت سنگه . ۱۳ مرا . دیوان چند II . ۱۵- کیلاگ .

۱۹- رام دهاری - ۱۸- گیلان چند - ۱۸- الله رکها -

١١- نرائن داس ـ ٣٠ سيرا لال ـ ٢١ صادق على ـ

جو طالب علم رعائتي بمبروں پر پاس ہوئے ـ

۲۲- سوبن لال ـ ۲۲- بخش الله ـ م۲- امبغر على ـ

۲۵- جهنڈا خان ۔ ہم۔ عد علی ۔ یہ عد دین ۱۱ ۔

دوسری جاعت میں سے :

١- علم الدين - ٣- قائم دين - ٣- قضل اللهي -

ہ۔ محبوب علی ۔ ہ۔ ٹیک چند ۔ ہ۔ سندر داس ۔

ے۔ لبھو مل ۔ ہے کا فیض ۔ ہے۔ بسنت بہاری ۔

١٠- کرم خان ـ ١١- رلدو ـ ١٠- ديوان چند ـ

جو طالب علم رعائتي تمبروں پر پاس ہوئے :

۱۳ غلام محى الدين ـ سرو شنكر داس ـ

10- کنیش داس - ۱۵ منال ـ ۱۵

۔۔۔۔۔۔ دستعظ ۔۔۔۔۔۔ رائے گویال سنگھ تائم مقام ۔ انسپکٹر آف اسکولز لاہور سرکل کا ہے ،زیادہ تسلی بخش ٹمیں ۔ نیل ہونے والے طلبا میں زیادہ تعداد ان طلبا کی ہے جو اردو املا میں ناکام ہوئے ہیں ۔

```
۸ ایدیل ۱۸۸۵
رائے گویال سنگھ
تائم مقام انسپکٹر آف اسکولز
لاہور سرکل
```

```
اہد ہرائمری اسکول اسٹینڈرڈ میں ہاس بونے والے طلبا کے نام :
                                          ،۔ گردهاری لال ۔
                      ٧۔ نہال چند ۔
۔ بہاری چند I ۔
                     ٥- منگل سين ـ
                                          ہ۔ حسن دین I
 ٧- قضل اللهي ـ
                     ٨- بالذا سنكه ـ
                                            ے۔ عبدالمجید ۔
 ۹- بهکت رام ـ
                                            . ۱. گوکل چند ـ
                      ١١٠ تارا چند ـ
  ١٢- كرم چند ـ
                                            ٣٠٠ مظفر احمد -
                      سر- لال سنكه -
 10- کيسر سنگه ـ
                    ١١. بهكيرته لال ـ
                                            ١٠٠ سجن سنگه ـ
۱۸- بربهجن داس ـ
                      جو طالب علم رعائتي عبرون پر ياس بويغ .
                                            ١٩- ديوان چند ـ
                     . ۲- منگل رام ـ
  ۱ ۲- ملامل I -
                                              ۲۲- عددين -
                    ۲۲۔ سوپنی سنگھ ۔
 ٣٠٠ لکهن داس ـ
                                              ه ۲- بری چند ـ
                                          ٢٦. كهرك سنگه ـ
                    - ٢١ منال چند ١١ ـ
  ۲۸- اکنڈومل ۔
                                             و ۲- حويلي رام -
                      . ٣- رليا رام ـ
  ٣١- فقير جند ـ
                                          ۳۲- حسن دين ١١ ـ
  سعد لدها سنگه .
                      ٣٣- مبهر يخش ـ
  ٣٦- خوشحال داس _ ٣٥- حرم سنگه _
                                             ۲۵- مول سنکه ـ
                                            - II Ju Ma - TA
                         ٩٧- ابرابيم -
                     جو طالب علم رعائتی ممبروں پر پاس ہوئے:
                                             ه م. اروزا مل .
                     ا ہے۔ مغوہر لال ۔
٣٠٠ لكشين داس".
                                               ٣٣- علم دين _
                                               س، ند لال ـ
                         هم دل يد ـ
  ٣٨- تيرته رام -
                                            ے ہو۔ رکن الدین ۔
                     ٨٨٠ مبارک علي .
   ۹ س کیانی رام ـ
                                              . هـ بدها مل ـ
  (گهنا رام)
                     ۱ ۵- متهرا داس ـ
```

میں سے سڑسٹھ (، ہ) طلباء اپر اسٹینڈرڈ کے امتحان میں شریک ہوئے۔ ان میں سے گیارہ طلبا جنھوں نے ورئیکار مڈل اسکول کا امتحان پاس کر لیا تھا ، کا صرف انگریزی میں امتحان لیا ۔ باقی چھپن (۴۵) طلبا کا ان کے ممامین کا امتحان لیا ۔ اگرچہ ان میں سے بیس (، ۲) طلبا اپنے اپنے گاؤں کے پرائمری اسکولوں سے ورئیکار میں اپر پرائمری اسکول کا امتحان پاس کر چکے تھے ۔ کامیاب ہونے والے طلبا کی تعداد چون (۱۵۵) تھی یعنی ۔

- (i) گیارہ (۱۱) وہ طلبا جو ورئیکار مڈل اسکول کا امتحان ہاس کر چکے تھے۔ ان میں تین ایسے طلبا ہیں جو معیار پر پورے نہیں اترے، مگر رعائتی نمبر دے کر ان کو پاس کر دیا گیا ہے۔
- (ii) اپر پراممری اسکول کے استحان میں کامیاب ہونے والے بیس (۲۰) طلبا میں سے اٹھارہ (۱۸) ان میں چار (س) طلبا کو رعائتی ممبر دیئے گئے ہیں -

(iii) باقی چھتیس (۲۶) طلبا میں سے پچیس (۲۵) کامیاب ہوئے۔ ان میں سے بھی سات طلبا کو رعاثتی ممبر دے کر پاس گیا گیا ہے۔

اس جاعت میں میں نے گذشتہ سال کی طرح الو کوں کو فارسی کی پڑھائی ، تشریج اور گرائمر میں معیار سے کم بایا ہے ۔ اس بر توجہ کی ضرورت نہیں ہے ۔ جب یہ ذہن نشین رکھا جائے کہ بہ ایک بہت بڑی جاعت ہے اور ماسوائے مڈل پاس طلبا کے ، طلبا کو مختلف سیکشنوں میں میں تقسیم نہیں کیا گیا ، جیسے کہ بہت سے دوسرے اسکولوں میں کیا جاتا ہے ۔ اس حقیقت کو ذہن میں رکھتے ہوئے مجھے یہ کھنے میں کوئی بھیکھاہئ نہیں ہے کہ میرے امتعان کا نتیجہ بہت تسلی بخش ہے جھوٹی سطع کے امتعان کے لیے چھھتر (دے) طلبا تھے ۔ اس کی تقصیل یہ ہے :

پہلی جاعت = . س (کھی اور ایک) دوسری جاعت = ۳۳

ان میں سے صرف تینتالیس (۳۰) کامیاب ہوئے۔ یعنی پہلی جاعت میں سے ستائیس (۲۰) پاس ہوئے ۔ ان میں چھ لڑکوں کو رعائتی نمبر دے کر پاس کیا گیا۔ دوسری جاعت میں سے سولہ (۱۰) پاس ہوئے ۔ ان میں سے پانچ (۵) طلبا کو رعائتی نمبر دے کر پاس کیا گیا۔ یہ نتیجہ جو دوسری جاعت

۹- حصد برا مری : اس میں دو حصے تھے ، لوئر پرا ممری اور اپر برا مری اور اپر امری جاعت ہوتی اپر برا مری - لوئر برا مری میں چلی ، دوسری اور تیسری جاعت ہوتی تھی - پہلی جاعت میں کچی اور پکی دو جاعتیں ہوا کرتی تھیں - اپر برا ممری میں چوتھی اور پانچویں جاعت ہوتی تھیں -

۷- حصد مثل : چهٹی ، ساتویں اور آٹھویں جاعت ہوتی تھیں ۔
 ۷- حصد ہائی : لویں اور دسویں جاعت ہوتی تھیں ۔

مذكوره رپورٹ سے تفصیلی لتائج اس طرح سامنے آتے ہیں :

- (9) ہممرہء میں اقبال نے سکاچ مشن سکول کی پہلی چاعت میں داخلہ لیا ۔
- (ب) 1000ء میں اقبال نے پہلی جاعت کا امتحان ہاس کیا۔ اقبال کی پہلی جاعت میں چالیس (٠٠) طلبا تھے۔ ان میں سے ستائیس (٢٤) طلبا ہاس ہوئے۔ چھ لڑ کوں کو رعاثتی ممبر دے کر ہاس کیا گیا۔
- (ج) ۱۸۸۵ء میں اقبال پہلی جاعت ہاس کرتا ہے جبکہ ۱۸۹۱ء میں وہ آٹھویں جاعت کا امتحان پنجاب یونیورسٹی لاہور سے ہاس کرتا ہے۔ کرتا ہے۔ ۱۸۸۵ء اور ۱۸۹۱ء کے درمیان چھ سالوں کا فرق ہے ، ان چھ سالوں میں اقبال سات جاعتیں ہاس کرتا ہے ، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اقبال نے کسی ایک سال میں دو جاعتیں ہاس کی ہوں گی ۔

ہ۔ پہلی جاعت پاس کرنے کے ہعد اقبال مولوی سید میں حسن سے ان کے گھر پر پڑھنے لگے تھے ، جس کی وجہ سے وہ پڑھائی میں بہت ہوشیار ہو گئے اور اس طرح انھوں نے ایک سال میں دو جاعتیں پاس کیں ۔

اب انگریزی رپورٹ کا اردو ترجمہ پیش کیا جاتا ہے۔

''میں نے اسکول کا معائنہ کیا اور معیار (اسٹینڈرڈ) کے مطابق پر انمری حصہ کی تیسری اور پانچویں جاعتوں کا امتحان پہلی ، دوسری اور تیسری تاریخ (اپریل ۱۸۸۵ء) کو لیا ۔ پانچویں جاعت کے ستر (۔ ے) طلبا

# اقبال کی بہلی جماعت کا نتیجہ

## سلطان عمود حسين

تعقیق و جستجو میرا بہترین مشغلہ ہے ۔ خصوصاً ایسے موضوعات کو تعقیق کا موضوع بنانا جس پر کسی شخص نے قلم نہ اٹھایا ہو ۔ دوران تحقیق سنی سنائی باتوں اور روائیتوں کو میں ثانوی درجہ دبتا ہوں ، اصل مآخذوں تک رسائی حاصل کرنا میری تحقیق کی بنیاد ہے ۔ خدائے بزرگ و برتر کا احسان عظیم ہے کہ اصل ماخذوں تک راقم کی رسائی ہو جاتی ہے عرصہ سے علاسہ اقبال کو میں نے تحقیق کا موضوع بنایا ہے ۔ تحقیق کے دوران اس خاکسار کو علامہ اقبال سے متعلق ایک ایسی تحقیق کے دوران اس خاکسار کو علامہ اقبال سے متعلق ایک ایسی دستاویز ملی ہے ، جس سے اقبال کی ابتدائی تعلیم کے خلا کو ہڑی آسائی سے پر کیا جا سکتا ہے ، یہ تحریر بڑی تیمتی ہے ۔ پہلی بار میں اسے پیش کو رہا ہوں تاکہ قوم اپنے قومی شاعر کی ابتدائی تعلیم کے متعلق گلچھ جان مکے اور یہ تاریخ کے اوراق میں دائمی طور پر محفوظ ہو جائے ۔

دستاویز اقبال کی پہلی جاعت پاس کرنے کی رپورٹ ہے۔ ان دنوں سیالکوٹ کے تعلیمی ادارے لاہور سرکل کے تحت تھے۔ لاہور سرکل کا السیکٹر آف اسکولز بذات خود طلباء کا سالانہ لیا کرتا تھا۔ اس کے نتیجہ کے مطابق طلبا کو اگلی جاعتوں میں ترقی دی جاتی تھی۔ رائے گوپال سنگھ، لاہور سرکل میں قائم مقام انسیکٹر آف اسکولز کی حیثیت سے کام کر رہا تھا، اس نے ۱۸۸۵ء میں ماہ اپریل کی ابتدائی تین تاریخوں کو سکاچ مشن سکول سیالکوٹ کے پرائمری حصد کا امتحان لیا اور ۸ اپریل ۱۸۸۵ء کو اپنی رپورٹ میں ہر جاعت کے طلبا کے نام بھی درج کیے گئے ہیں ، جنھیں اس نے ابگزیمن (Examine) کیا۔ اس رپورٹ میں اقبال کا نام بھی درج ہے۔

مذکورہ رپورٹ پانچ صفحات پر مشتمل ہے اور جی (G) کی لب سے انگریزی زبان میں لکھی ہوئی ہے ۔ کاغذ کا سائز ہ ۲ . × مم اور مثن

## اقبال کا سیاسی کارنامہ

31

## عد احمد خاں

اقبال کی شاعری کے متعلق بہت کوچھ لکھا جا چکا ہے اور بہت کوچھ لکھا جائے گا ، لیکن ان کے سیاسی و معاشی پہلوؤں کے متعلق کم لکھا گیا ۔ عملی سیاسیات میں اُن کی مساعی کو بہت کم منظر عام پر لایا گیا ہے ۔ سیاست سے ذہنی لگاؤ تو انہیں آغاز شعور ہی سے رہا ، لیکن زندگی کے ایک دو نہیں ، پورے بارہ سال لیکن زندگی کے ایک دو نہیں ، پورے بارہ سال (۱۹۳۹ء تا ۱۹۳۸ء) انھوں نے اس وادی میر خار کی بادید بیائی کی ۔

زیر لظر کتاب میں قارئین کے لیے اس پہلو پر سیر حاصل مواد قرابم کر دیا گیا ہے۔

ليت : 40 روي

مفحات : ۹۹۳

لاشر

اقبال اکادمی پاکستان

## سلام بحضور شاءر مشرق

قليم اختركياني نقشبندى

دل اور جان سے اے شاعر مشرق میں تبھ یہ سلام کہتا ہوں

جلا کر تندیلیں ادب کی دلیا ہیں تیری جلتی تندیلوں یہ سلام کہتا ہوں

دل اور جان سے اے شاعر مشرق میں تبھ یہ سلام کہتا ہوں

تیری کاوشیں بنا ہیں (مانے میں ایسی کاوشوں کو سلام کہنا ہوں

زندگی وقف تیری قوم کی خاطر تیری وقف(لدگ) کو میں سلام کہتاہوں

> دل اور جان سے اے شاعر مشرق میں تبھ یہ سلام کہتا ہوں

ہانک درا ، بال جبریل ہے آموز سبق آموز سبق یادوں یہ سلام کہتا ہوں

> تیری کوششوں سے زندہ اےہاک وطن ان کوششوں کو میں سلام کہتا ہوں

دل اور جان سے اے شاعر مشرق میں تجھ پہ سلام گھتا ہوں

> اقبال پیشوا ہے اس دور کےشاعروں کا میںایسےپیشواکو اختر سلام کمہتا ہوں

دل اور جان سے اے شاعر مشرق میں تمبھ یہ سلام کمیتا ہوں

## اقبال اور کشمیر

از

## ڈاکٹر صابر آفاق

زیر لظر گتاب گیارہ ابواب پر مشتمل ہے۔ اس میں علامہ اقبال کا وہ فارسی ، اردو کلام بھی جمع کر دیا گیا ہے۔ جس کا تعلق کشمیر اور اہل کشمیر سے ہے۔ قارئین کی سبولت کے پیشر لفلر علامہ کے فارسی کلام کا اردو ترجمہ دے گر تشریج بھی کر دی ہے۔

گتاب ہوری تحقیق کے ہمد لکھی گئی ہے۔ اس طرح سیرت اقبال کے نئے اُنق سامنے آئے ہیں۔ سامنے آئے ہیں۔

قیمت : ۳۰ روپے

مفعات : ۱۸۹

ناشر اقبال اکادمی پاکستان ۱۱۶ - میکلول روان الهور مهر ، غلام رسول و مبادق على دلاورى - سرود رفته - لاهور : شيخ غلام على ، ١٩٥٩ -

اقبال ان دنوں گورنمنٹ کالج ، لاہور میں پڑھاتے تھے۔ ان کا نام یوں درج ہے:

جناب مولوی شیخ عد اقبال صاحب، پروفیسر، گور ممنث کالج لاہور۔ قطعہ تاریخ یہ ہے:

چوں چراغ خالدان محبوب خان گشت از دنیا سوئے جنت رواں گفت اقبال حزیں سال رحیل

## 14 . 41

راه عقبلم يافته با عزوشال

+ 5+400+80+1+10 + 10+2+100+70 + 50+1+200+ 10+2+100+70 + 10+2+100+70+ 10+2+100+70+1+20+ 10+2+100+6+7+70+1+2

#### جلال لکهنوی:

جوان مر گئے محبوب خان ہزار انسوس خزاں رسیدہ یکا یک ہوئی بہار شباب سنا گیا ہے کہ آغاز تھا جوانی کا کہ بھیکتی تھیں مسیں تازہ تھی بہار شباب کہی جلال نے تاریخ ان کی رحلت کی

## 14" A T1

> در عهد برنای کشیده رخت رحلت از جهان حامد تخلص داشت آن فرزانه عالی خاندان پرسید چون سال وفات از باتف ِ غیبی همین

#### 17 . 41

در گوش داغ آمدادا شد در جنان محبوب خان

ش د د ر ج ن ا ن م ع ب و ب + 2+6+2+8+40 + 50+1+50+3 + 20+4 + 4+300 خ ا ن

1321 = 50 + 1 + 600

اقبال کا قطعہ تاریخ ، اقبال کے کلام کے مندرجہ ذیل مجموعوں میں سے کسی میں بھی شامل نہیں :

دبسنوی ، بهد بشیر الحق - تبرکات اقبال - دیلی : (ن ـ ن) ، ۱۹۵۹ - حارث ، بهد الور ـ رخت ِ سفر - کراچی : اسے - کے - سومار ، ۱۹۵۹ - شکیل ، عبدالففار - لوادر ِ اقبال - علی گؤه : سرسید یک ڈپو ، ۱۹۹۹ - معینی ، عبدالواحد - بهد عبدالله قریشی ـ باقیات اقبال ـ لامهور : آئینم ادمه ،

# اقبال کا ایک قطعہ تاریخ

## افضل حق قرشی

عد محبوب خان بن ڈاکٹر عد نجیب خان ، ترہت (مظفر ہور) کے رہنے والے تھے۔ شعر کہتے اور حامد تخلص کرتے تھے۔ وہ والدین کے اکلوتے فرزند تھے۔ ان کا انتقال جوانی میں ہر ربیع الثانی ۱۳۲۱ مطابق ہر جولائی س. ۹ ہم کو ہوا۔ ان کی وفات پر مختلف شعرا مثار داغ ، احسان شاہ جہانہوری ، فامن لکھنوی ، جلیل مالکپوری ، اقبال اور دیگر حضرات نے نظم میں اپنے جذبات کا اظہار کیا اور قطعات تاریخ کہے۔ ڈاکٹر عد نجیب خان کی خواہش پر ان کے بھانجھے ابوالاحسن ڈاکٹر عد عبدالفقور مطیر نے ان سب کا مجموعہ '' گنجینہ' ماتم آثار'' کے لام سے مرتب کیا اور اسے ہم، ۹ میں عد آباد ضلع اعظم گڑھ سے شائع کیا۔ چند قطعات ذیل میں درج کیر جاتے ہیں۔

احسان شاهجهالپورى:

تھا جو وہ احباب کا خلت گزیں تھا جو وہ ماں باپ کا آرام جاں اُس کے مرنے سے ہوا ماتم بیا اپنے بیگانے ہوئے سب نوحہ خواں یہ لکھا احسان نے سال ِ وفات

14 4 41

یے بدل محبوب خان جنت مکان

## اقبال اور جماليات

از

# ڈاکٹر نصبر احمد ناصر

''اقبال اور جالیات'' اپنے موضوع کے اعتبار سے ایک منفرد تعین ہے ۔ اس نے کہ صرف جالیات کی ثروت میں بلکہ اقبالیات ، اسلامی ثقافت اور اردو ادبیات کی ثروت میں بھی گراں قدر اضافہ کیا ہے ۔ جالیاتی اقدار کیا ہیں ؟ اور ان کی ادب و فن میں اہمیت کیا ہے ؟

زیر نظر کتاب میں یہ جواب اپنی واضح و جامع صورت میں ملتا ہے ۔

قیمت : ۲۵ روپے

مفعات : ۹۹ م

ناشر

اقبال اکادمی پاکستان

میں حسن کو بیمی شمس العلماء کا خطاب دیا جائے چناقیہ دونوں خطاب ایک ہی دن یعنی ۔ یکم جنوری ۱۹۲۰ کو دیئے گئے ۔

گور نمنٹ کالج کے زمانہ طالب علمی میں وہ پرونیسر آرنلڈ کو بہت زیادہ بسند کرتے تھے اور آرنلڈ بھی انھیں بہت چاہتے تھے چنانچہ انھیں اوریئنٹل کالج لاہور میں ملازمت داوانے میں پروفیسر آرنلڈ کا بھی ہاتھ تھا ۔ آرنلڈ کے انگلستان چلے جانے کے بعد علامہ انبال نے ان کی جدائی سے متاثر ہو کر نالہ فراق کے نام سے ایک نظم بھی کہی جس میں ارادہ ظاہر کیا کہ وہ بھی جلد انگلستان جائیں گے چنانچہ کچھ عرصہ بعد ہی وہ رخصت لے کر انگلستان روانہ ہوگئے ، یہاں بھی ان کا نماتی پروفیسر آرنلڈ سے قائم مکر پروفیسر آرنلڈ کی نصیحت پر عمل کرتے ہوئے اپنے اس ارادہ سے مگر پروفیسر آرنلڈ کی نصیحت پر عمل کرتے ہوئے اپنے اس ارادہ سے مار پروفیسر آرنلڈ کی نصیحت پر عمل کرتے ہوئے اپنے اس ارادہ سے مار پروفیسر آرنلڈ کی نصیحت پر عمل کرتے ہوئے اپنے اس ارادہ سے مار پروفیسر آرنلڈ نے ہارے لیے ایک عظم مار کہ بھا بانے دیوں دیکھا جائے تو پروفیسر آرنلڈ نے ہارے لیے ایک عظم شاعر کو بچا لیا ورنہ کیا معلوم اتبال کیا بن جاتے ۔

انے اور خان جادر شیخ نانک یخی میڈل کے حدار قرار پائے۔ یہ کف انہیں ہم جنوری . . ، ، ، ، ، ، کفی میڈل کے حدار قرار پائے۔ یہ کف انہیں ہم جنوری . . ، ، ، ، ، کو گورکمنٹ کالج لاہور کے بال میں منقعد کانووکیشن میں دیاگیا اس وقت مسٹر ٹی کارڈن واکر وائس چانسلر تھے ۔ ۳ کانووکیشن میں دیاگیا اس وقت مسٹر ٹی کارڈن واکر وائس چانسلر تھے ۔ ۳ کمہلاتا ہے ، میں رہتے تھے ، جہاں دوستوں کے ساتھ ان کی محفل جمتی تھی ، اور کپ بازی اور شعر گوئی کا بازار خوب چمکتا تھا اور کور جانتا تھا کہ یہ شخص آئندہ چل کر شاعر مشرق اور تصور پاکستان کے جانتا تھا کہ یہ شخص آئندہ چل کر شاعر مشرق اور تصور پاکستان کے خالق کہلائے گا۔ لاہور میں انھوں نے مشاعروں میں بھی شرکت کی ابھی وہ بی ۔ اے کے پہلے سال میں ہی تھے کہ انھوں نے حکیم امین الدیر کے مکان پر مجلس مشاعرہ میں شرکت کی اور اپنی وہ غزل پڑھی جس کا با شعر بہت سشہور ہے :

موتی سنجھ کے شان کریمی نے چن لیے قطرے جو تھے مرے عرق الفعال کے

اس مشاعرے میں ارشد گورگانی بھی تھے جنھوں نے اس شعر کی د کھول کر داد دی ۔

۱۹۹۹ء میں ہی علامہ اقبال اورئینٹل کالج لاہور میں میکاوڈ ہنجاد عربک ریڈر مقرر ہوئے اور بعد میں گورنمنٹ کالج لاہور میں بہ حیث اسسٹنٹ پروفیسر آگئے جہاں سے وہ ۱۹۰۵ء میں مزید تعلیم کے حصو کے لیے یورپ روالہ ہو گئے۔ اندن میں انہوں نے ٹرینیٹی کالج یہ یہ اے اور لنکنز ان سے بار ایٹ لاء کی ڈگریاں لیں۔ میونک یولیورسٹ نے ان کو ان کے تحقیتی مقالے بمنوان he Development of Meta پر پی ایچ۔ ڈی کی ڈگری عنایت کی۔

سکول کے زمانہ میں علامہ اقبال اپنے استاد شمس العلماء مولو: میر حسن سے بہت زیادہ متاثر تھے ۔ ان کا اثر ان پر تمام زلدگی رہا ۔ جہ علامہ اقبال کو سرکا خطاب دیا جانے لگا تو آپ نے شرط لگائی کہ ا یہ خطاب اس صورت میں قبول کریں گے ، اگر ان کے استاد مولود

١٠٠٠ پنجاب كزك . . ٩ و . حصد سوم . ص ، ٩٦٧ ـ

بی ۔ اے کا امتحان درجہ دوم میں ہاس کیا ۔ درجہ اول صرف چار امیدواروں نے حاصل کیا ۔ علامہ اقبال اور اگر وال مدن گوہال دونوں نے میں معملی ۲۹۰ نمبر حاصل کر کے گیارھویں پوزیشن حاصل کی ۔ گزف میں غلطی سے ان کی عمر ۱۹ برس لکھی گئی ہے جو کہ ۲۱ برس ہونی جاہیئے تھی باس امتحان میں علامہ نے وظیفہ حاصل نہیں کیا مگر عربی میں اول آئے پر ایف ۔ ایس جال الدین میڈل حاصل کیا ۔ ڈاکٹر عبدالرحمان چفتائی اپنے مضمون علامہ اقبال کا گورنمنٹ کالج سے تعلق میں لکھتے ہیں :

''۔ ۱۸۹2ء میں انھوں نے بی ۔ اے کا امتحان امتیاز سے پاس کیا تو ان کو عربی اور انگریزی میں اول آنے پر طلائی کمفیے بطور انمام ملے ۔''۱۰

علامہ اقبال انگریزی میں اول نہیں آئے ۔ یہ امتیاز اس کالج کے ایک اور طالب علم کوپال سنگھ چاواہ کو حاصل ہوا تھا جنھوں نے پثیاله سائم گولڈ میڈل حاصل کیا ا علامہ انبال کو ایک اور تمنه ملا تها اور وه خليفه عد حسن ايجي سن ميذل تها ـ به ان طالب علمون کو دیا جاتا تھا جو بی ۔ اے میں انگریزی اور عربی کے مضامین رکھنے والر طلبا میں اول آئے ہوں ۔ علامہ اقبال کو یں ۔ اے کی ڈگری اور یہ تمغے اس جلسہ تفسیم اسناد میں دیئے گئے جو س جنوری ۱۸۹۸ء کو گورنمنٹ کالج لاہور کے بال میں منعقد ہوا ۔ گورنر نے اسناد تقسم کیں ۔ اس وقت سر سی۔ اے رو پنجاب بونیورسٹی کے وائس چانسلر تھر ۱۲ ووروء میں کورنمنٹ کالج لاہور سے انہوں نے ایم ۔ اے فلسفہ کا استحان تیسرے درجہ میں پاس کیا ۔ اس وقت ایم ـ اے ایک سال کا ہوتا تھا۔ اس لیے یہ لتیجہ نکالنا درست معلوم ہوتا ہے کہ انھوں نے ۱۸۹۸ میں یا تو استحان ہی نہیں دیا یا ناکام ہو گئے ہوں کے - ۱۸۹۸ میں انھوں نے قانون کا استحان بھی دیا تھا ، جس میں وہ ناکام ہو گئے تھر لہذا عین مکن ہے کہ انھوں نے اس کی تیاری کی ہو اور ایم - اے کا امتحان نه دیا ہو ۔ بهرحال ۱۹۸۹ء میں وہ واحد امید وار تھے ، جنھوں

<sup>،</sup> ۱- علامه اقبال کا گورنمنٹ کالج سے تعلق (مطبوعه راوی اقبال نمبر مرادی اقبال نمبر

١١- پنجاب گزف ١٨٩٨ء هصه سوم - ص ، ٢٥٥ -

۲ و۔ پنجاب گزف ۱۸۹۸ء حصہ سوم ۔ ص ، ۲۵۲ -

اور استگه نے بھی ٢٥٦ نمبر حاصل کیے تھے الہذا ڈاکٹر صاحب کا یہ قیاس درست نہیں کہ میٹرک والا رنگ ایف اسے میں بھی قائم رہا ہوگا۔
علامہ اقبال نے شعر گوئی کا آغاز سکول کے زمالہ ہی میں کر دیا تھا۔
ان کی ایک غزل بقول پروفیسر حمید احمد خان ''زبان دہلی'' کے نومبر ہمیں ان کی ایک غزل بقول پروفیسر حمید احمد خان ''زبان دہلی'' کے نومبر ہمیں میٹرہ میں شائع ہوئی تھی ۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ علامہ نے اس سے پہلے شعر کہنے شروع کر دیے تھے ۔ سر عبدالقادر اس سلسلے میں رقم طراز ہیں :

"ابھی سکول ہی میں پڑھتے تھے کہ کلام موزوں زبان سے لکانے لگا۔
پنجاب میں اردو کا رواج اس قدر ہو گیا تھا کہ پر شہر میں زبان دانی اور
شعر و شاعری کا چرچا کم و بیش موجود تھا۔ سیالکوٹ میں بھی شیخ
پد اقبال کی طالب علمی کے دنوں میں ایک چھوٹا سا مشاعرہ ہوتا تھا۔
اس کے لیے اقبال نے کبھی کبھی غزل لکھنی شروع کر دی ، شعرائے
اردو میں ان دنوں نواب مرزا داغ دہلوی کا بہت شہرہ تھا . . . . . شیع
پد اقبال نے بھی انھیں خط لکھا اور چند غزلی اصلاح کے لیے بھیجیں ۔
اس طرح اقبال کو اردو زبان دانی کے لیے بھی ایسے استاد سے نسبت پیدا
ہوئی جو اپنے وقت میں زبان کی خوبی کے لحاظ سے فنے غزل میں یکتا سمجھا
جاتا تھا ۔"^

ایف ۔ اے ہاس کرنے کے بعد علامہ اقبال لاہور آ گئے اور گرر نمنٹ کالج میں داخلہ لیا ۔ سید لذیر لیازی نے اپنی کتاب "دانائے راز" میں لکھا ہے کہ جب اقبال گور نمنٹ کالج میں آئے اس وقت مولانا عد حسین آزاد کالج میں استاد تھے ا بہ درست نہیں ۔ جب علامہ لاہور آئے اس وقت آزاد ریٹائر ہو چکے تھے گور نمنٹ کالج میں بی اے میں وقد انگریزی ، عربی اور فلسفہ پڑھتے تھے ۔ انھوں نے مام میں

۲۔ پنجاب گزٹ ۱۸۹۵ء ، جلد سوم ، ص ۲۳۸ ، ۱۸۹۸ -

ے۔ بعوالہ زندہ رود ۔۔ حیات ِ اقبال کا تشکیلی دور ، لاہور ۱۹۵۹ ، ص

٨- مقدمه ، بانگ درا از شيخ عبدالفادر ، ص و ، ز ..

۱۵ دانائے راز سید نذیر ئیازی ـــ اقبال اکادمی پاکستان ، لاہور ـ

<sup>- 117 00 ( - 1929</sup> 

علامہ ہزائمری میں بڑھتے ہوں گے۔

میٹرک کا امتحان پاس کر کے علامہ اقبال نے اسکاج مشن کالج سیالکوٹ میں داخلہ لیا۔ اس زمانے میں اسکاج مشن سکول کو کالج کا درجہ دے دیا گیا تھا۔ ڈاکٹر عبدالسلام خورشید نے ان کے اس زمانہ کی تعلیم کے ہارے لکھا ہے:

'الٹرنس کا ابتحان پاس کرنے کے ہمد اقبال اسکاج مشن کالج میں داخل ہوئے اس کالج کی تاسیس ۱۹۸۸ء میں ہو چکی تھی۔ اقبال کی تعلیم کے زمانے میں یہ کالج گور نمنٹ سکول کی عارت میں واقع تھا اور کالج کا تدریسی عملہ پانچ افراد پر مشتمل تھا ، جن کے نام یہ ہیں : جان ڈبلیو پنگسن ڈی۔ ڈی (پرٹسپل) ۔ نرنجن داس بی ۔ اسے ، ہرنام سنگھ بی ۔ اسے ، پنگست تیرتھ رام اور مولوی میر حسن شاہ ۔ اس زمانے میں کالج میں یہ مضامین پڑھائے جاتے تھے : انگریزی ، قلسفہ ، ریاضی ، سائنس ، عربی ، فارسی اور سنسکرت ، اقبال نے انگریزی کے علاوہ کون کون سے مضامین لیے ، اس بارے میں کچھ علم نہیں ۔ کالج کے زمانے میں اقبال کیسے طالب علم تھے ؟ اس سلسلے میں کوئی دستاویزی ثبوت بھی موجود نہیں البتہ شواہد ان کی ذہائت اور قابلیت کے غاز ہیں ۔ اول یہ کہ انٹرس کا البتہ شواہد ان کی ذہائت اور قابلیت کے غاز ہیں ۔ اول یہ کہ انٹرس کا امتیاز کے ساتھ امتیان پاس کیا تھا ، وظیفہ بھی حاصل کیا اور شمغہ بھی ۔ طاہر ہے یہی رنگ ایف ۔ اے میں بھی رہا ہوگا ۔ ''۵

ڈاکٹر صاحب کے اس بیان میں بعض ہاتیں اصلاح طلب ہیں۔
علامہ اقبال نے میٹرک کے امتحان میں وظیفہ حاصل کیا تھا مگر انھیں تمفہ
نہیں ملا تھا۔ ڈاکٹر صاحب نے فرمایا ہے کہ انھیں علم نہیں کہ
علامہ اقبال کے ایف ۔ اسے میں انگربزی کے علاوہ کون سے مضامین تھے
جب کہ پنجاب گزف میں نتیجہ کے اعلان کے ساتھ مضامین بھی درج ہیں۔
چناتھی گزف سے پتہ چلتا ہے کہ ایف ۔ اسے میں ان کے مضامین الگروزی ،
حساب ، عربی اور فلسفہ توے ۔ انھوں نے ایف ۔ اسے کا امتحان ۱۹۸۵ء میں
درجہ دوم میں ہاس کیا ۔ بارہ دوسرے المالب علموں نے درجہ اول حاصل
کیا ۔ علامہ اقبال کی چوھترویں (سے) پوزیشن تھی اور انھوں نے ۲۵۲
کیا ۔ علامہ اقبال کی چوھترویں (سے) پوزیشن تھی اور انھوں نے ۲۵۲
کیا ۔ علامہ اقبال کی چوھترویں (سے) پوزیشن تھی اور انھوں نے ۲۵۲

۵- سرگزشت اقبال از ۱۵ کثر عبدالسلام خورشید، اقبال اکادمی، پاکستان، لابور، ص ۱۵، ۱۸، -

زمانے میں مڈل کا امتحان بھی پنجاب یونیورسٹی کے زیر اہتام ہوتا تھا۔ مڈل سکول کے امتحان کے لیے دو طرح کے امیدوار تھے۔ ورٹیکار اوراینگلو ورٹیکار۔ علامہ نے اینکلو ورلیکار امیدوار کی حیثیت سے امتحان دیا ۔ ان کا رول ممبر و و مر اور عمر بندرہ سال بتائی گئی ہے۔ انھوں نے امتحان میں و مے ممبر حاصل کیر - ۲ مدل کا استحان انھوں نے ، ۹ م میں پاس کیا - مولاقا ابراہیم سیالکوٹی نے ایک سال ہر امتحان میں کم لکھا ہے۔ انھوں نے ہرائمری ١٨٨٨ء مين اور ميٹرک ١٨٩٠ء مين ياس کيا تھا۔ مولانا سالک نے سید ذکی شاہ کی روایت سے اس وقت ان کی عمر ہیں سال تحریر کی ہے -اگر ان کا سن پیدائش ۱۸۵۳ء تسلیم کیا جائے تو ان کی عمر بیس سال ہی بنتی ہے مگر حکومت پاکستان نے سرکاری طور پر ان کا سال پیدائش ١٨٧٤ء قرار ديا ہے ، اس طرح ان كى عمر ميٹرك كے استحان كے وقت سولہ سال ہوتی ہے جب کہ علامہ اقبال نے داخلہ فارم میں سترہ برس لکھی تھی ۔ اٹھوں نے میٹرک میں انگربزی ، حساب ، حفظ صحت ، فارسی اور عربی کے مضامین لے رکھے تھے۔ ان کے نمبر مہم تھے اور انھوں نے پوری یونیورسی میں آٹھویں پوزیشن حاصل کی تھی ، لہذا اٹھیں بارہ رویے ماہوار وظیفہ ملا تھا ۔ جب کہ اول آنے والے اسیدوار کو سولہ رویے ماہوار کا ایک اور وظیفہ دیا جاتا تھا۔ علامہ نے ملل اور پراممری میں وظیفہ حاصل کیا یا نہیں ، اس کا نی الحال کوئی ثبوت نہیں سلتا ۔ علامہ اقبال نے ادھر میٹرک کا امتحان یاس کیا ، ادھر ان کی شادی کریم بی بی سے کر دی گئی جن کے بطن سے دو بھے معراج بیگم اور آفتاب اقبال ببدا سوئے ۔

طاہر فاروق نے سیرت اقبال میں سکول کے زمانہ کا ایک واقعہ لکھا ہے۔ ''اقبال کی عمر گیارہ بارہ سال تھی ۔ ایک دن آپ کو سکول پہنچنے میں دیر ہوگئی ۔ استاد نے تاخیر کی وجہ دریافت کی ، تو الھوں نے جواب دیا ، اقبال دیر ہی میں آتا ہے ۔'' یہ واقعہ خاصا مشہور ہے ۔ اس وقت

٣- پنجاب گزڻ ١٩٨١ء ، حصه سوم ، ص ١٩٨٧ -

ب الفياً ، ١٩٨٠ و ، عمد سوم ، ص ١٩٦ -

سـ سيرت اقبال از بهد طاهر فاروق ، قوسي كتب خاله لامور ، ١٩٥٨

<sup>- 79 00</sup> 

## طالب علم اقبال

## حسن اختر

پرانے زمانے میں لوگ اپنے بچوں کو پہلے دینی تعلیم دلواتے تھے ، اس کے بعد سکرل میں داخل کروائے تھے چنانچہ علاسہ اقبال نے بھی شروع میں دینی تعلیم حاصل کی ۔ دینی تعلیم کے سلسلے میں الهوں نے عربی اور فارسی زبائیں پڑھیں اور ان زبائوں سے ان کا تعلق ہمیشہ قائم رہا ۔ یہی وجہ سے کہ انھوں نے مڈل سکول کا امتحان اگرچہ اسکاج مشن ہائی سکول سے دیا ، مگر اختیاری مضامین کے طور پر عربی اور فارسی کو منتخب کیا کیونکہ وہ ان زبائوں کو ابتدا میں پڑھ چکے تھے ۔ مولانا عبدالمجید سالک نے اپنی گتاب ذکر اقبال میں علاسہ اقبال کی تعلیم کے ہارے میں لکھا ہے :

''شیخ نور عد نے مولانا میر حسن کے ارشاد پر اقبال کو اسکاج مشن ہائی سکول سیالکوٹ میں داخل کروا دیا ۔ اقبال اس سے قبل بھی ابتدائی دینی تعلیم حاصل کر رہے تھے اور سکول میں داخل ہوئے کے بعد بھی مولانا سے برابر پڑھتے رہے ۔ کبھی کبھی دینیات کے درس کے لیے مولانا غلام حسن کے ہاں بھی چلے جایا کرتے تھے ۔ مولانا ابراہیم سیالکوئی کا بیان ہے کہ اقبال نے غالباً مممرہ میں پرائمری ، ، ۱۸۹ میں مثل اور بیان ہے میں انٹرنس ہاس کیا ، تینوں استحانوں میں انھوں نے وظیفہ حاصل کیا ۔ سید ذکی شاہ کی روایت ہے کہ اقبال نے انٹرنس ۱۸۹۳ء میں ہاس کیا ، جب ان کی عمر بیس سال تھی ۔ ہارے لزدیک یہ روایت زیادہ صحیح ہے ۔ ۱۰۱

اس زمانے میں استحانات کے نتائج بھی پنجاب کزٹ میں شائع ہوئے تھے چنانچہ علامہ اقبال کے استحانات کے نتائج پنجاب گزٹ میں محفوظ ہیں۔ اس لیے استحان پاس کرنے کے درست سنین کا تعین ممکن ہے۔ علامہ اقبال کے

<sup>1-</sup> ذكر اقبال از مولانا عبدالمجيد سالك ، ناشر بزم اقبال لاهور ،

## (English Publications)

| 1.  | A Message from the East (Versified Translation of Payam-i-Mashriq)    |         |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|---------|
|     | M. Hadi Hussain                                                       | Rs 33/- |
| 2   | What should then be done O'People of the East (Pas Chih Bayed Kard)   |         |
|     | B. A. Dar                                                             | Rs 26/- |
| 3.  | Speeches, Writings and Statements of Iqhal  Latif Ahmed Sherwani      | Rs 36/- |
| 4.  | The Place of God, Man and Universe in the Philosophic System of Iqbal |         |
|     | Dr Jamila Khatoon                                                     | Rs 25/- |
| 5.  | Letters of Iqbal                                                      |         |
|     | B. A. Dar                                                             | Rs 30/- |
| 6.  | The Sword and the Sceptre                                             |         |
|     | Dr Riffat Hassan                                                      | Rs 40/- |
| 7.  | Glimpses of Iqbai                                                     | _       |
|     | S. A. Vahid                                                           | Rs 20/- |
| 8.  | Introduction to the Thought of Iqbal trans. from French               |         |
|     | M. A. M. Dar                                                          | Rs 4/-  |
| 9.  | A Voice from the East                                                 |         |
|     | Zulfiqar Ali Khan                                                     | Rs 6/-  |
| 10. | Letters and Writings of Iqbal                                         |         |
|     | B. A. Dar                                                             | Rs 14/- |
| 11. | The World of Iqbal  Dr. M. Molzuddin                                  | Rs 15/- |
| 12. | Tribute to Iqbal                                                      | ·       |
|     | Dr. M. Moizuddin                                                      | Rs 13/- |
| 13. | Selected Letters of Sirhindi                                          |         |
|     | Dr. Fazlur Rehman                                                     | Rs 45/- |

لکھی گئی معلوم ہوتی ہیں) ۔ جب اقبال کی فارسی اور اردو غزلیات پر افلر ڈالتے ہیں تو مندرجہ ڈیل نقشہ سامنے آتا ہے ۔

''بانگ درا'' کے تینوں حصوں کی تمام غزلیات مردف ہیں۔
پیام سشرق (۱۹۲۳ء) کے حصد غزلیات بعنوان ''مر باق'' میں سم چونتیں
مردف اور گیارہ (۱۱) غیر مردف ، زبور عجم (۱۹۲۵ء) حصد اول میں
اکتالیس (۱س) مردف اور تیرہ (۲۰) غیر مردف ، اسی گتاب کے حصد
دوم میں اٹھاون (۵۸) مردف اور تیرہ (۱۳) غیر مردف ، ''بال جبریل''
ستائیس (۲۰) مردف اور پھاس (۵۰) غیر مردف ، ضرب کلیم میں کل پانخ
غزلیں ہیں اور پانچوں ہی غیر مردف ہیں اور ارمغان حجاز میں کوئی خزل
خیرں ہے۔

مندرجہ ہالا کوانف سے غیر مردف غزلیات میں اقبال کی داچسہی کا حال کھلتا ہے۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ کسی دوسرے غزل کو نے اس تناسب سے غیر مردف غزلیں نہیں لکھیں۔ بہرحال ''بال جبریل'' کی غیر مردف غزلوں میں آہنگ ہیدا کرنے کے مختلف وسیلوں اور ان کی وضاحت میں پیش کی گئی مثالوں سے واضح ہوتا ہے کہ اقبال بے پناہ شاعرانہ تغلیقی جوہر کے مالک تھے۔ انھوں نے ان غیر مردف غزلوں میں غنائیت پیدا کرنے کے لیے متنوع حربوں سے فائدہ اٹھایا ہے۔ ان سے اپنے اپنے مقام پر ایک ایسا آہنگ وجود میں آتا ہے کہ ردیف کی کئی کا احساس نہیں ہوتا بلکہ اقبال کی ان غیر مردف غزلوں میں جیسا ترنم ، نغمگی اور روانی ہے ، ویسا بھرپور تاثر اور دل نشیں کیفیت دوسرے غزل کو شعراء سے قطع نظر خود اقبال کی اکثر مردف غزلوں میں بھی غزل کو شعراء سے قطع نظر خود اقبال کی اکثر مردف غزلوں میں بھی

اقبال نے غزل کی ژبان ، موضوع ، فن اور اسلوب میں جو وسعت پیدا کی ۔ ''بال جبریل'' کی غزلیات اس کا منہ بولتا ثبوت ہیں ۔ اردو غزل کی تاویخ میں ''بال جبریل'' کی غزلیات اقبال کا ایک عظیم فنی کارنامہ ہے ۔ گیونکہ انہوں نے غزل کو ایک سہذب صنف سخن بنا کر دکھا دیا ہے ۔

"بعو لوگ شاهری کے فرائش پورے پورے ادا کرنے چاہتے ہیں ۔
وہ اس بات کا اندازہ کر سکتے ہیں کہ شعر کے سرانجام کرنے میں کوئی
چیز ایسی مشکل نہیں جیسا مضمون شعر کے لیے مناسب قافیہ بہم پہنچانا ۔
اسی لیے جب کسی کو سخت دقت بیش آتی ہے تو کہتے ہیں کہ اس کا
قافیہ تنگ ہو گیا ۔ اسی قافیہ کی مشکلات سے بجنے کے لیے یورپ کے شعراء
نے آخرکار ایک "بلینک ورس" یعنی نظم غیر مقفیٰ نکال لی ہے ۔ اور
اب زیادہ تر وہاں اس طرح کی نظم پر شاعری کا دار و مدار ہے ۔ بارے
ہاں اس پر طرہ یہ ہے کہ قافیہ کے پیچھے ایک ردیف کا دم چھلا اور
لگا لیا گیا ہے اگرچہ ردیف ایسی ضروری نہیں سمجھی جاتی ۔ جیسا قافیہ
سمجھا جاتا ہے لیکن غزل میں اور خاص کر اردو غزل میں تو اس کو
وہی رتبہ دیا گیا ہے جو قافیہ کو ۔ اگر تمام اردو دیوانوں میں غیر مردف

اگرچہ غزل کی تاریخ میں غیر مردف غزلیات کے حوالے سے ابھی کوئی جائزہ نہیں لیا گیا۔ مگر یہ ایک دلچسپ مطالعہ ثابت ہو سکتا ہے۔ یہاں ایک ضمنی مطالعہ کے مطابق غالب جیسے باکیال اور قادر الکلام غزل گو کے مروج اردو دیوان حصہ غزلیات میں پانچ اور ایک قصیدہ میں جس کا مطلم ہے:

## زہر غم کر چکا تھا سیرا کام تجھ کو کس نے کہا کہ ہو بدنام

کویا کل ہ (چھ) غیر مردف غزلیں ملتی ہیں۔ اسی طرح ". . . رفته رفته مردف غزلیں لکھنی کم کرنی چاہیں . . . " کا مشورہ دینے والے حالی کے دیوان میں صرف اٹھارہ غیر مردف غزلیں ہیں ۔ (جن میں سے تین چار دیوان کی ترتیب میں بعض حروف تہجی کا خلا ہورا کرنے کی غرض سے دیوان کی ترتیب میں بعض حروف تہجی کا خلا ہورا کرنے کی غرض سے

ه ۱ مقدموشعر و شاعری مرتبه ڈاکٹر وحید قریشی ، ص ۲۵۸ - ۲۵۹ - ۲۵۹ نیز ڈاکٹر مسعود حسین کے مطابق :

<sup>&</sup>quot;... تعداد کے اعتبار سے غیر مردف غزلیں مردف غزلوں کے مقابلے میں بہت کم ہیں" غزل کا تن از ڈاکٹر مسعود حسین ادب لطیف ، جولائی میں ۱۹۵۰ میں ۔

۹۹. مقدمه شعر و شاعری مرتبه ذاکثر وحید قریشی ، ص ، ۹۹ -

بہرمال یہ بحریں لفظوں اور ٹکڑوں کی تکرار کے لیے بڑی سازگار ہیں

شلا

تیرے عیط میں کہیں گوہر زلدگ نہیں ڈھولڈ چکا میں موج موج ، دیکھ چکا صدف صدف

تیرے بھی صم خان ، میرے بھی صم خان دونوں کے صم فانی

پھول ہیں صحرا میں یا پریاں قطار اندر قطار اودے اودے ، نیلے نیلے ، بیلے پیرین من کی دنیا ہوز و مستی جذب و شوق تن کی دنیا ، و دو سودا مکر و فن پانی پانی کر گئی عبه کو قلندر کی یہ بات تو جھکا جب غیر کے آگے نہ من تیرا ، لہ تن تو جھکا جب غیر کے آگے نہ من تیرا ، لہ تن

ڈھونڈ رہا ہے قرنگ عیش جہاں کا دوام وائے تمنامے خام عشق مری النہا عشق مری النہا تو بھی ابھی نا تمام میں بھی ابھی نا تمام

اگرچہ غزل میں ردیف اور قافیہ کی موافقت اور ہم آہنگی پیدا کرنا بڑا نازک مرحلہ ہے۔ ردیف کی غنائی اہمیت کا اوپر کہیں بیان ہو چکا ہے ہاں غزل میں ردیف کا ایک اہم فنی پہلو قابل توجہ ہے۔ راقم الحروف کے خیال میں ردیف کر بھی کبھی قافیہ نبھانے کی مشکل میں غزل کو کے لیے توان میں ہوتی ہے۔ البتہ قافیہ کے ساتھ صرف ردیف کو ٹالکنا اور محض ردیف کو رسم کے طور پر نبھانا ہمیشہ اعلیٰ شعری ذوق پر گراں گزرتا ہے اور کسی طور پر بھی قابل قبول نہیں ٹھہرتا ۔ غالباً غزلیات میں واقافیہ اور ردیف میں منافرت' کے مشاہدہ اور تجربہ کے بعد ہی حالی نے ردیف کو دم چھلا قرار دیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں:

ستارہ کیا مری تقدیر کی خبر دے گا وہ خود فراخی افلاک میں ہے خوار و زبوں

کاہ مری نگاء تیز چیر کئی دل وجود کاہ الجھ کے رہ کئی میرے توہات میں

اقبال نے ان غزلیات میں اکثر جگہ حرف عطف سے کلام میں روانی اور موسیقیت پیدا کرنے کا کام لیا ہے ۔ سٹاؤ

وہ شب درد و سوڑ و غم کہتے ہیں زندگی جسے اس کی سحر ہے تو کہ میں ؟ اس کی اذاں ہے تو کہ میں

حکم و عارف و صوفی تمام مست ظہور کسے خبر کہ تجلی ہے عین مستوری!

احوال عبت میں کچھ فرق نہیں ایسا سوڑ و تب و تاب اول ، سوز و تب و تاب اول ، سوز و تب و تاب آخر

غنائی شاعری اور موسیقی میں ایک باطنی تعلق کے علاوہ ایک خارجی مشابہت ہے ۔ جس طرح موسیقی میں اعادہ و تکرار سے طلسی نغبا بنتی ہے جو دل و دماغ کو گرفت میں لے لیتی ہے اسی طرح شاعری میں غنائی اسلوب بھی اعادہ و تکرار سے تشکیل پاتا ہے ۔ دنیا کی تمام زبانوں کی شاعری میں وزن ، بحر اور قافیہ کے بعد غنائیت پیدا کرنے کا موثر طریقہ لفظوں اور ٹکڑوں کی تکرار ہے ۔

اقبال نے "ہال جبریل" کی غزلوں کے لیے بقول پروفیسر پد منور :

سهد الميزان اقبال، ، من هه -

اسی کے فیش سے میری نگاہ ہے روشن اسی کے فیض سے میرے سبو میں ہے جیحوں

کال ترک نہیں آب و کل سے سہجوری کال ترک نہیں تسخیر خاکی و نوری

ایک سرمستی و حیرت ہے سرایا تاریک! ایک سرمستی و حیرت ہے تمام آگاہی!

انبال نے بعض غزلوں کے کئی اشعار میں کسی موضوع کی اہیمت واضع کرنے کے لیے کوئی ایک لفظ ہار بار دھرایا ہے مثلاً:

عشق سے پیدا نوائے زندگی میں زہر و بم عشق سے مٹی کی تصویروں میں موزدم بہ دم آدمی کے ریشے ریشے میں سا جاتا ہے عشق شاخ کل میں جس طرح باد سحر کابی کا نم

اور

کھول کے گیا بیاں کروں سر مقام مرگ وعشق عشق ہے مرک باشرف ، مرگ ، حیات بے شرف

فردوس جو تیرا ہے کسی نے نہیں دیکھا افرنگ کا ہر قرید ہے فردوس کی مائند

مندوجه بالا پہلی مثال اقبال کے غنائی جوہر کی طرف ہاری راہنائی کرتی ہے اقبال کے اشعار میں لفظوں کا انتخاب کچھ ایسا واقع ہوتا ہے کہ ان کے حروف میں تکرار کی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے ۔ زیر نظر مثال میں د ، ر ، س ، ن ، م اور ی جیسے حروف سے صوتی آہنگ پیدا کیا گیا ہے۔

مندرجہ ذیل دو شعروں ہیں بالتر ٹیب حرف نے اور حرف ک کی تکوار پر غور فرمائیے : یا شرع مسلانی ، یا دیر کی دربانی یا نعرهٔ مستانه ، کعبه بو که بت خانه!

علم فلمهما و حكم، فتر مسيع وكلم الم

افلاک سے آتا ہے نالوں کا جواب آخر کرتے ہیں خطاب آخر ، اٹھتر ہیں حجاب آخر

بعض اوقات شعرا ، شعر یا مصرعہ کے شروع میں بھی ہم قافیہ الفاظ استعال کرتے ہیں ۳۳ ۔ اس سے بھی کلام میں صوتی اثر آفریتی اور غنائیت پیدا کرنے میں بڑی مدد ملتی ہے ۔ اقبال کی غزل میں مثال کے طور پر یہ شعر دیکھیے ،

رائی زور خودی سے ہربت ہیریت ضعف خود سے رائی

اقبال نے بال جبریل کی اکثر اہیات کے دونوں مصرعوں کا آغاز ایک لفظ یا ایک سے زیادہ الفاظ سے کیا ہے جہاں الفاظ کی اس صورت کا اعادہ بڑا دل کشا ہے۔ وہاں اس سے معانی و مطالب کے بھی کئی زاویے قائم ہوتے ہیں:

کہ مری نگاہ تیز چیر کئی دل وجود کاہ الجھ کے رہ کئی میرے توہات میں

کید سرماید' عفل تهی میری گرم گفتاری کم آمیزی کم آمیزی

Poetry: Its Power and Wisdom By Francis x, Connolly - 77
p. 276.

ہو نقش اگر باطل ، تکرار سے کیا حاصل ؟ کیا تجھ کو خوش آتی ہے آدم کی یہ ارزانی ؟

وہ دانائے سبل ، ختمالرسل ، مولائے کل جس نے غبار راہ کو بخشا فروغ وادی سینا

تو کف عاک و بے ہمر ! میں کف عاک و خود نگر ! گشت وجود کے لیے آب رواں ہے تو کہ میں ؟

نهیں فقر و سلطنت میں کوئی امتیاز ایسا یہ سپہ کی تینم بازی ، وہ لگہ کی تینم بازی

ضمیر پاک و نگام بلند و مستئی شوق ند مال و دولت تارون ، ند فکر افلاطون

تیرا امام ہے حضور ، تیری نماز ہے سرور ایسی نماز سے گذر ، ایسے امام سے گذر

من کی دولت ہاتھ آتی ہے تو پھر جاتی نہیں تن کی دولت چھاؤں ہے! آتا ہے دھن ، جاتا ہے دھن!

نہ ہو طغیان مشتاق تو میں رہتا نہیں باق کہ میری زندگی کیا ہے ؟ یہی طغیان مشتاق

فارغ تو نه بیٹھے کا محشر میں جنوں میرا یا ابنا گریباں چاک ، یا دامن یزدال چاک

ہلکہ اس کے الدر تہ بہ تہ کہرائیاں ہوتی ہیں ۔٦١٣

غنائیت کے ایک اہم وسیلہ یعنی ردیف کی کمی کے باوجود ہال جبریل کی غزلوں میں موسیقیت ، آہنگ اور ترنم پیدا کرنے میں اس حد تک کامیابی حاصل کرنا اقبال کے شاعرانہ وجدان کا ثبوت ہے۔ سید عابد علی عابد لکھتے ہیں :

''ردیف کی صوتی اور غنائی اہمیت کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ جو شعراء موسیقی کے رموز سے آگاہ بین وہ یا تو ردیف استمال کرتے ہیں یا قافیہ کی شکل ایسی وکھتے ہیں کہ روی کی وجہ سے یا اور کسی بنا پر ردیف کی سی صورت بیدا ہوتی ہے ۔'''۲۲

ردیف کی عدم موجودگی میں غنائی تاثر پیدا کرنے کے لیے اتبال نے جو طریقے اختیار کیے ہیں۔ ان میں اہم تربن طریقہ الدرونی قافیوں کا استمال ہے۔ اقبال کے ہاں الدرونی قافیے (Internal Rhymes) بڑے سلیتے اور ہنرمندی سے استمال کیے گئے ہیں۔ ''بال جبریل'' کی غزلوں میں ان کا استمال کوشش اور سعی کا نتیجہ معلوم نہیں ہوتا۔ بلکہ تغلیقی جذبہ کی شدت اور اظہار کی سہولت کا نتیجہ معلوم ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اندرونی قافیوں کے استمال میں تعمنع یا آورد کی جائے ایک فطری الداز بایا جاتا ہے۔ اس کا ایک ثبوت یہ ہے کہ اقبال نے الدرونی قافیوں کی ترتیب اور ترکیب کا کوئی غصوص سافیہ وضع نہیں کیا۔ مندرجہ ذیل اشعار کے اندرونی قافیوں سے اندازہ ہوتا ہے کہ قافیوں کی ترتیب نئی شرورت کے مطابق ہدلتی رہتی ہے۔ مئلا

تو ہے محیط بیکراں میں ہوں ، ذرا سی آب جو یا مجھے ہم کنار کر یا مجھے ہے کتار کر

میں کہاں ہوں تو کہاں ہے؟ یہ مکاں کہ لامکان ہے؟ یہ جہاں مرا جہاں ہے کہ تری کوشمہ سازی ؟

۱۹- "اقبال اجالی تیصره" (طبع اول) ، ص ۸۸ - ۹۹ - ۲۹ - ۲۰ امول انتقاد ادبیات"، ، ص ۱۹۳ -

مگر اس احساس اور شعور کے باومف "بال جبریل" میں زیادہ تعداد جیساکہ اوہر جالزہ لیا جا چکا ہے ، غیر مردف غزلوں کی ہے۔ يوں تو كئي قديم و جديد غزل كو شعراء كے بهاں غيرمردف غزايں موجود یں مگر غیر مردف ، غزل سے رغبت اتبال کی طرح ان کے باں ایک عمایاں رجحان کی حیثیت حاصل نہیں کر پائی ۔ اقبال کی ان بے ردیف غزلوں میں غزلیه شاعری کی ایک بنیادی خصوصیت یعنی غنائیت بدرجه اتم موجود ہے۔ غنائیت تغزل کا ایک اہم وصف ہے۔ ردیف کی غنائی اہمیت کے احساس کے باوجود اقبال کا غزل کی غیر مردف ہیئت کو ترجیع دینا تعجب الكيز واقعہ ہے ـ معلوم ہوتا ہے اقبال نے ردیف سے اس لیے اجتناب کیا کہ اس سے قافیہ کی بدولت وجود میں آنے والا فکر انگیز ارتکاز ڈھیلا پڑ جاتا ہے لیکن اس کا یہ مطلب ہر گز نہیں ہے کہ ردیف اور قافیہ کے ترک و اختیار کا کوئی فارمولا وضع کیا جا سکتا ہے کیونکہ تخلیق فارمولوں سے آزاد ایک پر اسرار عمل ہے ۔۔۔ کئی بار ایسا بھی ہوتا ہے کہ نافیر ردیف کے بغیر بے جان ہو جاتے ہیں ۔ البتہ جب کبھی ردیف اور قافیہ ہم آہنگ ہو جاتے ہیں تو اس سے شعر کی معنوی گہرائی اور صوتی اثر میں اضافہ ہوتا ہے - سب سے ہڑی بات تو یہ ہے کہ فنی کامیابی کے لیے تمام تر فنی وسائل کسی تخلیقی شخصیت ، اس کے اسلوب اور نقطہ نظر کے مرہون منت ہوتے ہیں ۔ اقبال کی تخلیقی شخصیت اتنی زور دار تھی کہ ان کی فکری اندار کے منکر بھی ان کی تخلیقی اور ننی صلاحیتوں کا اعتراف کیے بغیر نہیں رہے۔ پرونیسر مجنوں گورکھپوری لکھتے ہیں:

اسی طرح بین غزلوں میں آخری سے پہلے شعر میں اقبال اپنا نام لائے ہیں :

نہیں ہے نا امید اقبال اپنی کشت وہراں سے ذرا نم ہو تو یہ مئی بہت زرخیز ہے ساق

اگر ہوتا وہ مجذوب فرنگی اس زمانے میں تو اقبال اس کو سمجھاتا مقام کرریا کیا ہے

سنا ہے میں نے سخن رس ہے ترک عثانی سنائے کون اسے اقبال کا یہ شعر غریب!

غزل کو اردو میں غنائی شاعری کا بہترین کمونہ خیال کیا گیا ہے۔ غزل کی غنائی کیفیت میں ردیف اور نافیہ کیا حصہ لیتا ہے۔ اس کا جواب ڈاکٹر یوسف حسین خان کے ان الفاظ میں ملتا ہے!

''اس میں شبہ نہبی کہ غنائی شاعری میں خالص موسیقی کی بہ نسبت جس میں بول ہی بول ہوتے ہیں زیادہ تعین پایا جاتا ہے ۔ لفظوں کے معنی ہوتے ۔ ان کا اثر بس اشارتی ہوتا ہے جس طرح موسیقی میں 'سروں اور راگوں کا اعادہ ہوتا ہے ۔ اسی طرح غزل میں ردیف اور قانبے کے اعادے اور ترتیب سے وہی کام لیا جاتا ہے ۔ 64

اگرچہ غزل میں نغمی ، موسیقیت اور غنائیت کئی وسیلوں سے پیدا کی جاتی ہے مگر اس کا موثر تربن وسیلہ ردیف ہی ہے اور اس پر نن غزل کے جمہور ناقدین متفق ہیں ۔ اور اتبال بھی اس رمز سے آگاہ تھے ان کے نزدیک ردیف حسن آفرینی کی قدر رکھتی ہے ۔ انھوں نے ایک خط میں لکھا تھا ،

''... غزل اور رہاعی کے لیے قافیہ کی شوط تو لاؤسی ہے ، اگر ردیف بھی بڑھا دی جائے تو سخن میں اور بھی لطف بڑھ جاتا ہے ... '''''

٥٥- الردو غزل، بار دوم ١٥٠ وء ، سكتبد جامعه ، ص ٥٥ - ٢٠ - ، واقبال نامه، حضد اول ، ص ١٥٥ -

پروفیسر ای جی ہراؤن نے غزل میں مقطع کے رواج کی قیاماً تاریخ متمین کرتے ہوئے لکھا ہے:

"... In later days (but not, I think, before the Mongol invasion) it became customary for the poet to introduce his takhallus, nom de guerre, or "pen name" in the last bayt, or maqta, of the ghazal, which is not done in the qasida." 64

بہرحال یہ طے ہے کہ مقطع بھی فن غزل کی ایک لازمی شرط قرار 
ھا چک ہے - صدیوں سے غزل کو مقطع کا التزام کرتے چلے آ رہے ہیں 
مگر مقطع میں تغلص کی پابندی خیال کے آزادائہ تسلسل میں مائع ہوتی ہے 
گیواکہ شعر میں لازما تغلص کے لیے گنجائش پیدا کرنا پڑتی ہے یا تغلص کی 
مناسبت سے مضمون سوچنا پڑتا ہے ۔ اگثر مقطوں میں تغلص مطالب سے 
میل نہیں کھاٹا ۔ اور بھرتی کا ایک لفظ رہتا ہے ۔ الغرض مقطع میں 
بھر طور تخلص استعال کرنے کی کوشش سے شعر کی معنوی کابت متاثر ہوتی 
ہو اور اس سے معانی اور مضمون میں کھانچا باتی رہ جاتا ہے ۔ علاوہ ازیں 
مقطعوں میں عام طور پر شاعرانہ تعلی کا اظہار ہوا ہے ۔ اقبال کو روایت 
پرستی اور رسمی ہاتوں سے کوئی سروکار نہ تھا ۔ اس لیے اقبال کو غزلوں 
میں مقطع کی بلاجواز رسم ترک کرتے ہوئے کوئی ہچکچاہئ محسوس نہیں 
ہوئی ۔ علامہ اقبال ، مولالا گرامی کو اپنے ایک خط میں اپنی ایک فارسی 
غزل نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں :

"بس اتنے ہی شعر تھے ، مقطع لکھنے کی عادت ہی نہیں ۔" ٥٨٠٠ اقبال نے "بال جبریل" کی ستر (22) غزلوں میں صرف سات غزلوں میں مقطعر کہر ہیں ۔

ایک غزل کے درج ذیل آخری دونوں شعروں میں نام آیا ہے:

دیا اقبال نے ہندی مسلمانوں کو سوز اپنا

یہ ایک مرد تن آسان تھا، تن آسانوں کے کام آیا

اسی اقبال کی میں جستجو کرتا رہا برسوں

ہڑی مدت کے بعد آخر وہ شاہین زیر دام آیا

<sup>-</sup> A Literary History of Persia, Vol. II, p. 27 - ه - د . اسكاتيب البال بنام گراس" ، ص ۱۹۳ -

کے دونوں مصرعے بقفلی ہوں ۔ باق ابیات غزل میں صرف مصرح ثانی میں قانی میں قانی میں قانی میں قانی میں قانی میں قانیہ ہوتا ہے ۔ ۵۵

چونکہ مطلع غزل کی ہیئت کا ایک لازمی جزو ہے۔ اس لیے غزل میں بہر طور اس کا النزام کیا جاتا ہے۔ غزل گو شعرا کے دواوین اور کلیات سے بھی اس روایت کی پابندی کا ثبوت ملتا ہے۔ اگر مطلعوں کا بنظر غائر مطالعہ کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ اگثر مطلع کہنے کے لیے شعراء کو ہڑی کاوش کرنا پڑتی ہے۔ دیکھنے میں آیا ہے کہ کئی موقعوں پر مطلع کے دونوں مصرعوں میں مکمل ہم آہنگی وجود میں نہیں آئی۔ اور مطلع کے دونوں مصرعوں میں مہم اور خنی معنوی مطابقت پیدا ہو سکی ہے۔ بعض شعراء نے ان دقتوں کا احساس کرتے ہوئے بعض موقعوں پر اس شرط کو ملحوظ نہیں رکھا۔ مثار غالب کے دیوان میں گئی غزلی مطلع کے بغیر ہیں۔ اس طرح اقبال نے عض روایت نبھانے کی بجانے ترک مطلع کے بغیر ہیں۔ اس طرح اقبال نے عض روایت نبھانے کی بجانے ترک رسم کو ترجیح دی ہے۔ مثار بال جبریل کی درج ذیل دو غزلوں میں اقبال نے غزل کی ہیئت کی اس پابندی سے اغراف کیا ہے:

یا رب یہ جہان گزراں خوب ہے لیکن کیوں خوار ہیں مردان صفا کیش و ہنرمند

کی حق سے فرشتوں نے اقبال کی غازی کستاخ ہے کرتا ہے فطرت کی حنا بندی

مطلع کی طرح غزل میں مقطع بھی ہیئت کا ایک لازمی جزو سمجھا جاتا ہے ہوفیسر عبدالقادر سروری مقطع کی تعریف کرتے ہوئے لکھتے ہیں :

''. . آخری شعر جس پر غزل ختم ہوتی ہے مقطع کہلاتا ہے ۔ مقطع میں عموماً شاعر اپنا مختصر نام لاتا ہے ، جس کو تخلص کہتے ہیں۔''۵۲

۵۵- "مر القصاحت" مطبوعه نولکشور ، ص ۵۶ - نیز دیکھیے : غزل کی میثت کا سوال ، ادب لطیف سالنامه عوم و م اور مباحث ص ۹ م ۵ -براؤن A Literary History of Persia, Vol. II, p. 27

اور غزل کا فن از ڈاکٹر مسعود حسین ''ادب لطیف'' ، جولائی س، ۱۹۵۵ م ص س ۔

۵۰ د «جدید اردو شاعری» اشاعت ۱۰۰۹ و کتاب منزل لاهور ، ص ۰۰۰ - ص

اس پر شعر کے پورے خیال کا بوجہ ہوتا ہے۔ اس لیے کسی حد تک قانمے کی تنگ کا کلہ مجا ہے ۔ غلط انتخاب یا تو شعر کو ہزلیات کی حد تک لے جاتا ہے یا پورا شعر ریت کی دیوار کی طرح بیٹھ جاتا ہے ۔ ۵۳۴۰

عض قانیہ بندی ، کاریگری یا لفظی بازی گری تو ضرور ہے ۔ مگر خیال ، جذبه یا احساس کے فنی اظہار کا کال ہرگز نہیں ہے۔ اس لیر قلفیہ پیائی کو مستحسن خیال نہیں کیا جاتا ۔ البتہ غزل میں قافیر کا تغلیقی سطح پر استعال مضمون کی تعمیر اور معانی و مطالب کی تشکیل کرتا ہے گویا مضہون طرازی قافیر کی مرہون منت ہے ۔ ظاہر ہے لئے مضامین نثر قافیوں کے متناضی ہوں کے چولکہ اتبال نے اپنر نظام فکر کے سیاق و سباق میں غزلیں کہیں ۔ اس لیر برانے اور مستعمل قافیے ان کے لیے کار آمد له ہو سکتے تھے ۔ اس لیے انھوں نے ایسے غیر مستعمل قافیے دریافت کیے ۔ جو ان کے نئے مضامین کے فکری پہلو کی ترجانی کی صلاحیت رکھتر تھر ۔ اردو غزل میں نثر قافیوں کو قابل قبول بنانا اقبال کا فئی اجتہاد ہے۔ بے شک اقبال نے بھی قافیر کی مدد سے ہی اپنی غزلیات کے اشعار میں مضمون کی تکمیل کی ہے مگر کمیں یہ مسوس نہیں ہوتا کہ قافیہ تنگ ہے۔ بلکہ شعر کے دوسرمے الفاظ کے ساتھ قافیہ کی بگالگت اور ہم آہنگی بڑی فطری معلوم ہوتی ہے۔ اتبال کے غزلیہ اشعار میں اکثر قافیہ نقطه عروج کا منصب ادا کرتا ہے۔ یہ اقبال کے قوانی کا اضافی حسن ہے۔ جو دوسرے بڑے غزل گووؤں کے ہاں موجود تو ہے مگر اقبال کے قوافی کا یہ حسن ان شعراء کے ہاں ایک مستقل خوبی یا خصوصیت نہیں بن يايا \_

علمائے فن ، مطلع کو غزل کی ہیئت ترکیبی کا ایک اہم اور ضروری عنصر خیال کرتے ہیں ۔ مولانا اصغر علی روحی دبیر عجم میں لکھنے ہیں :

". . . غزل را چون تصیده سطلع ضروری است . . . " ۵۳۰

مولف محر الفصاحت کے مطابق :

غزل ان اشمار ستنق الوزن و التواني كو كلمتے بيں جن كي بيت اول

٣٥٠ غزل كا فن ، ادب لطيف ، جولائي ١٩٥٣ ، ص ٥٠ س

اور قانیہ پر بطور تخلیقی محرک ، ڈاکٹر عید صادق نے ایک جگہ بڑی اچھی بحث ہے :

''غزل پر شدید ترین الزام یہ عاید کیا جاتا ہے کہ اس میں شاعر اپنے خیالات کا اظہار نہیں کر سکتا ۔ اس میں وہی کوچھ کہا جا سکتا ہے جس کی قافیہ اور ردیف اجازت دیتے ہیں اور وہ الفاظ کا سہارا لیتے ہوئے آخرکار ایک مطلب تک پہنچ جاتے ہیں ۔ اس میں ذرا شک نہیں کہ ادلی قسم کے شعراء کا یہی شیوہ ہے ۔

. . . لیکن حقیقی شعراء نانیے کی مدد سے خیال کی جستجو میں سرگرداں نہیں ہوتے ، بلکہ قافیے کی مدد سے سعا ایک مکمل خیال ان کے سامنے آ جاتا ہے۔

باقی رہا قافیے کا خیال کی طرف رہنائی کرنا تو اس میں کوئی قباحت نہیں ۔ علاوہ ازیں یہ تنقید صرف غزل کو شعرا پر ہی نہیں بلکہ تمام شعراء پر صادق آتی ہے ۔ انگریزی شاعر ڈرائی ڈان نے لکھا ہے کہ قافیے کی بڑی خوبی یہ ہے کہ اس کی مدد سے شاعر کا دماغ ایک خاص خیال کی طرف منتقل ہو جانا ہے ۔ نقسیات کے ماہر اس بات پر سفق ہیں کہ کوئی خیال خود بخود ہارے شعور میں نہیں آ سکنا ۔ اسے کسی نہ گسی ایتلاف کی ضرورت ہے ، خواہ وہ مرثی ہو یا غیر مرثی ۔ پس قافیے کی خوبی یہ ہے کہ اس کی مدد سے ایک پورے کا پورا خیال شاعر کے سامنے آ جاتا ہے ۔ کہ اس لیے یہ کہنا کہ صرف غزل کو شاعر قافیے کے دست نگر ہیں ، درست نہیں ۔ درست نگر ہیں ، درست نہیں ۔ درحقیقت شعراء کو خیال قافیے ہی کی مدد سے سوچھتے ہیں اور یہ ایک عالم گیر حقیقت ہے ۔ ۵۲

بہرحال اسِ انتباس سے شعرِ میں قافیے کی فئی اہمیت کا اندازہ ہوتا ہے اور یہ بھی ہتہ چلتا ہےکہ غزل کے اشعار کی تخلیق میں قافیہ کا کردار بنیادی نوعیت کا ہے۔ ڈاکٹر مسعود حسن خاں نے موزوں قافیہ کے استعال کی بابت بڑی صحیح بات کہی ہے:

''نافیہ چونکہ غزل کا محور ہوتا ہے اس لیے اس کی چولیں ایک طرف تو ہار ہار دھرائی جانے والی ردیف سے بٹھانی پڑتی ہیں اور دوسری طرف

٥٦- درياش ادب" ، حميه اول ، پنجاب يونيورسني پريس لامور ، ١٩٦٧ - ١٩٠٠ -

''... غزل اور رہاعی کے لیے قافیہ کی شرط تو لازمی ہے ، مگر ردیف بھی بڑھا دی جائے تو سخن میں اور بھی لطف بڑھ جاتا ہے''۔۔ ہ

اس كا مطلب ہے كہ اقبال رديف كو زاويد ميں شار كرتے تھے ۔ چونكہ اقبال كى نظر معانى و مطالب پر مبذول رہتى تھى اس ليے محاسن كلام ان كے باں ثانوى حيثيت ركھتے ہيں ۔ يہ الگ بات ہے كہ وہ قطرى اور خداداد شاعرائه ذہانت كے مالك تھے ۔ لہذا ان كا كلام محاسن اور صنائع و بدائم سے خالى نہيں ۔ البتہ بقول سيد عابد على عابد :

"... منائع لفظی کے سلسلے میں اقبال نے ہمیشہ یہ نکتہ سلحوظ رکھا ہے کہ ان کے استعال کی غایت ہی یہی ہو کہ شعر میں دلپذیر آہنگ ، نغمہ اور ترنم پیدا ہو جائے" ۵۱۰ ۔

اقبال نے بال جبریل کی غزلوں میں جہاں قافیے کی فئی اہمیت کو بطور خاص ملحوظ رکھا ہے۔ وہاں قافیوں کی ندرت اور جدت سے نئے مضمون پیدا کرنے کے سلسلے میں بڑا فائدہ اٹھایا ہے۔ اردو غزل میں قافیوں کے آٹھ دس سلسلے مروج رہے ہیں مثلاً جہاں فغاں ۔ بہار ، نگار ، قرار ۔ چمن ، سمن ، کفن ، دمن ۔ سحر ، نظر ، خبر ۔ ہتھر ، نشتر ، گوہر۔اور اس وضع کے چند دوسرے سلسلے ؛ عموماً ان سلسلوں کے مروج اور مستعمل قافیے ہی کام میں لائے جاتے ہیں ۔ مگر بال جبریل میں قافیوں کے نئے سلسلے یا ایسے سلسلے جو کمیاب ہیں ، لائق توجه ہیں :

آرزو مندی ، غداوندی ، پابندی ، دیر پیوندی ، آشیال بندی ، فرزندی ، الوندی ، حنا بندی ـ

بے نیازی ، نے نوازی ، کرشمہ سازی ، رازی ، شاہبازی ، تازی ، 
تیغ ہازی ، دل نوازی ، برہانی ، فراوانی ، نگہبانی ، غزل خوانی ، ارزانی ، 
مسلمانی ، زندانی ، فانی ، درویشی ، خویشی ، اندیشی ، گوسفندی و میشی ، 
یشی ، بیشی ، رفیق ، طریق ، خلیق ، دقیق ، توفیق ، عتیق ، 
تعمدیق ، زندیق ، صف ، ہدف ، تلف ، شرف ، ہکف ، تحف ، نجف ، مشتاق ، 
ہاتی ، ساتی ، آفاق ، اوراتی ، خلاتی ۔ شاعر کے لیے قافیے کی نفسیاتی ضرورت

<sup>.</sup> ۵- ''اقبالنامه'' ، حصد اول ، ص ۲ - در اقبالنامه'' ، حصد اول ، ص ۲۵ -

جاتا تھا۔ اقبال نے غزل میں ردیف کی محض رسم ادا کرنے کی جائے اس معاملے میں آزادہ روی اختیار کی ۔ انھوں نے بال جبریل میں طویل ردیفوں سے اجتناب برتا ہے۔ وہ قافیے سے پیوست ہو جائے والی مختصر ردیفیں اختیار کرتے ہیں مگر ان کا عمومی رجحان غیر مردف غزلوں کی طرف ہے۔ فراق گورکھپوری نے ایک جگہ لکھا ہے :

'لیے ردیف کی غزلوں میں مسلسل نظم کے کچھ امکانات پیدا ہو جانے ہیں''۔ ^ اقبال کی غزل کی ایک اہم خصوصیت (جیسا کہ پہلے ہیان ہو چکا ہے) تسلسل خیال ہے۔ لہذا اس کے لیے غیر مردف یا غنصر ردیف کی غزلوں ہی موزوں تھیں ہیں وجہ ہے کہ بال جبریل کی غزلوں میں لمبی ودیفیں نہیں ہیں۔ بال جبریل کی غزلوں کی عبموعی تعداد ستر (عے) ہے۔ اگر غیر مردف ، مختصر ردیف اور طویل ردیف کی غزلوں کا شار کیا جائے تو ہمض داوس نتائج سامنے آتے ہیں۔ مثار بال جبریل میں سب سے زیادہ غیر مردف غزلیں ہیں۔ ان کی تعداد پاس (عی) ہے۔ بس سے زیادہ غیر مردف عزلیں ہیں۔ ان کی تعداد پاس (عی) ہے۔ بیس (عیر) غزلوں کی ردیف مختصر ہے۔ اس اختصار کی یہ نوعیت ہے کہ طویل ردیف کی ددیف ایگ یا دو لفظوں ہر مشتمل ہے۔ صرف سات غزلیں طویل ردیف کی حامل ہیں۔ ان میں سے بیشتر غزلوں میں ردیف کے الفاظ تین سے زیادہ نہیں ہیں۔ چونکہ غزل گو شعراء نے بالالتزام ردیف کا استعال کیا ہے۔ اس لیے عام طور ہر ودیف کو غزل کے قنی شرائط میں ایک لاینفک جزو سمجھا جاتا ہے مگر سید عابد علی عابد نے شمس قیس ایک لاینفک جزو سمجھا جاتا ہے مگر سید عابد علی عابد نے شمس قیس ایک لاینفک جزو سمجھا جاتا ہے مگر سید عابد علی عابد نے شمس قیس کی شعر کی تعریف کے حوالے سے غزل کی بحث میں لکھا ہے:

''۔۔۔۔ ردیف کی موجودگی پر غزل کو اصرار نہیں ۔۔۔۔ لیکن غزل جو بعض معاملات میں تطعاً سمجھوٹا نہیں کرتی لہ لچک کھاتی ہے۔ قائمے کے وجود پر مصر ہے'''''''

علامہ اقبال نے بھی ایک خط میں غزل کے لیے ردیف کی جائے قافیہ ہی کو ایک لازمی شرط قرار دیا ہے:

٨م. اندازے (فروغ اردو لاہور ایڈیشن) ص ، سمب ٨

ہے کہ خیالات میں افتلاب پیدا ہو۔ اور بس! اس بات کو مدنظر رکھ کر جن خیالات کو مفید سمجھتا ہوں ان کو ظاہر کرنے کی کوشش کرتا ہوں ۔ ۔ ۔ ۔ ، م ۵۰۰

''۔۔۔۔۔ میں نے کبھی اپنے آپ کو شاعر نہیں سمجھا۔ فن شاعری سے مجھے کبھی دلچسپی نہیں رہی ۔ ہاں بعض مقاصد خاص رکھتا ہو۔ جن کے بیان کے لیے اس ملک کے حالات و روابات کی رو سے میں نے لفلم کا طریقہ اختیار کر لیا ہے ، ورثہ

نه بینی خیر ازان مرد فدرو دست که بر من تهمت شعر و سخن بست ۳۶۴

اقبال اپنے اشعار میں معنی ، مفہوم اور فکر کو اس قدر اہمیت دیتے ہیں کہ اس کے ابلاغ اور ترسیل کے لیے لفظی و معنوی محاسن تو ایک طرف رہے وہ تو فن شعر کے بنیادی لوازم میں سے قافیہ جیسے اہم عنصر کے لیے بھی زیادہ تردد نہیں کرتے ۔ معلوم ہوتا ہے سید سلیان ندوی ہے۔ اقبال کے نام خط میں اسرار خودی پر تبصرہ کرتے ہوئے ہمض قوانی کو علی نظر خیال کیا ۔ اس کے جواب میں علامہ رقم طراز ہیں :

مثنوی غزل کے مقابلے میں بہت زیادہ لچک رکھتی ہے اور اس صنف میں خیال کے فنی اظہار کی سہولت نسبتاً زیادہ بہم پہنچتی ہے اور اس کے باوجود اقبال نے مثنوی کا پیرایہ اختیار کرتے ہوئے بعض باتوں میں عمداً تسابل برتا ''کیونکہ شاعری مثنوی سے مقصود نہ تھی''۔ اور جب افھیں اپنے افکار کے اظہار کے لیے غزل کا پیرایہ اختیار کرنے کی ضرورت بیش آئی تو وہ غزل کے ان عناصر کو کیسے گوارا کر سکنے تھے جو ان کے جذبہ اور فکر و خیال کے اظہار میں حارج ہو رہے تھے۔ مگر غزل میں ان عناصر کا وجود ضروری یا کم از کم مستحسن ضرور خیال کیا

هم. اقبال تامه حصه اول ـ ص، ۱۰۸ -

وبها ايضاً وص ، ١٩٥ ، ١٩٠ -

ےہ، ایضا ۔ س ، ۸۵ ، ۸۹ -

میں ہونا لازمی ہے۔ اسی طرح غزل میں مطلع اور مقطع کی ہابندی بھی ضروری قرار دی گئی ہے ۔ علاوہ ازیں غزل کے ہر شعر کا منفرد اور خود مکتنی ہونا بھی ایک بنیادی تقاضا ہے۔ بال جبریل کی غزلیات کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اقبال نے زیر نظر غزلیات میں جہاں ان تین بنیادی خابطوں کا لحاظ رکھا ہے۔ وہاں بیشتر غزلوں میں بعض ادور میں بڑی جرأت اور بیباکی کے ساتھ مکمل یا جزوی انحراف بھی کیا ہے ۔ البتہ ایک میر اور قافیہ کی شرط کی پوری پابندی کی ہے۔ اگر اس شرط کی پابندی ملعوظ له رکھی جاتی تو غزل کی ہئبت ہی تبدیل ہو جاتی ۔ اقبال نے ردیف کے باب میں ایک لچک سے بہت فائدہ اٹھایا ہے .. فارسی اور اردو غزل کی تاریخ میں غیر مردف غزلوں کے محونے موجود میں مگر ردیف کے التزام اور اہتمام کا عام رجحان رہا ہے ۔ بلکہ دلی اور لکھنؤ کے بعض ادوار میں طویل سے طویل ردینوں کے استعال کو سہارت اور کمال فن کا ثبوت سمجها گیا ۔ اس طریق کار سے معنی و سفہوم کی حیثیت ثانوی ہو جاتی ہے کیولکہ بیک وقت طویل ردیف کی سناسبت سے قافیہ لبھانا اور ساته می موضوع کو گرفت میں رکھنا آسان کام نہیں۔ اس عمل میں معنویت کا مفقود ہونا قرین قیاس ہے۔ حالی نے اسی خرابی کا احساس كرت ہوئ لكھا :

''۔۔۔۔ ہارے ہاں قافیے کے پیچھے ایک ردیف کا دم چھلا اور لگا لیا گیا ہے۔۔۔۔ اگر ممام اردو دیوانوں میں غیر مردف غزلیں تلاش کی بیائیں تو ایسی غزلیں شاید گنی کی نکلیں۔۔۔۔ ودیف اور قافیے کی گھائی خود دشوار گذار ہے تو اس کو اور زیادہ کٹھن اور ناقابل گذو بنانا انھیں لوگوں کا کام ہو سکتا ہے۔ جو معنی سے کچھ سروکار نہیں رکھتے'' ۔ ""

اقبال نے اپنے کئی اشعار اور کئی خطوط میں اپنے فئی نقطہ نظر کی وضاحت کی ہے ۔ مثلاً ایک خط میں اقبال ہرملا اس بات کا اظہار کرتے ہیں کہ :

"شاعری میں لٹریچر بحیثیت لٹریچر کے کبھی میرا مطمع نظر نہیں رہا کہ فن کی باریکیوں کی طرف توجہ کرنے کے لیے وقت نہیں ، مقصود صرف یہ

بهم. مقدمه شعر و شاعری ، مرتبه داکثر وحید قریشی - ص ۲۵۹ -

بچے ، جوان اور ہوڑھے سب تھوڑا بہت اس کا چٹخارا رکھتے ہیں .....
لیکن غزل کی اصلاح جس قدر ضروری ہے اسی قدر دشوار بھی ہے۔ غزل
میں جو عام دلفریبی ہے اصلاح کے بعد اس کا قائم رہنا مشکل ہے جو کان
ٹھمری سے مائوس ہو جاتے ہیں وہ دھرہت اور خیال سے لذت نہیں اٹھا
سکتے ۔۔۔۔ زمانہ بآواز بلند کہ، رہا ہے کہ یا عارت کی ترمیم ہوگی یا
عارت خود نہ ہوگی ۔"ا"

بہر حال یہ ثابت ہے کہ اقبال نے غزل کی اصلاح میں بڑا اہم کردار ادا کیا ہے۔ اقبال نے غزل کو معنوی عبوب اور فنی لقائص سے پاک کرنے کا مشکل ترین فریضہ انجام دیا ہے۔ اصلاح غزل کے باب میں اقبال کا کہال یہ ہے کہ غزل میں انقلابی تبدیلیوں کے باوجود دلکشی اور دلفریمی میں کوئی کمی واقع نہ ہونے دی۔ بقول عزیز احمد:

''نظم کی صنف نے اقبال کے ہاتھ میں . . . ایک طاقتور حربے کی شکل اختیار کر لی . . . . . انھوں نے بعد میں غزل کی طرف پھر توجہ کی تو اس کا پرانا انداز بالکل منقلب کر دیا ، اس کی کلاسیکیت ختم ہوگئی اور پر لطف طنز سے لے کر عمرانی مسائل تک اس کے موضوعات میں داخل ہو گئے اور اگر آج غزل کا احیاء ہو رہا ہے تو بلاشبہ اس کا سبب اقبال کی نئی طرز کی غزل گوئی ہے'' ۔ ۳۲

اقبال کی غزل کا فئی زاویے سے جائزہ لیں تو پہلی ہی نظر میں یہ ہات سامنے آتی ہے کہ اقبال نے جس طرح اردو غزل کو روایتی مضامین کے وداع اور نئے مضامین کے استقبال کے لیے تیار کیا۔ اسی طرح غزل کو ہمض فئی قیود سے رستگای دلائی۔ ڈاکٹر بجد صادق صنف غزل کے تعارف میں ایک جگہ لکھٹر ہیں ب

''در حقیقت وہ قوانین و ضوابط جن سے ہم کسی صنف کا جائزہ لیتے ہیں ، خود اس صنف میں مضمر ہوتے ہیں اور از روئے انصاف انھیں صرف الھیں قواعد سے جانچا جا سکتا ہے''۔۳۳

غزل کی صنفی شرائط میں غزل کا ایک بحر اور ایک ردیف و قافیه

۱ ۲۰۵ مقدمه شعر و شاعری مرتبه ۱۵کٹر وحید قریشی - ص ، ۲۰۵ ،

۲۰۸ - بهر ثقافت باکستان مرتبه شیخ بد اکرام ، مضمون اردو ادب از عزیز احمد . ص ، ۲۲۵ -

<sup>-</sup> تهمد رياض ادب ، حصر اول ، پنجاب بونيورسي بريس لاوور -

بال جبریل میں سب سے زیادہ تعداد ان غزلوں کی ہے جن میں کچھ مفرد اور کچھ مسلسل اشعار ہیں ، اس طرز کی بعض غزلوں کے مطلع درج ذیل ہیں :

کال ترک نہیں آب و کل سے سہجوری اکل ترک ہے تسخیر خاکی و نوری اخودی وہ بحر ہے جس کا کوئی کنارہ نہیں او آبجو اسے سمجھا اگر تو چارہ نہیں استعمام دے گئی ہے بجھے ہاد صبح گاہی کہ خودی کے عارفوں کا ہے مقام ہادشاہی اور چیز ہے بحو خود کائی ہر ذرہ شہید کبریائی شعور و ہوش و خرد کا معاملہ ہے عجیب مقام شوق میں ہیں سب دل و نظر کے رقیب

ان مختلف لوعیت کی مثالوں سے یہ اس واضح ہو جاتا ہے کہ اتبال کی غزلوں میں بے ربطی ، انتشار ، پراگندگی اور تضاد موجود نہیں جو روایتی اور رسمی غزلوں میں عام رہا ہے۔ اس کے خلاف حالی نے مقدمہ شعر و شاعری میں احتجاج کیا ہے۔ علاوہ ازبن حالی نے لکھا تھا :

اور کے اصلاح ممام اصناف سخن میں سب سے زیادہ اہم اور ضروری ہے ۔ قوم کے لکھے پڑھے اور ان پڑھ سب غزل سے مائوس ہیں ،

پھر چراغ لاله سے روشن ہوئے کوہ و دمن ، و اے اسیر مکان ا لا مکان سے دور نہیں جب عشق مکھاتا ہے آداب خود آگاہی ستاروں سے آئے جہاں اور بھی ہیں نہ تخت و تاج میں ، نے لشکر و سیاہ میں ہے ہے یاد جھے ا نکتہ سلان خوش آہنگ فتر کے ہیں معجزات تاج و سریر و سیاہ

بال جبریل میں ایسی غزلوں کی تعداد بھی کانی ہے جن کے مختلف اشعار سے ایک جزو کی کیفیت مرتب ہوتی ہے ۔ ایک غزل کے اندر ان اجزا یا ٹکڑوں میں خیالات کے ایک سے زیادہ سلسلے ملتے ہیں ۔ چونکہ ان ٹکڑوں میں فکر اقبال کے مختلف عناصر ہی بیان ہوئے ہیں ۔ اس لیے ان میں روایتی غزل کی معترضہ بے ربطی اور انتشار معلوم نہیں ہوتا ، ذیل کی غزل اس کی مماثندہ مثال ہے :

ما سکتا نہیں پہنائے فطرت میں مرا سودا غلط تھا اے جنون شاید ترا الدارہ صحرا

اس غزل میں فاسفہ اقبال کے حوالے سے چار مختلف سلسلے نظر آتے ہیں - خود اقبال نے اس غزل کے مختلف حصوں میں امتیاز قائم کیا ہے -

اسی طرح کی اور مثالیں بعض غزلوں میں ملتی ہیں ۔ مثلاً :

یہ کون غزل خواں ہے پر سوز و نشاط انگیز اغدیشہ دانا کو کرتا ہے جنوں آسیز بال جبریل کی بیشتر غزلیات میں صنف غزل کی ایک بنیادی اور اہم خصوصیت ، یعنی بر شعر کا ایک مکمل اکائی ، الگ وحدت ، یا مفرد و خود مکتفی ہونا بھی ان کے صنف غزل سے تعلق کی دلیل ہے ۔ ان غزلیات کے اشعار کی الفرادی حیثیت کے پیش نظر ہر شعر کو غزل سے علیحدہ کر کے لطف اندوز ہوا جا سکتا ہے اور اکثر اشعار نختف موتعوں ہر اکائی کے طور پر پیش بھی کیر جانے ہیں ۔ اس سے نہ تو شعر کی وحدت اور انفرادیت مناثر ہوتی ہے اور نہ ہی متعلقہ غزل میں کوئی کھانچا 'بمودار ہوتا ہے۔ یہ بھی انبال کا خاص کارلامہ ہے کہ ان کی غزل میں خیالات کے انتشار اور تضاد کی کیفیت نظر نہیں آئی ہے ۔ خالباً اس کی وجہ یہ ہے کہ ہر شعر ان کے کسی نہ کسی فکری پہلو سے نسبت رکھتا ہے۔ غزل پر حالی ، کلیم الدین احمد ، عظمت الله خان ، جوش ملیح آبادی اور بعض دوسرے ناقدین نے ایک بڑا اعتراض یہ کیا تھاکہ غزلیات میں خیالات اور مضامین اس قدر متناقض ، متصادم اور متضاد ہوتے ہیں کہ ان سے قاری کی طبیعت متنقض ہو جاتی ہے ، اس صورت حال سے قاری پریشان ہو کر اس نتیجے پر پہنچتا ہے کہ ان مضامین کی اساس تجربہ ، مشاہدہ ، خلوص اور صداقت پر نہیں اور یہ محض شعراکی قافیہ پیانی اور خیال آرائی ہے ۔ مگر اقبال کی غزل خیالات کے اس انتشار اور نزاجیت کا شکار نہیں ۔ اگرچہ کمیں کمیں مضامین کا آہم میں بظاہر کچھ ربط نہیں لیکن ایک غزل میں متضاد خیالات اکٹھے نہیں ہو پانے ۔ بہر حال بال جبریل میں ایسی غزلیں بکثرت دستیاب ہیں جن کے اشمار میں تساسل ہے اور جس میں مطلم سے مقطع تک تمام اشعار میں ایک ہی خیال یا مضمون پیش کیا کیا ہے۔ ایسی غزلوں میں سے چند کے بہلے مصرعے ذیل میں درج کیے جائے ہیں ۔

اثر کرمے نہ کرے سن تو لے مری فریاد

اپنی جولان کاه زیر آسان سمجها تها میں

عالم آب و خاک و باد سر عیاں ہے تو کہ میں

ربط و تسلسل النا گہرا ہو جاتا ہے کہ یہ غزلیں نظم سے قریب تر ہو جاتی ہیں ۳۹ ۔ اس بنا پر اقبال کی تمام غزلوں کو نظم نما قرار دے دینا درست نہیں ۔ اقبال کی غزل کے اس اہم پہلو پر ڈاکٹر قرمان فتحبوری کی رائے بڑی متوازن ہے ، وہ لکھتے ہیں :

" . . . . اقبال نے اپنی غزل کو مض شخصی تاثرات کی ترجانی تک عدود نہیں رکھا بلکہ اسے ایک ایسا اجتاعی و آفاقی وخ دیا ہے جس نے غزل کو وسعت معانی اور وحدت مطالب کے لحاظ سے ، فظم کا مد مقابل بنا دیا ہے - بعض نظم نکار شعراء خاص طور پر حضرت جوش ملیم آبادی ، جس غزل کو جان سے مار دینے کی فکر میں تھر وہی غزل اقبال سے فکر و فن کی تازہ رامتیں اور زبان کی ائی وسمتیں لر کر کچھ اس انداز سے منظر عام پر آئی کہ خود نظم کے لیے ایک طرح کا خطره بن گئی ۔ اقبال سے پہلے یہ خیال کیا جاتا تھا کہ غزل کی صنف صرف عشقیہ جذبات و منتشر خیالات کی متحمل ہو سکتی ہے ، گہرے سیاسی و فلسفیانه افکار اور آئے دن بدلتے ہوئے ساجی رجعانات کی ترجانی کا حق اس سے ادا نہیں ہو سکتا ۔ اقبال نے حکیالہ موضوعات اور نظری مسائل کو غزل میں جگہ دے کر اس خیال کا بطلان کر دیا ۔ ان کی غزلوں میں معنوی تسلسل یا وحدت تاثیر کی کیفیت تو خیر ہر جگہ موجود ہی ہے جو کہ ایک ہی موڈ میں کہی ہوئی غزل کے اشعار میں بهر طور وونما هو جاتی بے لیکن ان غزلوں میں وہ خارجی آہنگ بھی موجودہے جو اقبال سے پہلے صرف نظم کا طرہ امتیاز خیال کیا جاتا تھا یہ خارجی آمنگ محض قافیہ و ردیف یا غزل کے فارم کا پیدا کردہ نہیں ہے بلکہ آسے منظم افکار و مربوط خیالات کی ترجانی اور اشعار کے ارتباط معنوی نے جنم دیا ہے یہ ترجانی اور ارتباط معنوی کم و بیش اقبال کی ہر غزل کے اشعار میں نظر آتا ہے، "" یہاں یہ بات قابل اوجہ ہے کہ ڈاکٹر فرمان صاحب نے ہر غزل کو مربوط قرار نہیں دیا ۔

وم. دیکھیے بال جبریل کی غزلیات ۔

<sup>.</sup> ہے۔ اقبال سب کے لیے از ڈاکٹر قرمان فتح پوری - ص ۱۳۸۳

ه٨٦ طبع اول ١٩٤٨ - -

میں سے مندرجہ ذیل آرا زیر نظر مقالہ کے آغاز میں درج کی جا چکی ہیں۔ پرونیسر آل احمد سرور کے مطابق :

"اتمال نے غزل اور نظم کے نرق کو کم کر دیا ہے ۔""

ڈاکٹر سید عبداللہ کی رائے ہے کہ :

''اقبال کے یہاں غزل اور قطعہ کے درمیانی فاصلے کم ہو گئے ۔'''''

در اصل مسلسل غزل (مردف یا غیر مردف) ، نظم اور قطعہ میں ہڑا نازک سا فرق ہوتا ہے ۔ ان اصناف میں امتیاز ذوق لطیف اور تجربے کا مرہون منت ہے ۔ بال جبریل میں متعدد نظمیں غزل کی ہیئت میں لکھی گئی ہیں ۔ ان کے باقاعدہ عنوان قائم کیے گئے ہیں ۔ مگر اقبال نے انھیں بہرہ غزلیات میں شامل نہیں کیا ۔ مسلسل غزل اور غزل کی ہیئت میں کہی گئی نظم کا فرق کہاں معدوم ہوتا ہے ؟ بال جبریل کی نظم ''لالہ صحرا'' اس کی بہترین مثال ہے ۔ بال جبریل کی متعدد غزلوں میں مسلسل مضمون نظر بہترین مثال ہے ۔ بال جبریل کی متعدد غزلوں میں مسلسل مضمون نظر بہترین مثال ہے ۔ بال جبریل کی متعدد غزلوں میں مسلسل مضمون نظر ہودور کے فارسی اور اردو شعراء کے بہاں مسلسل غزلوں کے 'تونے ملتے ہیں ۔ حالی لکھتے ہیں :

''.... بڑے بڑے استادوں نے اکثر مسلسل غزلیں بھی لکھی ہیں جن میں ایک شعر کا مضمون دوسرے شعر سے الگ نہیں بلکہ ساری ساری غزل کا مضمون اول سے آخر تک ایک ہے۔ ایسی غزلیں اگر کوئی لکھنی چاہے تو ان میں کسی قدر طولانی مضمون بھی بندھ سکتے ہیں .... ۳۸۔

لیکن مسلسل غزل کی انفرادی مثالیں کم کم ہیں۔ البتہ اقبال کے ہاں مسلسل غزلوں کی تعداد کافی ہے۔ اور چند غزلوں میں تو اشعار کا

٩٧٠ لئے برائے چراغ - ص ١٠٢ -

عهد ادب لطيف سالنامه ـ وهور -

۸ - مقدمه شعر و شاعری ، مرتبه ڈاکٹر وحید قریشی - ص ، ، ۲۲ -

چل اے میری غریبی کا تماشا دیکھنے والے وہ ممغل اُٹھ گئی جس دم ، تو مجھ تک دور جام آیا

گرم ففان ہے جرس اُٹھ کہ گیا قافلہ وائے وہ رہرو کہ ہے منتظر راحلہ!

تیرے نفس سے ہوئی آتش کل تیز تر مرخ چمن! ہے یہی تیری نوا کا صلہ

شعور و ہوش و خرد کا معاملہ ہے عجیب مقام ِ شوق میں ہیں سب دلو نظر کے رقیب

یوں تو کسی بھی صنف ادب میں لفظ و معنی کی دوئی روا نہیں مگر غزل چونکہ بہت نازک اور لطیف فن ہے ، لہذا لفظ و معنی میں کامل مطابقت کے لیے غزل گو کو مشق و ممارست ، فنی ممارت اور زبان و بیان پر مکمل دستگاه کی ضرورت ہوتی ہے ۔ مندرجہ بالا اشعار سے اتبال کی قادر الکلامی ، فنی پختگ ، حسن ادا ، لفظ و معنی کے ربط ، لفظوں کے حسن ترتیب ، موضوع اور اسلوب کی یگانگت ، اظمار و ابلاغ کی کاملیت اور زبان و بیان کی ہم آہنگی کا الدازہ ہوتا ہے ۔ یہ الگ بات ہے کہ اتبال کی شاعری کا کوئی دور بھی فنی طور پر ناپخته اور زبان و بیان کے اعتبار سے غیر ہموار نہیں مگر بال جبریل کی منظومات اور غزلیات اقبال کی تیس بتیس سالہ نمیں مگر بال جبریل کی منظومات اور غزلیات اقبال کی تیس بتیس سالہ نمیں مگر بال جبریل کی منظومات اور غزلیات اقبال کی تیس بتیس سالہ اور خصوصاً غزلوں میں روانی ، صفائی اور برجستگی نے انہیں معجزہ فن کا اور خصوصاً غزلوں میں روانی ، صفائی اور برجستگی نے انہیں معجزہ فن کا محولہ بنا دیا ہے ۔

ایک اور زاویے سے بال جبریل کی غزلیات کا مطالعہ اور جائزہ بھی ضروری ہے۔ جس کی بابت کئی نقادوں نے اشارے کیے ہیں۔ مثار ان

ہجوم گیوں ہے (یادہ شراب خانے میں ا فقط یہ بات ، کہ ہیر مفاں ہے مرد خلیق ا

فقط نگاہ سے ہوتا ہے فیصلہ دل کا نہ ہو نگاہ میں شوخی تو دلبری کیا ہے!

مقام پرورش آہ و نالہ ہے یہ چمن نہ سیر کل کے لیے ہے ، نہ آشیان کے لیے

نہ بادہ ہے، نہ صراحی ، لہ دور پیالہ ا فنط نگاہ سے رنگین ہے ہزم جالالہ!

کلی کو دیکھ ، کہ ہے تشنہ کسیم سحر اسی میں ہے مرے دل کا کمام افسانہ!

احوال عبت میں کچھ فرق نہیں ایسا سوزو تبو تاب اول ، سوزو تبو تاب آخر!

یه پیملے پیر کا زرد رو چاند یے راز و لیاز آشنائی!

نظر آئیں عبھے تقدیر کی گہرائیاں اس میں نہ پوچھ اے ہم نشیں مجھ سے وہ چشم سرمہ سا کیا ہے إ

جھے آہ و فغان نم شب کا بھر پیام آیا تھم اے ربرو کہ شاید بھر کوئی مشکل مقام آیا

یں ۔ مندرجہ ڈیل اشعار سے خانص غزلیہ اشعار کی کینیات کی یاد تازہ ہوتی ہے:

متاع بے بہا ہے درد و سوز آرزو مندی مقام بندگی دے کر نہ لوں شان خداوندی

مرے ہم صنیر اسے بھی اثر بہار سمجھے انھیں کیا خبر کہ کیا ہے یہ لوائے عاشقانہ

دل غیب کے موافق نمیں ہے موسم کل صدائے مرخ چین ہے بہت نشاط انگیز

کہ کئیں راز محبت پردہ دار بھائے شوقی ا تھی نغاں وہ بھی جسے ضبط نغان سمجھا تھامیں

نگہ بیدا کر اے غافل تعلی عین فطرت ہے کہ اپنی موج سے بیگانہ رہ سکتا نہیں دریا

عجب مزا ہے مجھے لذت خودی دے کر وہ چاہتے ہیں کہ میں اپنے آپ میں لہ رہوں

پانی پانی کر گئی مجھ کو قلندر کی ہہ بات تو جھکا جب غیر کے آگے نہ من تیرا نہ ٹن!

کیا صوفی و ملا کو خبر میرے جنون کی ان کا سر دامن بھی ابھی چاک ٹہیں ہے "تغزل کے بنیادی مفہوم اور اس مفہوم میں جو غزل کے لفظ کے ساتھ وابستہ ہے بہت تھوڑا سا فرق ہے ۔ غزل میں عبوب اور عبوبی کی ہاتیں ہیں اور تغزل وہ عبومی کینیت ہے جو عبوب کے ذکر اور عبوبی کی ہاتوں سے پیدا ہوتی ہے ۔ ۔ ۔ ۔

اس تعریف کے مطابق بال جبریل کی غزلیات کا مطالعہ کیا جائے تو کمیں بھی تفزل کے فقدان کا احساس نہیں ہوتا ۔ فکر کی لدرت ، مضمون کی جدت ، اسلوب کی تازہ کاری ، لب و لہجہ کی تازگی اور اچھوتے عاکات کے باوجود غزل کی روایت کا تسلسل نظر آتا ہے ۔ اس میں غزل کی شناسا مخصوص لغت اور فرہنگ ، تلازمات ، علامات ، اشارات اور تلمیحات وغیرہ کا بڑا حصہ ہے ۔ ثبوت کے لیے بال جبریل کی غزلیات میں استعال ہونے والے الفاظ و مرکبات اور تلمیحات کی ایک سرسری فہرست ہی کافی ہے ۔ الفاظ و مرکبات اور تلمیحات کی ایک سرسری فہرست ہی کافی ہے ۔ جو عدہ اور منتخب اشعار کی بڑی تعداد بھی ملتی ہے ۔ جو غزل کے اساتذہ کے عمدہ اور منتخب اشعار کے پہلو بہ پہلو رکھے جا سکتے

ه ۱۰ مطبوعه می رنگ تغزل ، از سید وقار عظیم ، مطبوعه رساله اقبال لابور ، بایت ابریل ۱۹۵۳ -

اقبال نے غزل کے تمام اشاروں اور علامتوں کو تو لے لیا - لیکن غزل کو النا مقصدی بنا دیا کہ ہم یہ سوچتے رہ جاتے ہیں کہ اُسے غزل کہیں یا نظم ۔ تو کیا غزل کو مقصدی نہیں ہونا چاہیے ؟ کمیں کہیں اور گاہ گاہ تو مقصدی یا افادی پہلو غزل میں چار چاند لگا سکتے ہیں لیکن شعور کی چو ئرمی ، جذبات میں جو حلم و بردباری ، آواز میں جو گھلاوٹ اور شعور میں آب و گل کی دئیا کے لیے جو پرستارانہ جذبات اور من و تو کے جو رموز غزل کی جان ہیں وہ اقبال کی غزلوں میں ہمیں نہیں ملتے ۔ ایک فرد عبرد کی بلند آہنگیاں نہایت شد و مد کے ساتھ اقبال کی غزلوں میں ہمیں میں میں میں ماتی ہیں ۔ ۳۳۴

فراق گور کھپوری کی اس رائے ہر تبصرہ اور تنقید مقصود نہیں ،
ہماں یہ رائے صرف یہ دکھانے کے لیے پیش کی گئی ہے کہ جب فراق جیسا
ہڑا لقاد اقبال کی غزل پر رائے ظاہر کرتا ہے تو اس کی بنیاد کسی پرائے
اور ماضی ہمید کے تاثر پر قائم معلوم ہوتی ہے ۔ اگر ہال جبریل ساسنے
رکھ کر اقبال کی غزل پر رائے زنی کی جائے تو شاید لکھنے والا مختلف
تنائج اخذ کرے ۔ اقبال کی غزلوں میں سوز و گداز کی سی کیفیت اور
تغزل کی چاشنی پدرجہ آتم موجود ہے ۔ تغزل اقبال کے کلام کی ایک ایسی
خصوصیت ہے جس سے اُن کی نظمیں بھی متصف ہیں ۔ خود فراق گور کھپوری
خصوصیت ہیں اپنے ایک مضمون میں لکھا تھا :

"۔ ۔ ۔ یہ تاریخ ادب کی ستم ظرینی ہے کہ کچھ غزل کو محض ناظم ہوتے ہیں اور کچھ نظم کہنے والے (جیسے سر بھد اقبال) بہترین غزل کو ہوتے ہیں اور گبھی کبھی نظم کو بیک وقت داخلی و خارجی خوبیوں سے سنوار دیتے ہیں ۔ ۔ ۔"""

پرونیسر سید و قار عظیم مرحوم نے اپنے ایک مضمون ''اقبال کی نظموں میں رنگ تعزل'' میں تغزل کی خصوصیات کا جائزہ لیتے ہوئے اس کی تعریف یوں کی ہے:

سهد لقوش تمبر سم - سم ، جولائي - اكست ١٩٥٠ ، ص ٢٥٠ ؛

<sup>- 741</sup> 

مه. أردو غزل كوئى از فراق كوركهبورى ، شائع كرده اداره فروخ أردو ، لابور - ١٩٥٥ ، ص ١٩٠٢ -

باغ بہشت سے مجھے حکم سنر دیا تھا گیوں ؟
کار جہاں دراڑ ہے ، اب میرا انتظار کر!
یہ مشت خاک ، یہ صوصر ، یہ وسعت افلاک
کرم ہے یا کہ ستم ، تیری لذت ایجاد
قصور وار ، غریب الدیار ہوں ، لیکن
ترا خرابہ فرشتے نہ کر سکے آباد!
مقام شوق تربے قدسیوں کے بس کا نہیں
الھیں کا کام ہے یہ جن کے حوصلے ہیں زیاد!
تو مری رات کو مہتاب سے محروم نہ رکھ
تیرے پیانے میں ہے ساہ تمام اے ساق!
یہ جہاں مرا جہاں ہے ؟ یہ مکاں کہ لامکاں ہے ؟
یہ جہاں مرا جہاں ہے کہ تری کرشمہ سازی ؟
ہو نقش اگر باطل ، تکرار سے کیا حاصل ؟
کیا تجھ کو خوش آتی ہے آدم کی یہ ارزانی ؟

بال جبریل کی غزلیں لب و لہجہ ، رنگ و آہنگ ، لئی زمینوں ، لئے قافیوں اور لئے مضامین ، جلت تشیہ و استعاره ، لدرت خیال ، اسلوب کی تازگی اور طرز ادا کی طرفگ کے لحاظ سے تکمیل فن کا قادر نموند تھیں اور چواکہ یہ استشنا چند غزلوں کے ایک دم کتابی صورت میں سامنے آئی تھیں ۔ اس لیے روایتی غزل کے بیشتر قارئین نے حیرت کے ساتھ ان پر نکاہ ڈالی ۔ حد یہ ہے کہ ایک مدت گزرنے کے بعد بھی بعض لوگ کچھ تعفظات کے ساتھ بال جبریل کے زیر نظر اشعار کو غزل کے زمرے میں داخل کرنے پر آمادہ ہوتے ہیں ۔ مثال فراق گورکھیوری لکھتر ہیں :

''۔۔۔۔ اقبال نے ''ہال جبریل'' اور ''ضرب کلیم'' میں غزل کے بدن اور چولے میں ایک ایسی شاعری ہیش کی جو داخلی ہوئے ہوئے بھی گوشت و ہوست کی شاعری سے بہت دور تھی ۔ اس امر ہر اختلاف رائے ہو سکتا ہے گہ اقبال کی غزلیں غزل کی حدود میں آتی ہیں یا نہیں ۔ غالب نے کہا تھا ؛

ہر چند ہو مشاہدۂ حق کی گفتگو ہنتی نہیں ہے بادہ و ساغر کہمے بغیر أردو غزل كي تاويخ مين بال جبريل كي غزليات نفي اور اجهوت مضامین کی بنا ہر خصوصی اہمیت رکھتی ہیں۔ ان غزلوں میں خودی ، یے خودی ، عشق ، عقل ، موت ، حیات ، فقر ، جمهوریت ، آمریت ، آزادی ، غلامی ، درویشی ، تعلیم ، مکتب ، مدرسه ، فرنگ ، تهذیب ، تقدير ، الهتيار ، جبر ، ارتقاء الساني ، عروج آدم عظمت السان ، عمل ، جد و جهد اور کائنات وغیرہ سے متعلق مضامین ملتے ہیں اور اُردو غزل کی تاریخ میں پہلی ہار اس نوع کے مضامین متعارف ہوتے ہیں ۔ شاید ان میں سے بعض مضامین قدیم غزل کے مضامین سے ماثلت اور مشابہت کے حامل نظر آئیں ۔ لیکن اگر بنظر غائر دیکھا جائے تو یا تو یہ مماثلت ضمنی اور ثانوی ہوگی اور اگر کہیں بادی النظر میں کلی مشابہت ہوگی بھی تو اقبال کے باں اس کا معاشرتی ، سیاسی اور عمرانی پس منظر مختلف ہوگا اور اس کی معنویت ، اقبال کے فکری لظام کے سیاق و سباق میں ، خاص اقبال کے نقطہ نظر کی ترجان ہوگی ۔ تاہم بعض غزلیات میں ہؤی تعداد میں ایسر اشعار بھی موجود ہیں ۔ جن میں غزل کے روایتی مضامین کی بازگشت سنائی دہتی ہے۔ مگر ان کا اسلوب منفرد اور غیر روایتی ہے اور انبال کے لب و لہجہ کا آہنگ روایتی مضمون کی افسردگی کو توانائی ، جوش اور ولولہ میں بدل دیتا ہے۔ ان غزلیات میں جوش اور واولے کا راک خصوصاً ان مقامات پر دیدنی ہے ، جہاں شاعر نے خدا سے خطاب کیا ہے۔ یا خالق حقیقی سے راز و نیاز کے معاملات کا بیان کیا ہے مثلاً :

میری لواے شوق سے شور حریم ذات میں غلفلہ ہاے الامان بتکدہ صفات میں تو نے یہ کیا عجم کو بھی قاش کر دیا میں ہی تو ایک راز تھا سینہ کائنات میں

اگر ہنگامہ ہائے شوق سے ہے لامکان خالی خطا کس کی ہے یا رب! لامکان تیرا ہے یا میرا؟ اسی کوکب کی تابانی سے ہے تیرا جہاں روشن زوال آدم خاکی زبان تیرا ہے یا میرا تو ہے عیط بیکران ، میں ہوں ذرا سی آبھو یا میمے ہم کنار کر یا مجھے ہے کنار کر!

اُردو غزل کی ٹرق اور توسیع میں انبال نے ویسا ہی اجتمادی کارفامہ انجام دیا ۔ جیسا خواجہ حافظ نے آپنے زمانے میں سر انجام دیا تھا کیولکہ جہاں تک اُردو غزل کا تعلق ہے۔ دکنی غزل گوہوں سے لے کر داخ تک مختلف ادوار کے شعراء کے ہاں رسمی اور تقلیدی مضامین کے ساتھ سانھ کئی متاز غزل کو شعراء کے باں بہ اعتبار اسلوب اور مواد انفرادیت کا چلو ممایاں ہے ۔ خصوصاً میں ، غالب اور آتش کے ہاں متنوع موضوعات ، جدت مضامین اور ندرت ادا کا ثبوت ساتا ہے ۔ لیکن بھیٹیت مجموعی اُردو غزل مضامین ، اسلوب ، طرز ادا اور زبان و بیان کے لحاظ سے ایک دائرہ میں سمٹ کر رہ گئی تھی ۔ حتی کہ اتبال کے اوائل عمری کے زمانے میں داغ کا کہال بھی عاشقانہ مضامین ، شوخی اور روزمرہ ، محاورہ کے استعمال اور زہان کے چٹخارہ کا مرہون منت تھا ۔ مگر یہ دائرہ اقبال کے فکری عور سے مطابقت نہ رکھتا تھا۔ اتبال نے جاوید ناسہ (۱۹۲۷) کے بعد أردو زبان میں اپنے خیالات اور تصورات کے اظہار کے لیے جب غزل کی ہیئت منتخب کی تو وہ مضامین جو اقبال ر. و رء سے . ۹۳ و ۵ یا ۹۳۵ و ۵ تک اپنی فارسی تصالیف اور الگریزی خطبات میں بیان کرتے آئے تھے۔ اب بال جبريل كي غزلوں ميں بہ انداز رمز و ايما بيان كئے ان غزلوں ميں له تو قدیم غزلوں کے روایتی مضامین لظر آتے ہیں اور نہ اسلوب اور زبان کے متحجر سانھے ، اُردو ادب کی تاریخ میں یہ ایک بہت بڑا القلاب تھا ۔ عام طور پر ایسے انقلابی اقدام سے مفاہمت دیکھنے میں نہیں آتی ، اس نوع کے اقدامات پر اکثر شدید رد عمل کے مظاہرے ہوتے ہیں ۔ کیونکہ طرز کہن پر اُڑنا السائی فطرت کا خاصہ ہے ۔ اقبال نے نہ صرف بال جبریل کی غزلوں کے حوالے سے اُردو غزل کے لیے نیا آئین اور نیا دستور مرتب کیا بلکہ اسے قابل قبول بھی بنایا ۔ یہ قبولیت اقبال کی غزل کے دور ِ اول سے لے کر بال جبریل تک کم و بیش تیس بنیس سال کی فنی ریاضت اور فکری کاوش کا ممرہ ہے۔ بہرحال اقبال ایسے فنی مقام پر پہنچ گئے تھے جہاں فنکار اور اس کے مداحین کے درمیان ذہنی یکالگت پیدا ہو جاتی ہے اور ہر دو کے جذباتی قرب کا باعث ہوتی ہے۔ خود اقبال کو بھی اس بات کا احساس ہے۔ وہ بال جبریل کی ایک غزل میں کہتے ہیں :

> گئے دن کہ تنہا تھا میں انجمن میں یہاں اب مرے رازداں اور بھی ہیں

کے لحاظ سے کسی او کسی ہیئت میں ڈھلتے چلے جاتے ہیں ۔ مثا عزل ہی کی مثال پر غور کیجیے ۔ جب اقبال مثنوی اسرار و رسوز ، بیام مشرق اور بانگ درا ی منظورات میں اپنے فلسفہ و فکر کو بالوضاحت بیان کر چکے تو اس سے متعلق مفرد خیالات جب تخلیق جذبه بن کر ابھرتے تو ان کے اظہار کے لیر موزوں ترین ہثیت کی دو صورتیں یعنی غزل یا قطعہ موجود تھیں ۔ ایسر مفرد اور منتشر خیال پارے ضرورت اظہار کے مطابق قطعہ ، غزل یا غزل مسلسل میں ڈھل جاتے۔ وثوق سے نہیں کہا جا مکتا کہ اگر بھی مضامین اقبال غزل کے ہرانے علائم و رموز کے حوالے سے بیان کرتے تو وہ اس کے اظہار و ابلاغ میں کامیاب ہوتے یا ابہام کا شکار ہوتے ۔ کبولکہ غزل کے لیے علائم و رموز کا ایک معروف ذخیرہ بنیادی تقاضا ہے ۔ اقبال کی غزل کے باب میں یہ تقاضا ان کی مثنوبوں ، طویل نظموں اور دوسری منظومات نے بورا کیا اور اقبال کی غزل کے لیر وہ فضا تیار ہوئی جس میں اجنبیت اور غرابت موجود اند تھی۔ جہاں تک بال جبريل كي غزليات كا تعلق ہے ہيام مشرق اور زبور عجم كے مقابلے میں ان کا رنگ و آہنگ امتیازی شان رکھتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ زبور عجم کی اشاعت (۱۹۲۵) سے لے کر بال جبریل کی اشاعت (۱۹۳۵) تک کے آٹھ سالہ و قفر میں خطبات کی تصنیف اور جاوید نامہ کی تخلیق سے اقبال کے تصورات میں اور زیادہ جامعیت آ گئی . جامعیت ، اجال اور اختصار غزل کی ایک اہم خصوصیت ہے۔ اس مرحلہ پر بال جبریل کی غزلیات کا ظہور اقبال کے وجدانی اظہار کا نقطہ عروج بن جاتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اقبال سے پہلر سوائے خواجہ حافظ کے غزل کے امکالمات کا ایسا رمز آشنا اور مزاج شناس شاید بی کوئی بوا بوگا ـ شبلی نعانی خواجہ حافظ کے باب میں لکھتر ہیں :

".... اس وقت تک غزل میں عشق و عبت اور عبوب کے حسن و جال کی تعریف کے سوا اور کچھ نہیں ہوتا تھا ، خواجہ حافظ نے اس دائرہ کو وسیع کر دیا ، ہر قسم کے رنداند ، صوفیاند ، فلسفیاند ، اخلاقی خیالات غزل میں ادا کیے اور چونکہ زبان ہر بے انتہا قدرت تھی ۔ اس لیے کسی قسم کے خیال ادا کرنے میں زبان کی لطافت اور رنگینی میں فرق ند آیا ، ید غزل گوئی کی معراج تھی ، جس کے بعد غزل گو یہ مرتبد کبھی ند حاصل ہوگا۔ اور تد ہو سکتا تھا ....۔ "۳۲۴

٢٠٠٠ شعر العجم .. ص ، ٢٩٠

ذکر ہوا ، کئی لقاد مکمل طور پر غزل کی صنف تسلیم نہیں کرتے کیولکہ ان کے نزدیک حسن و عشق غزل کا بنیادی موضوع ہے اور بال جبریل کی زیر نظر غزلیات میں حسن محبوب کی کیفیتوں اور عاشق مہجور کی وارداتوں کا بیان موجود نہیں ہے ۔

اقبال نے غزل کے دوسرے سہات مضامین مثلاً حسن و عشق کے ناز و نیاز ، معاملہ بندی کی کیفیات ، دئیا کی بے ثباتی ، یاس و نا امیدی تقدیر کی ستم ظریفی ، زمانے اور فلک کی ستم شعاری ، راندی و میخواری ، تمبوف کے معارف ، توکل و تناعت ، بند و موعظت اور اخلاق کو موضوم نہیں بنایا ۔ اور لہ ہی معنی آفرینی ، خیال بندی ، روزمرہ ، عام ہول چال اور صنائع و بدائع کے استمال اور تشبیہ و استعارہ میں جدت طرازی کی روایت سے وابستہ ہوئے۔ ہانگ دراکی دو ایک غزلوں کے سوا اقبال کی غزل میں تقلیدی راگ مفتود ہے اور وہ اجتہادی انداز کی حامل ہیں ۔ اس لیے اقبال مروج اصطلاحی معنوں میں غزل کو شاعر لہ تھے ۔ حالی نے قدیم غزل کے سلسلے میں چند اصلاحی مشورے دیتے ہوئے جدید غزل کا ۱۸۹۳ میں مقدسہ شعر و شاعری میں تصور پیش گیا اور اس تصور کے مطابق جدید غزل کے ابتدائی عملی نمونے پیش کیر ۔ اگرچہ انیسویں صدی کے آخر اور بیسویں صدی کے آغاز میں نئے سیاسی اور ساجی حالات کے تحت خاص طور پر حالی اور اکبر نے قومی ، معاشرتی اور تمدنی مسائل کو غزل کے مضامین قرار دے کو اجتہادی کارنامہ ضرور سر انجام دیا تھا۔ مکر قدیم طرز کی غزل گوئی کو غیر معتبر خیال نہ کیا تھا۔ اقبال نے ۱۹۱۵ میں تدیم غزل کو بلحاظ مضامین بکسر مسترد کر دیا۔ اسرار خودی میں "حافظ صبا گسار" پر تنقید تصوف کے محض سلبی پہلو کو ہدف بنانے تک معدود نہیں ہے ۔ اگر بنظر تعمق دیکھیں تو یہ تنقید قدیم غزل کے موضوعاتی نظام پر تنقید و تعریض کے مترادف ہے۔

بال جبریل سے پہلے ہمام مشرق اور زبور عجم کی فارسی غزلیات سے اندازہ ہوتا ہے کہ اقبال نے غزل کو مضموص اور معدود مضامین کے حصار سے آزاد کرایا ۔ اور اپنی غزلیات میں نظام خودی کے مختلف اور مفرد عناصر کو پیش کیا ۔ اقبال کا پیغام ایک تغلیقی جوش کی صورت میں نمودار ہوتا تھا ۔ اقبال اپنے خیالات کے اظہار کے لیے کسی ہیئت کو فوقیت نہیں دیتے بلکہ ایسا محسوس ہوتا ہے کہ فکری زاویے اپنی مناسبت

ہادہ گردان عجم وہ عربی میری شراب مرے ساغر سے جھجھکتے ہیں سے آشام ابھی

پردہ چہرے سے اٹھا ، انجمن آوائی کر چشم سہر و سہ و انجم کو تماشائی کر نفس گرم کی تاثیر ہے اعجاز حیات تیرے سیے میں اگر ہے تو سیحائی کر کب تلک طور پہ دریوزہ گری مثل کام ! اپنی ہستی سے عیاں شعلہ سینائی کر

اے رہرو فرزالد ا رستے میں اگر تیرے کلشن ہے تو شبنم ہو ، صعرا ہے تو طوفاں ہو

ہانگ درا کے تینوں ادوار کی غزلیات کے سرسری جائزہ سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ جیسے عہد به عہد نظموں میں اقبال کے خیالات کا ارتقاء ہوتا رہا ۔ ان کی غزلوں کے مضامین اور اسلوب میں بھی اسی طرح تبدیلیاں واقع ہوتی رہیں ۔

زیر نظر مقالہ کے ابتدائی صفحات میں یہ امر طے کر دیا گیا ہے کہ بال جبریل کی منظومات ص ، ہ تا ص ، ۱۱۳ ٹکنیک ، ہیئت اور اسلوب کے اعتبار سے صنف غزل کی ذیل میں آتی ہیں ۔ البتہ ص ، ۱۲ پر غزل کیر میں کا مطلم ہے:

کیا عشق ایک زندگ مستعار کا کیا عشق بائدار کا

اور اس کا آخری شعر ہے :

کانٹا وہ دے کہ جس کی کھٹک لازوال ہو یا رب وہ درد جس کی کسک لازوال ہو

غزل کی ٹیکنیک سے انعراف کی مثال ہے ۔ ان اشعار کو غزل کے ڈسے میں رکھنا مشکل ہے ۔ بال جبریل کی غزلیات کو جیسا کہ ابتداء میں

والده مرحوسه كي ياد مين (١٩١٥) خضر زاه (البريل ، ١٩٢٢ه)- طلوع اسلام (اپریل مرم و ، ه) - اقبال کے تینوں ادوار کی اردو منظومات اور غزلیات مع ظریفالہ ستمبر (۱۹۲۸ء میں مجموعہ کی شکل میں منظر عام پر آئیں ۔ لیکن یهاں یہ بات فراموش نہ کرنی چاہیئے ۔ کہ اقبال کی فارسی میں دو مثنویان اسرار خودی اور رموز بیخودی بالترتیب ۱۹۱۵ اور ۱۹۱۸ مثنویان میں شائع ہو چکی تھیں اور فارسی میں تیسری کتاب پیام مشرق کے نام سے مرورة ميں پہلى بار شائع ہوئى ـ اس كتاب كا ايك حصد مثے باتى كے عنوان سے قارسی غزلیات پر مشتمل ہے گویا بالک درا کی اشاعت (۱۹۹۳) تک اقبال کی شاعری کا صرف مقصد اور موضوع ہی متعین نہیں ہوتا بلکہ ان کے فلسفہ حیات کے بنیادی تعبورات اپنی بیشتر جزئیات سمیت فئی اظہار کے مراحل طے کر لیتے ہیں ۔ بالک درا حصد سوم (۱۹۰۸ تا م،۱۹۲۳) کی غزلیات کی تعداد صرف آله ہے۔ تاہم اس دور کی غزلیات اقبال کی غزل کے ارتقائی سلسلہ کی ایک اہم کڑی ہیں ۔ حصہ دوم کی آخری غزل مزاج اور اسلوب کے اعتبار سے حصہ سوم کی غزلیات سے مربوط دکھائی دیتی ہے۔ اور تیسرے دور کی غزلیات سے ظاہر ہوتا ہے کہ اقبال نے صنف غزل کے وسیع تر فنی امکانات کو جانچنے کے لیے جو پیش رفت کی تھی وہ اطمینان بخش آبایت ہوئی ۔ نتیجہ اقبال اپنر افکار اور خیالات کو غزل کی میئت میں بڑی کامیابی سے ادا کر گئر ہیں ۔

ان غزلیات کے مختلف اشعار میں اقبال کے ہمض بنیادی تصورات بیان میں مثلاً خودی ، عقل ، عشق ، تنقید مغرب اور جذبہ ایمان وغیرہ کے سلسلہ میں مندرجہ ذیل اشعار ملاحظہ کیجئے ۔

تیرے بیانوں کا ہے یہ اے سے مغرب اثر خدد زن ساق ہے ، ساری انجین بیہوش ہے خطر کود ہڑا آتش ممرود میں عشق عقل ہے عمو تماشائے لیے ہام ابھی عشق نرمودۂ تاصد سے سبک گام عمل عقل سمجھی ہی نہیں سعنی پیغام ابھی شیوۂ عشق ہے آزادی و دھر آشوبی تو ہے زناری ہت خانہ ابھی

" … یه غزل درحقیقت اقبال کی شاعری میں ایک موڑ کی حیثیت رکھنی ہے اور ان کی مینائے سخن میں صہبائے ملت کی رنگینیوں کی پہلی جھلک پیش کرتی ہے … . . اقبال کی غزلیہ شاعری کے ارتقاء میں اس غزل کی کیفیت ایک تاریخی حقیقت کی حامل ہے ۔ یہاں سے ان کی غزل کا وہ دور شروع ہوتا ہے جو اس کا سب سے بلند اور سب سے تابناک دور ہے … . """۔

یہ غزل اپنے موضوع ، اسلوب اور پیرایہ بیان کے لعاظ سے بھی غزل گوئی کے ایک نئے انداز کی بشارت تھی ۔

اقبال اپنے قیام یورپ کے زمانہ میں ایک بڑی کشمکش سے گزرے تھے۔ وہ اپنی شاعری کی افادیت کے بارے میں شک کا شکار ہو گئے -اور آغر سر عبدالقادر کے مطابق آرللڈ کے کہنے پر شاعری ترک کرنے کا ارادہ بدل دیا اور آرنلڈ کی اس رائے سے متغق ہو گئے کہ ان کی شاعری ان کے ملک و قوم کے لیے بھی مفید ہے ۔ ۳۱ ، ۱۹ ، ۸ یعد کی منظومات سے ظاہر ہوتا ہے کہ اقبال نے ملی اور قومی خدمات کا جو عزم کیا تھا وہ آپ ان کا مقصد حیات بن گیا ہے۔ ۸.۹.۸ کے بعد کے چار پانچ سال میں اقبال نے جو نظمیں کمیں ۔ ان سے ان کے درد ، تؤپ اور سوز کا بتہ چلتا ہے جو ملت اسلامیہ کی درماندگی کے احساس اور خیال کا لتیجہ تها . اس دور کی ابتدائی نظموں میں "ترانہ ملی" اور "وطنیت" جیسی نظمیں بھی ہیں جن میں اقبال نے برملا طور پر نیشنلزم کے تصور سے رجوع کیا ہے اور ملت اسلامیہ میں ملی جذبہ بیدار کرنے کے لیے اپنی شاعری کو پیمام کا ذریعہ بنایا ہے ۔ تیسرے دور کی منظومات پر ایک سرسری نظر ڈالنے ہی سے اتبال کے ملی احساس اور اسلامی جذبہ کی کیفیت کا اندازہ ہو جاتا ہے۔ اس دور کی چند ممائندہ نظموں کے نام آاریخی ترتیب سے مندرجہ ذیل بیں -

بلاد اسلامیه (۱۹۰۹) شکوه (ابریل ۱۹۱۱) مسلم (جون ۱۹۱۹) فاطمه بنت عبدالله (۱۹۱۹) شمع و شاعر (۱۹۱۹) حضور رسالت مآب میں (۱۹۹۱ء) جواب شکوه (۱۹۹۱ه) خطاب به جوانان اسلام (۱۹۱۹)

<sup>.</sup> ۳. تصورات اقبال . ص ، ۲۱۹ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ - ۲۱۸ -

ظاہر کی آنکھ سے نہ تماشا کورے کوئی ہو دیکھنا تو دیدۂ دل واکرے کوئی عمیر لالہ و گل سے ہے نالہ بلبل جہاں میں والہ کوئی چشم استیاز کرے

ہانگ درا کا حصہ دوم ۱۹۰۵ء سے ۱۹۰۸ء کے عرصہ میں اکھی جانے والی منظومات پر مشتمل ہے ان میں غزلیں تعداد میں صرف سات ہیں۔ نظموں کی تعداد بھی زیادہ نہیں بتول شیخ عبدالقادر ب

"یورپ میں انھیں شاعری کے لیے نسبتاً کم وقت ملا ۲۹ ہے۔

بہرحال یورپ میں قیام ، اقبال کے فکر و فن ، لقطہ للر اور مقصد حیات میں ہڑی اہم اور دور رس تبدیلی کا باعث بنا ۔ قیام یورپ سے قبل اقبال کو وطن کے سیاسی مصائب اور مسائل کا علاج نیشنلزم کے لفظر نے میں نظر آتا تھا ۔ مگر یورپ میں انھوں نے نیشنلزم کو روبہ عمل دیکھا اور اس کے منفی نتائج اور مضرت رساں اثرات کا مشاہدہ کیا تو وہ اس نتیجہ پر پہنچے کہ نیشنلزم کا تصور بنی نوع المسان کے لیے عطرات کے پہلو رکھتا ہے ۔ اس سے اقوام عالم میں باہمی نفاق اور نفرت کو فروغ ملتا ہے ۔ اس سے اقوام عالم میں باہمی نفاق اور تمدن کی مادی فروغ ملتا ہے ۔ علاوہ ازیں اقبال نے مغرب کی تہذیب اور تمدن کی مادی اساس اور غیر روحانی و غیر اخلاق قدروں کا اندازہ کرتے ہوئے انھیں ہدف تنقید بنایا ۔ اور اپنے لیے قومی خدمت کا ایک نصب العین قائم کیا ۔ ان غیالات کا اظہار اس دور کی غزلوں کے بعض شعروں میں قائم کیا ۔ ان غیالات کا اظہار اس دور کی غزلوں کے بعض شعروں میں

نرالا سارے جہاں سے اس کو عرب کے معار نے بنایا بنا ہارے حصار ملت کی اتحاد وطن نہیں ہے میں ظلمت شب میں لیکے تکاوتگا اپنے درماندہ کارواں کو شرر قشان ہوگی آہ میری قفس میرا شعلد ہار ہوگا

مندرجہ بالا آخری شعر اس غزل سے کیا گیا ہے جو مارچ ۱۹۰۰ کی تصنیف ہے اور حصد دوم کی آخری غزل ہے ، بتول مؤلانا صلاح الدین احمد :

و بر بانگ درا . مفحه ، ل .

کہوں کیا آرزوئے بیدلی بھ کو کہاں تک ہے مرے بازار کی رونق ہی سودائے زبان تک ہے وہ میکش ہوں قروغ سے سے خود گلزار بن جاؤں ہوائے گل فراق ساتی لا مہربان تک ہے وہ مشت خاک ہوں ، قیض پریشانی سے محرا ہوں نہ ہوچھو میری وسعت کی ، زمین سے آسان تک ہے سکون دل سے سامان کشود کار پیدا کو کہ عقد خاطر گرداب کا آب رواں تک ہے

ہالگ درا حصد اول کی نظمیں شاعر کے ابتدائی ذہنی رجعانات کی آئینہ دار ہیں ۔ ان میں کمایاں تربن میلان تجسس اور تلاش و جستجو کا ذوق ہے ۔ شاعر حیات و کائنات کی حقیقت کی تقبیم کا آرزو مند ہے ۔ خصوصاً کائنات کے اسرار نہاں کو بے نقاب دیکھنے کے لیے وہ بے قرار اور بے چین نظر آتا ہے ۔ اس دور کی غزلوں میں بھی ایسے اشعار ملتے ہیں ۔ جن سے اقبال کے ذوق استفہام کا پتہ چلتا ہے ۔ مثلاً :

کوئی اب تک نہ یہ سمجھا کہ انساں کہاں ہے ؟ آتا ہے کہاں سے ؟ فعولاتا پھرتا ہوں اے اقبال اپنے آپ کو آپ ہی منزل ہوں میں

ہانگ درا کے حصہ اول میں اقبال کی نظموں کے حوالے سے اس دور کی غزلوں کا مطالعہ کرنے سے ظاہر ہوتا ہے کہ غزلوں میں بھی زندگی کی ناپائیداری ، بے ثباتی اور وحدت الوجود کے صونیانہ نظرنے کا اظہار ہوا ہے:

آیا ہے تو جہاں میں مثال شرار دیکھ دم دے لہ جائے ہستی الهائیدار دیکھ کھولی ہیں ذوق دید نے آنکھیں تری اگر ہر ویکڈر میں نقش کف پائے یار دیکھ نہیں بیگانگی اچھی رفیق راہ منزل سے ٹھہر جا اے شروہم بھی تو آخر مثنے والے ہیں

نئے افق کی حینیت رکھتی ہیں۔ اس لحاظ سے اقبال کی حصہ اول کی غزلیں اس متذکرہ نئے افق کا ایک زاویہ قرار باتی ہیں۔

اقبال کے دور اول کا کلام لفظ و معنی کے اعتبار سے ہڑا دلکش اور پر تاثیر ہے ۔ اس دلکشی اور تاثیر میں لئے خیالات اور مضامین کے علاوہ فارسی ہندشوں اور اسلوب زبان و بیان کا بڑا ہاتھ ہے ۔ اقبال کا یہ اسلوب اور طرز کلام غالب کے انداز بیان سے بڑی قریبی ماثلت رکھتا ہے ۔ اقبال اور غالب کے شاعرالہ مزاج میں کافی ہم آہنگی تھی ۔ اقبال ابتدا ہی سے غالب کی روش کو عزیز جائتے تھے ۲۸ ۔

اقبال غالب سے شدید طور پر متاثر تھے اس کا ثبوت وہ نظم ہے جو الھوں نے مرزا غالب پر لکھی ہے اور ہانگ درا کے حصہ اول میں شامل ہے ۔ بہرحال اس طولانی تمہید کا مقصد یہ واضع کرنا تھا کہ اقبال نے غزل گوئی کے ابتدائی سالوں میں داغ کے رنگ کی غزلوں میں شوخ اور بلکے پھلکے عاشقائد مضامین سادہ اسلوب میں بیان ضرور کیے مگر چونکہ غالب سے ان کو طبعی مناسبت تھی۔ اس لیے اقبال کے دور اول کی غزلیات غالب سے ذہنی یکالگت اور مطابقت کی مظہر ہیں ۔ غالب کی طرح اقبال کو بھی فکر آفرینی اور خیال افروزی سے قطری رغبت ہے ۔ زبان و بیان کے انداز اور خصوصاً تراکیب سازی سے بتہ چلتا ہے کہ اقبال کی ان غزلوں کا اسلوب غالب کے اسلوب سے مماثل ہے مشائل بے مشائل بے مشائل بے

ہے طلب ہے مدعا ہونے کی بھی اک مدعا مرغ دل دام ممنا سے رہا کیولکر ہوا تو نے دیکھا ہے کبھی اے دیدۂ عبرت کہ گل ہوا کے پیدا خاک سے رنگین قبا کیونکر ہوا عذر آفریں جرم محبت ہے حسن دوست محشر میں عذر تازہ لہ پیدا کرے کوئی اڑ بیٹھے کیا سمجھ کے بھلا طور پر کلم طاقت ہو دید کی تو تقاضا کرے کوئی

۲۸- دیکھیے: مطالعہ اقبال ص ، ۱۳۳ ، ۱۳ ، الوار اقبال ص ، ۱۳۸۰ اور شذرات اقبال ص ، ۱۰۰ ، ۱۰۰ .

مگر بہہ بتا طہرؤ النکار کیا مری سادگی دیکھ کیا چاہتا بڑا بے ادب ہوں ، سزا چاہتا تامل تو تھا اُن کو آنے ہیں تامد ترے عشق کی التہا چاہتا ہوں بھری ہزم میں راز کی بات کہہ دی

عام طور پر دیکھا گیا ہے کہ ایک متبول رنگ سخن میں کا حاصل کرنے کے بعد اس کو جلد ترک کر دینا ، آسان نہیں ہوتا ، اقبال کے لیے داغ کی تقلید چھوڑنے کے بعد نیا انداز سعن اختیار کرنا اس میں بھی کامیاب رہنا ، کیونکر ممکن ہوا ۔ اس کے کئی اسباب نظر ہیں ۔ مثلاً (۱) بچین میں مولانا میر حسن سے عربی و فارسی کی جوک پڑھیں وہ علم و اخلاق سکھلانے کے علاوہ ذوق شعری کی تربیت بڑی مفید ثابت ہوتی رہی ہیں ۲۹ ۔ (ب) اقبال ۱۸۹۹ میں ایم ۔ اے کی ۔ تک فلسفہ کی تعلیم حاصل کرنے کے بعد مزید مطالعہ میں مشغول تھ المهذا عشق و عاشقي اور بهجر و وصال کے معاملات کی جگہ ما بعد الطبیع اور حیات و کائنات کے مسائل کی طرف ان کی توجہ منعطف ہو گئی تھ (ج) الگریزی ادب کا مطالعہ اور اس کے اثرات ۔ (د) انجمن حایت اس ہے وابستگی اور مسلمانوں کی تعلیمی و معاشرتی ترقی سے دلچسہی۔ (ط) ا علس کے مقاصد سے ہم آہنگی ۔ (ی) مرزا غالب سے ذہنی رابطب ۲ سرسید تحریک کے اثرات خصوصاً شبلی و حالی کے ادبی نصب العین اتفاق ـ (ع) ملک کی سیاسی صورت حال اور روز افزوں عام بیداری وسعت علمي و ذہني وغيرہ - جيسے واضح اور چند دوسرے غير وا اسهاب تھے جو اقبال کی تخلیقی شخصیت کی تعمیر و تشکیل اور نشو و میں موثر کردار ادا کر رہے تھے۔ ایک توانا اور صحت مند نخ شخصیت کے بغیر ہالگ درا حصہ اول میں شامل نظمیں وجود میں : آ سکتیں تھیں۔ یہ نظمیں اوائل بیسویں صدی کی اردو شاعری میں ای

۲۶- دیکھیے مضمون (نیاز فنح پوری) رسالہ نگار اقبال ممبر جنوا ۱۹۹۲ - ص ، ۲۳ ، اور شعر اقبال عابد علی عابد ۔ ص ، ۲۳ ۔

۲- شیخ عبدالقادر نے رسالہ خدنگ نظر لکھنٹو سئی ۱۹۰۶ء کے شامیں اقبال پر سوائمی مضمون لکھا۔ اس میں لکھتے ہیں۔ ''(اقبال ردیوان خالب سپتا اُن (سید سیر حسن) سے پڑھا'' جادوگر ہندی لڑاد

کو شعوری یا غیر شعوری طور پر اپنا دستور العمل قرار دیا۔ اور بول اقبال نے غزل کے فرسودہ سفاسین اور غزل کے مروجہ اسالیب زبان وہ بین کا سپارا لینے کی بجائے اپنے خیال ، فکر اور جذب کو شعر کے سانچے میں ڈھالا۔ اور اس کے لیے نیا پیرایہ 'بیان اغتیار کیا۔ انھوں نے زبان کو جس طرز اور الداز سے استعال کیا۔ اس سے ہڑی تازی کا احساس ہوتا ہے۔ اس ساری گفتگو کا ماحصل یہ ہے کہ اگرچہ اقبال نے ایک غزل گو کی حیثیت سے اپنی شاعرائد زلدگی کا آغاز کیا۔ اور غزل کہنے کی تربیت حاصل کی۔ پھر یہ بھی کہ غزل ہر زمانے کی طرح اس زمانے کی بھی مقبول خاص و عام صنف سخن تھی۔ مگر اقبال نے بحض غزل گو رہ جائے پر اکتفا نہ کیا۔ ہر حال بال جبریل کی غزلیات کے مطالعہ کے لیے یہ ضروری ہے کہ بال جبریل سے پہلے اقبال کی غزل کا مطالعہ کیا جائے ضروری ہے کہ بال جبریل سے پہلے اقبال کی غزل کا مطالعہ کیا جائے تاکہ بال جبریل کی غزل کا تناظر قائم ہو سکے۔

جیسا کہ معلوم ہے بالک درا پہلی بار ہر ہو ، میں شائع ہوئی اور اس
کے ٹائٹل پر جب سے یہ وضاحتی الفاظ (مجموعہ کلام اردو مرتبہ مصنف)
اب تک چھپ رہے ہیں۔ اقبال نے "بانک درا" کو تین حصوں میں
تقسیم کیا ہے۔ اور پر حصیہ میں تظموں کے بعد میں غزلیات درج ہوئی
ہیں۔ اقبال نے کسی بھی نظم یا غزل کی تاریخ تخلیق یا تاریخ اشاعت نہیں
دی البتہ ہر حصہ کا زمانہ سنین سے ظاہر کیا ہے۔ اقبال کی اس زمانی نقسیم
کو عموماً ان کی شاعری کے ادوار قرار دیا جاتا ہے۔

بانگ درا کا پہلا حصہ ۱۹۰۵ء تک کی منظومات پر مشتمل ہے۔
اس میں چھوٹی بڑی ہم نظمیں اور مر غزلیں شامل ہیں۔ ان میں وہ
غزلیں شامل نہیں ہیں جو اقبال نے زمانہ طالب علمی میں کہیں یا انجین
مشاعرہ وغیرہ کے طرحی مشاعروں میں بڑھیں اور داغ کے رنگ کی غازی
کرتی تھیں۔ یا جن کا اسلوب اور لب و لہجہ روایتی غزل سے بماثلت
رکھتا ہے۔ تاہم بانگ درا کے حصہ اول میں بھی صرف دو تین غزلیں
ایسی ملتی ہیں جن میں داغ کے رنگ سخن اور طرز کلام کا عکس صاف طور
پر جھلکتا ہے۔

لہ آئے ہمیں اس میں تکرار کیا تھی تمہارے ہیامی نے سب راز کھولا بھری ہزم میں اپنے عاشق کو تاڑا

مگر وعدہ کرتے ہوئے عار کیا تھی خطا اس میں ہندے کی سرکار کیا تھی تری آلکھ مستی میں ہشیار کیا تھی نئے اذہان کے لیے زیادہ قابل قبول رہے ہوں گے ۔ اس سلسلے میں تعقیق و جستجو کے بعد حقائق اور کوالف آکٹھے کیے جا سکتے ہیں ۔ البتہ علامہ اتبال کے بارے میں کہا جا سکتا ہے کہ ان کا ادبی نصب العین ان پر واضع ہو چکا تھا ۔ انھوں نے داغ و امیر کی شہرت اور ان سے دلچسہی کے باوجود غزل گوئی کو اپنا مطمع نظر نہ بنایا ۔ بلکہ ایک شعر سے معلوم ہوتا ہے کہ انھوں نے باقاعدہ غزل گوئی ترک کر دی تھی ۔ بانگ درا کی درج ذیل مطلع کی حامل غزل مخزن نومبر ۱۹۰۱ء میں شائم ہوئی تھی ۔

لاؤں وہ تنکے کہیں سے آشیائے کے لیے بجلیاں بیتاب ہوں جن کو جلانے کے لیے (ہالگ درا ص ، ۲۰۰)

ہانگ درا میں اشاعت کے وقت اس غزل کے چھ اشعار مع درج ذیل مقطع خارج کر دئے گئے تھے:

ترک کر دی تھی غزل خوانی مگر اقبال نے آ یہ غزل لکھی ہایوں ۲۵ کو سنائے کے لیے

ترک غزل کوئی کے ثبوت میں یہ مقطع اس لیے پیش گیا جا رہا ہے کہ اس میں محض برائے شعر گفتن ، مضمون نہیں ہاندھا گیا ۔ اس خیال کی مہاہت میں شاید اور شواہد بھی دستیاب ہو جائیں ۔ مگر اس کا ثبوت خود ہائک درا ہی کیا مجموعی طور پر اقبال کی غزلوں اور لظموں کی مقدار کا میزان کرنے سے سامنے آ جاتا ہے اور بڑی آسائی سے یہ دعوی کیا جا سکتا ہے کہ اقبال نے بیسویں صدی کے ہالکل آغاز میں یہ فیصلہ کر جا سکتا ہے کہ اقبال نے بیسویں صدی کے ہالکل آغاز میں یہ فیصلہ کر لیا ہوگا کہ وہ غزل برائے غزل نہیں کہیں گئے ۔ گویا انھوں نے سکہ بند اور روایتی غزل کو خیر باد کہہ دیا اور جب کبھی اقتضائے طبیعت کے قت غزل کہنے کی نوب آئی تو انھوں نے اپنی غزل کا حالی کی جدید غزل سے رشتہ جوڑا ۔ اور مولانا حالی کی صنف غزل میں مجوزہ اصلاحوں غزل سے رشتہ جوڑا ۔ اور مولانا حالی کی صنف غزل میں مجوزہ اصلاحوں

۱۳۹۰ باقیات اقبال بار سوم - ۱۹۵۸ و - ص ۱۳۹۳ - می ۱۳۹۳ - هم ۱۳۹۳ - میان بهد شاه دین بهایون بیرسترایث لاه (باقیات اقبال ۱۳۹۰ - میان بهد شاه دین بهایون بیرسترایث لاه (باقیات اقبال ۱۳۹۰ - میان بهد شاه دین بهایون بیرسترایث لاه (باقیات اقبال ۱

''لفلم کے ایک ایک شعر پر تحسین کے نعرمے بلند ہوئے۔ روپوں کا بن برسنے لگا۔ آنسوؤں کے دریا بہہ گئے اور اس نظم کی ایک ایک کاپی (مطبوعہ) چار چار رویے میں بکی'' ۔ ۲۱

انجمن حابت اسلام کے علاوہ اس زمانے میں ایک اور ادبی انجمن عائم ہوئی ، جس کی مجالس میں اقبال شریک ہوئے ۔ انجمن حابت اسلام اور متذکرہ ادبی انجمن میں اقبال کا حصہ لینا اقبال کی تخلیقی زندگی کا بڑا اہم واقعہ ہے ان کی بدولت اقبال اس صرف روایتی غزلگوئی سے گریزاں ہوئے بلکہ محض غزل سے آئے بڑھ کر نظم ان کے بھر ہور تخلیقی اظہار کا وسیلہ اور ذریعہ بنی ۔ مولانا عبدالمجید سالک ذکر اقبال میں خان احمد حسین خان کے حوالے سے اس ادبی مجلس کے ضمن میں لکھتے ہیں ۔ ''علامہ اقبال نے اپنی نظم ہالہ اسی انجمن کے ایک اجلاس میں پڑھ کر سنائی تھی ۔ ان عبالس کا مدعا یہ تھا کہ غزل کے علاوہ نظم کو بھی رواج دیا جائے ۔ عبالس کا مدعا یہ تھا کہ غزل کے علاوہ نظم کو بھی رواج دیا جائے ۔ خان شاہ دین کی تجویز پر سب سے پہلے مناظر فطرت پر نظمیں لکھنے خان اور ہمض دوسرے صاحبوں نے نظمیں لکھنے ۔ جس پر اقبال ، احمد حسین خان اور ہمض دوسرے صاحبوں نے نظمیں لکھیں \*\*\*\*\*\*\*\*\*

ان مجالس میں اس زسانے کے نامور اوگوں کے علاوہ جو شرکاء ہوا کرنے تھے ان میں جو انبال کے تقریباً ہم عمر تھے ان میں مولوی المحمد دین ، فوق ، غلام بھیک لیرنگ ، چوہدری شہاب الدین ، شیخ عبدالقادر ، میاں فضل حسین اور میاں شاہ دین ہایوں خاص طور پر قابل ذکر ہیں ۔ ان اساء سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ سب حضرات اس زمانے میں مشرق و مغربی شعر و ادب سے اچھی طرح بہرہ ور نوجوان تھے ۔ ان کے عزائم کس قدر بلند اور مقاصد کتنے جوان تھے ۔ اس کا اندازہ ان حضرات کی آئندہ زندگی اور کارناموں سے ہوتا ہے ۔ یہ نوجوان شعر و ادب کا بہت عمدہ ذوق رکھتے تھے ۔ ادب و فن کے باب میں یقیننا ان نوجوانوں میں دنچسپ اور نتیجہ خیز گفتگو رہتی ہوگی ۔ حالی کے مقدمہ شعر و شاعری میں دنچسپ اور نتیجہ خیز گفتگو رہتی ہوگی ۔ حالی کے مقدمہ شعر و شاعری کی سال اشاعت مور مرح مور سے اس کتاب کے مندرجات نئی تعلیم سے بہرہ ور

۲۱- اقبال از مولوی احمد دین مرتبه مشفق خواجه ـ ص ، ۱۱۳ - ۲- ۲- ۲- د کر اقبال ـ ص ، ۲۲ -

٣٠٠ مقدمه شعر و شاعري مرتبه ذاكاتر وحيد قريشي - ص ٢٠٥ -

اس السختور ہی سہی" کی بے ساختگی اور پڑھنے کے بے ساختہ الداز سے سخن قہم سمجھ گئے کہ اردو شاعری کے انتی پر ایک لیا ستارہ نمودار ہوا ہے ۔ اس غزل میں ایک شعر اور تھا جس کی سامعین نے بہت داد دی اور تقاضا کیا کہ اقبال صاحب اگلے مشاعرے میں بھی ضرور شامل ہوں ۔ وہ شعر یہ تھا ؟

خوب سوجھی ہے ، تد دام پھڑک جاؤں گا میں چمن میں نہ رہوں گا تو میر سے پر ہی سہی

جب اقبال صاحب دوسرے مشاعرے میں آئے تو اٹھوں نے ایک اور غزل پڑھی جس کا یہ شعر بہت پسند کیا گیا :

موتی سمجھ کے شان کریمی نے چن لیے قطرے جو تھے مرے عرق الفعال کے۲۰

اسی غزل کے مقطع میں کہتے ہیں :

اقبال لکھنٹو سے لہ دلی سے ہے غرض ہم تو اسیر ہیں خم زلف کال کے

اس مقطع سے یہ بھی ظاہر ہوتا ہے کہ اقبال روایتی الداز کی غزل سے مطمئن نہ تھے۔ اور یہی وجہ ہے کہ انھوں نے داغ کے طرز اور اسلوب کو خیر باد کہ دیا ۔ علاوہ ازیں چونکہ وہ انگریزی ادب اور فلسفہ کے طالب علم تھے ۔ اور طبعاً فکر اور سوچ کا مادہ رکھتے تھے ۔ ملک کے سیاسی اور ساجی حالات سے باخبر تھے ۔ مسلمانوں کی ہساندہ اور زبوں مالت کا دردمندانہ احساس رکھتے تھے ۔ حالی اور شبلی کی قومی نظموں کا چرچا عام تھا ۔ ''انجمن مشاعرہ'' کی ان مجالس کے شرکا میں سے بیشتر کا تعلق انجمن حایت اسلام سے تھا۔ اقبال بھی انجمن کے مقاصد سے متاثر ھوئے اور انجمن حایت اسلام کے سالانہ جلسہ منعقدہ ۱۸۹۹ء میں ایک تظم ''نالہ' یتم'' کے عنوان سے بڑھی ۔ جس نے ہزاروں کے جمع کو تظم دیا ۔ مولوی احمد دین کے مطابق :

<sup>.</sup> ٧- نذر اقبال مرتبه بهد حنيف شايد ، مطبوعه بزم اقبال لابود ، ص ٥٨ : ٨٩ -

اس عبلس مشاعرہ میں لے گئے ۱۹ - جہاں اقبال نے بھی مشاعرے میں غزان پھی کی اس عبد انہوں نے انہوں نے انہوں نے اس کے ساتویں شعر پر نے حد داد دی تھی ا<sup>14</sup> - شعر یہ تھا

موتی سمجھ کے شان کریمی نے چن لیے قطرے جو تھے مرے عرق انفعال کے

یہ غزل انجن مشاعرہ کے رسالے شور محشر دسمبر ۱۸ میں شائع ہوئی ۱۸ مگر شیخ عبدالقادر ایک دوسری غزل کو اس انجمن مشاعرہ کی پہلی غزل بتائے ہیں۔ ان کے متدرجہ ذیل دو بیانات کو سلا کو دیکھیے:

"ابتدائی مشق کے دلوں کو چھوڑ کر اقبال کا اردو کلام ہیسویں صدی کے آغاز سے کچھ پہلے شروع ہوتا ہے۔ ، ، ہ ، ء سے غالباً دو تین سال پہلے میں نے انھیں پہلی مرتبہ لاہور کے ایک مشاعرہ میں دیکھا ۔ اس کے بعد دو تین مرتبہ بھو اسی مشاعرہ میں انھوں نے غزلیں پڑھیں اور لوگوں کو معلوم ہوا کہ ایک ہونہار شاعر میدان میں آیا ہے" ۔ 11

دیباچه بانگ درا کے اس اقتباس میں سر عبدالقادر نے متذکرہ غزلوں کی نشائدہی نہیں کی ۔ البتہ اپنے ایک مضمون ۲۹ اپریل ۲۹۱ء کے روزنامہ امروز لاہور میں اپنے ایک مضمون میں اس اجال کی تفصیل بیان کرتے ہوئے لکھتے بیں :

لاہور میں آبک ''بزم مشاعرہ'' بازار حکیاں میں حکیم امین الدین صاحب مرحوم کے مکان پر ہوا کرتی تھی۔ ایک شب اس بزم میں ایک لوجوان طالب علم اپنے چند ہم عمروں کے ساتھ شریک ہوا۔ اس نے ایک سادہ سی غزل بڑھی جس کا مقطع بہ تھا:

شعر کہنا نہیں انبال کو آنا لیکن آپکہتے ہیں سخنور تو سخنور ہی سہی

۱۹- لابور کا چیلسی ، تتوش شاره نمبر س. ۱ ، ض ۲۹ ، ۵۹ ، بعوالد ، زنده رود ص ۲۸۱ -

١٥ باقيات ـ ص ، ٣٨٨ -

۱۸- سرود رفته - ص ۱ ۲ م ۱ -

و و ديباچه بانگ درا ـ س ، ط ـ

كى عمر ستره سال تهى ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ١١٠٠

یہ غزل رسالہ زبان دہلی کے شارہ بابت نومبر ۱۸۹۰ء میں شائع ہوئی تھی ۔ اس غزل کا مطلع اور مقطع ذیل میں درج ہیں :

کیا مزا بلبل کو آیسا شیوہ بیداد کا ڈھونڈتی بھرتی ہے افر افر کر جو گھر میاد کا بھول جائے ہیں مجھے سب یار کے جور و ستم میں تو دیوانہ ہوں اے اتبال تیری یاد کا ۱۳

مئی - 1 میں اقبال نے میٹرک کا امتحان سکاچ مشن ہائی سکول سے ہاس کیا - غالب قیاس یہ ہے کہ اقبال اس سے دو تین سال قبل مشاعروں میں شریک ہونے لگے ہوں گے اور بہی وہ زمانہ ہے جب اقبال نے داغ سے غائبانہ تلمذ ۱۳ اختیار کیا ۔ داغ کے ساتھ شعروں کی اصلاح کے سلسلے میں کب تک رابطہ رہا ؟ اس کی کوئی حتمی تاریخ سوانخ اقبال میں مذکور غیری ۱۳ ۔

بہر حال ہاقیات اقبال ، سرود رفتہ ، نوادر اقبال (مرتبہ عبدالففار شکیل) ، رخت سفر اور روزگار فقیر سے ہتہ چلتا ہے کہ اقبال ۱۹ ممم سے متصل آئندہ ہرسوں میں بھی غزل گوئی میں مشغول رہے ۔ ۱۵

ان دنوں بازار حکیاں الدرون بھائی گیٹ لاہور میں انجمن مشاعرہ قائم تھی ۔ حکیم احمد شجاع کے مطابق (نومبر ۱۸۹۵ء) کی ایک شام ان (اقبال) کے چند ہم جاعت انھیں کھینچ کر حکیم امین الدین کے مکان پر

و ر - توادر اقبال ، مرتبه عبدالنفار شکیل ، ناشر سرسید یک فہو ، علی کڑھ ، یہ و رغ ، ص و -

١٠٠ باقيات إقبال ، باز سوم ١٩٥٨ ، ص ٩٧٩ -

م، دیباچه بانگ درا ـ ص ، ز ـ

ہ ، ۔ ڈاکٹر جاوید اقبال کے مطابق : . . . . داغ سے اصلاح کا زمانہ مختصر تھا اور اس کا تعین ۱۸۹۳ء اور ۱۸۹۳ء کے درمیانی عرصہ میں کیا جا سکتا ہے'' ۔ زندہ رود ۔ جلد اول ۔ ص ، ۱ ے ۔

مار دیکھیے مضمون ''اقبال کے بعض اعالات'' از غلام بھیک لیرنگ ، مشمولہ مطالعہ اقبال مرتبہ گوہر نوشاہی ص ۱۹ - ۲۰ -

کے مضامین اتنے ہی زیادہ وسیع اور متنوع ہیں جتنا کہ خود السان کی زلدگی کے حالات و واردات ۔''۱۰

مندرجہ بالا گفتگو کی روشنی میں ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ ہال جبریل کی وہ منظومات جو ص ہ سے ص ۱۱۳ تک محیط ہیں ۔ فن ، موضوع ، ہئیت اور اسلوب کے اعتبار سے غزل کی صنف سے تعلق رکھتی ہیں ۔ ضرب کلیم کے مطالعہ سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ اس کتاب کی اشاعت تک علامہ اقبال اس لنیجہ پر پرنچ گئے تھے کہ "افکار پریشان" کو غزل کے نام سے موسوم کرنے میں کوئی فئی اس مالع نہیں ۔ ضرب کیم میں پام مختلف صفحات پر پام مختلف غزلیں درج ہوئی ہیں۔ ان پانچوں مقامات ہر باقاعدہ غزل کی سرخی قائم کی گئی ہے۔ یہ غزلین اسلوب ، طرز زبان و بیان اور انداز نکر کے اعتبار سے بال جبریل کی غزلوں سے ہڑی گہری یکانکت رکھتی ہیں ۔ بہرحال بہت سے نقاد اس پر متفق ہیں کہ صنف غزل اور اس کے فن میں اب تک جو امکانات پوشیدہ رہ گئے تھے۔ وہ سب کے سب بال جبریل کی ان غزلیات میں ظاہر ہو گئے ہیں۔ اس سلسلے میں اقبال کو جو کامیابی حاصل ہوئی ۔ اس میں یقیناً اقبال کی جینش (Genius) کا بڑا ہاتھ ہے ۔ مگر اس مقام پر پہنچنے سے پہلے اقبال نے غزل گوئی کے میدان میں جو مدارج طے گیے ۔ ان کا ایک اجالی سا جائزہ ضروری ہے کیونکہ کسی منزل کا نقطہ عروج ، اپنے نقطہ آغاز اور ارتقائی مراحل کا منطقی حاصل ہوتا ہے۔

غزل اقبال کی شاعری کا سنگ بنیاد ہے کیونکہ اقبال کے جو ہاقیات اور آثار دریافت ہو سکے ہیں ۔ ان کے شواہد سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ اقبال نے سکول کے زمانہ طالب علمی میں ہی ان مشاعروں میں شرکت شروع کر دی تھی ۔ جو ان دنوں سیالکوٹ میں بھی منعقد ہوا کرتے تھے ۔

ڈاکٹر ہوسف حسین ، نوادر اقبال کے دیباچے میں لکھتے ہیں :

" ـ ـ ـ ـ ا اتبال كى پهلى غزل ١٨٩٠ مين شائع موئى ـ جب كه ان

<sup>.</sup> ۱- نکار اصناف شاعری تمبر سالناسه ، ۱۹۹۲ - ص ۲۳ -

تخلیقی صلاحیت کے مالک ایسے غزل کو پیدا ہوئے رہے جنہوں نے غزل کی تجدید و احیاء میں بھرپور حصہ لیا اور نتیجہ بلحاظ موضوع اور زبان و بیان غزل کا دامن وسیع ہوتا چلا گیا ۔ پروفیسر حمید احمد خان نے نہایت اختصار کے ساتھ غزل کی تاریخ بیان کرئے ہوئے بتایا ہے کہ غزل موضوع کے لحاظ سے ایک جدت پسند صنف ہے ، وہ لکھتے ہیں :

"- - - نویں صدی عیسوی میں غزل کا موضوع صرف عشق تھا بعد میں جو اضافے ہوئے اُن کی رفتار یہ تھی - بارھویں صدی میں تعبوف ،
سولھویں میں فلسفہ و ففسیات ، بیسویں میں سیاسی و عمرانی تصورات ـ

تغیر کی یہ رفتار اس قدر سست کیوں ہے ؟ بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ غزل نئے موضوعات سے گھبراتی ہے لیکن دراصل اس قداست پسندی کی تہہ میں اظہار و ابلاغ کی کچھ بنیادی مشکلات ہیں جنھیں غزل نظر انداز نہیں گر سکتی ۔ واقعہ یوں ہے کہ غزل جدت موضوع سے بیزار نہیں ہے لیکن الداز بیان کی ایک پرانی روایت سے وابستہ ضرور ہے ۔ اس وابستگ کے بغیر غزل کیال گویائی سے عمروم ہو جاتی ہے ۔ دو معموموں کی حد کے اندر بہت کچھ کہہ جاتا ، خاص قسم کی زبان استعال کیے بغیر ممکن نہیں ہے ۔ ہو

صنف غزل کی طویل زندگی کا راز یہ ہے کہ اس میں زمان و مکال کے تغیرات اور تقاضوں کے مطابق تبدیلیاں آ جاتی ہیں - اگر اس میں ہر زمائے کے خیالات ، جذبات اور احساسات کے اظہار و بیان کی ضرورتوں کا ساتھ دینے کی طاقت اور سکت نہ ہوتی تو آج غزل بھی قصیدہ اور بعض دوسری اصناف کی طرح تاریخ کے سرد خانے میں محفوظ ہوتی اور ہمیشہ کی طرح آج بھی اظہار و ابلاغ کا موثر اور مقبول ذریعہ نہ ہوتی ۔

اس جائزے سے معلوم ہوتا ہے کہ غزل ایک ایسی صنف شاعری ہے جس کے امکانات اختتام پذیر نہیں ہوتے ۔ مجنوں گورکھپوری کے مطابق ؛

رور ۔ ۔ ۔ غزل کا بنیادی یا لغوی منہوم جو بھی ہو ایک صنف شاعری کی حیثیت سے مضامین اور اسالیب دولوں میں اس سے زیادہ وسعت اور تنوع کا امکان کسی دوسری صنف میں نمیں ۔ فارسی اور اُردو غزل کے اُجھے سے اچھے تمولوں کو سامنے رکھیے تو قائل ہونا پڑے گا جمہ غزل

<sup>·</sup> عواله اصول التقاد ادبيات ، ص عه - ٢٥٨ -

وغزل کے لیے یہ ایک خروری میں بات قرار یا گئی ہے کہ اس کی بنا عشقیہ مضامین پر رکھی جائے ۔ ان

"اگرچہ اصل وضع کے لعاظ سے غزل کا موضوع عشق و عبت کے سوا کوئی اور چیز نہیں ہے لیکن ہارے شعراء نے اس کو پر مضمون کے لیے عام کر دیا ہے اور اب بھی اس صنف کو عض عبازا غزل کہا جاتا ہے ۔""

در اصل مولانا حالی یہ کہنا چاہتے ہیں کہ غزل اپنے لفوی معانی سے بلته ہو کر ایک ایسی صنف کی حیثیت اغتیار کر گئی ہے۔ جس میں ہر قسم کے مضامین بیان کیے جا سکتے ہیں۔ یعنی غزل کی ہیئت اس صنف کی صرف پہچان ہے۔

مولانا شبلی نعانی کے مطابق بھی "غزل کا اصلی مایہ خسیر عشق و عبت کا اظہار ہے ۔" مگر انھوں نے فارسی غزل کے غتلف ادوار کے تذکرہ میں اس حقیقت کو تسلیم کیا ہے کہ مختلف ادوار میں نامور شعراء نے غزل کو وسعت دیتے میں اہم حصہ لیا ہے ۔ مثلاً خواجہ حافظ کے ذکر میں لکھتے ہیں :

''خواجہ حافظ کا یہ خاص اعجاز ہے کہ وہ ہر قسم کے علمی ، اخلاق ، فلسفیانہ مضامین ادا گرنے ہیں لیکن غزل کی لطانت میں فرق نہیں آنے پاتا ، ہر قسم کے فلسفیانہ اور دقیق خیالات ان کی غزل میں ادا ہو کر رنگین اور لطیف بن جاتے ہیں ۔''۸

غزل کے تدریجی ارتقا کے مطالعہ سے ثابت ہوتا ہے کہ تاریخ کے مختلف ادوار میں اس وقت کے خیالات و افکار کے زیر اثر نئے نئے مضامین غزل میں داخل ہوئے رہے ۔ اس نیے داخل ہوئے رہے ۔ جونکہ غزل کی تاریخ صدیوں پر عیط ہے ۔ اس نیے نظری طور پر جمود و تعطل کے زمانے بھی آئے سکر مختلف زمانوں میں نظری طور پر جمود و تعطل کے زمانے بھی آئے سکر مختلف زمانوں میں

۵- مقدمه ، شعر و شاعری ، مرتبه ڈاکٹر وحید قریشی ، ص ۹.۹ - - - ایضاً ، ص ۱۸۶ -

ید در شعر العجم"، حصر پنجم ، مطبع انوار احمدی ، اله آباد ،

٨- ايشاً ۽ ض سيم -

ہے ، غزل کے ایک شعر میں ادا گرنا ہوتا ہے۔ اس کے لیے ایجاز و اختصار اور ہلاغت کی ضرورت ہوتی ہے ۔ اس اہمیت کے پیش نظر آہستہ آہستہ غزل کے علائم و رموز کا ایک وائر ذخیرہ فراہم ہوگیا ہے ۔ جو کسی ایک پورے خیال کو صرف دو مصرعوں میں بیان کرنے کی سہولت عطا کرتا ہے ۔ بہرحال غزل کا شعر ایمائی اور اشاراتی پیرائیہ اظہار کا مثقاضی ہے ۔ علاوہ ازیں لطیف و رنگین زبان ، الفاظ کی چست بندش اور خوبصورت طرز ادا کے امتزاج سے وہ خصوصیت بیدا ہوتی ہے ، جسے تغزل کا لام دیا گیا ہے ۔ تغزل کے بغیر غزل میں دلچسبی ، دلکشی ، رعنائی اور گہرائی بینا نہیں ہوتی ۔

اس گفتگو کا ماحصل یہ ہوا ہے کہ صنف غزل صرف حسن و عشق کے بیان تک معدود نہیں ہے۔ البتہ ہیئت کے اعتبار سے وہ بعض فئی ہابندیوں پر سختی سے کاربند ہے۔ جہاں تک زبان و بیان کا تعلق ہے۔ ہموار اور نرم و لطیف زبان اور رمزیت و ایمائیت سے مملو الداز بیان ہی غزل کے مزاج کو راس آتا ہے۔

غزل کا موضوع کیا ہے ؟ غزل کے ااقدین نے اس کا سراغ لگانے کی کوشش میں بڑی دقیقہ رسی سے کام لیا ہے ۔ مثلاً مولانا حالی لکھتے ہیں : ''د ۔ ۔ ۔ غزل کی اصل وضع جیسا کہ لفظ غزل سے پایا جاتا ہے محض عشقیہ مضامین کے لیے ہوتی تھی'' ۔''

مسعود حسن رضوی ادیب ، ڈاکٹر سید عبداللہ ، سید عابد علی عابد ،
اور ڈاکٹر عبادت بریلوی نے شمس نیس رازی کی تصنیف ''المعجم فی معائیر اشعار المعجم" سے غزل کے معانی و مفہوم کے حوالے سے غزل کے اصطلاحی لفظ کی وضاحت کی ہے اور سب اس نتیجہ پر پہنچتے سعلوم ہونے اصطلاحی لفظ کی وضاحت کی ہے اور سب اس نتیجہ پر پہنچتے سعلوم ہونے کی گو غزل (بنیادی طور پر) عشق و عبت اور اس کے غتلف احوال و کیفیات کا نام ہے ۔ چولکہ اُردو غزل کا عمومی موضوع عشقیہ جذبات اور احساسات کا اظہار ہے ۔ اس لیے خاص و عام کے تحت الشعور میں یہ بات رج بس گئی ہے کہ غزل میں عشق و عاشتی کے مضامین کے سوا جو گھھ بیان ہوتا ہے وہ غزل کے منانی ہے ۔ بقول مولانا حالی :

س مقدمه شعرو شاعری ، ص ۱۰۳ ، جدید بکدبو ، اُردو بازار - لابور

آدم کے خیالات آدم کے متعلق ، طرز دولوں کی غزلیات کے موافق ، یعنی الک الک غزل نما لکڑے ہیں ۔"''

علامہ اقبال کی یہی رائے ہال جبریل کے پہلے حصہ پر منطبق ہو سکتی ہے۔ کیولکہ زبور عجم اور بال جبریل کی "غزلیات" کے طرز اور اسلوب میں مشابت اور عائلت ہے۔

اقبال نے زبور عجم کے غزل نما ٹکڑوں کے طرز کو غزلیات کے موافق کہا ہے۔ ''غزل نما ٹکڑے'' اور ''طرز غزلیات کے موافق'' کے جملوں سے به بات صاف نظر آتی ہے کہ اقبال کو اُن منظومات یا اشعار کی ہیئت غزل کے قریب دکھائی دہتی ہے۔ مگر نئے مضامین اور نئی زبان کی وجہ سے خود اقبال کو اُن منظومات کو بلا تامل غزل کہ دینے میں ذہنی اور نفسیاتی رکاوٹ محسوس ہوتی ہے۔ ہم غزل نما ٹکڑوں پر مشتمل اشعار کو غزلیات کھنے میں حق جانب ہیں یا نہیں اس کا قیصلہ غزل کی ہیئت اور موضوع کا تفصیلی جائزہ لینے پر ہی کیا جا سکتا ہے۔

اگرچہ غزل کسی خاص موضوع کی پابند نہیں ہے مکر غزل کے فئی قوانین ہڑے سخت ہیں۔ لمہذا غزل کو کو ایک خاص ہیئت اور اسلوب کی ہاہندیوں کا احترام کرلا ہڑتا ہے۔ اُردو اور فارسی کی اصناف شعر عام طور پر اپنی خارجی شکل و صورت سے ممیز کی جاتی ہیں۔ ان میں غزل ایک معروف اور مقبول ترین صنف ہے ۔ غزل کی پہچان بھی اس کی ہیئت سے متمین ہوتی ہے ۔ غزل مفرد اور خود مکتنی اشعار کے ایسے عبموعے کا نام ہے جس کا ایک بحر اور قافیہ (اور ردیف) کے ذریعے ڈھافیہ تیار ہوتا ہوتے ہیں ۔ ایسے شعر کو مطلع کہتے ہیں ۔ مطلع کے بعد جتنے اشعار آتے ہوتے ہیں ۔ ایسے شعر کو مطلع کہتے ہیں ۔ مطلع کے بعد جتنے اشعار آتے ہیں ۔ وہ مطلع کی بحر اور قافیہ کے تابع ہوتے ہیں ۔ گویا غزل کے تمام اشعار کیا ایک ہی بحر میں ہونے کے علاوہ ہم قافیہ اور ہم ردیف ہونا لازمی ہے ۔ غزل کے آخری شعر کو مقطع کہتے ہیں جس میں عموماً شاعر اپنا نام یا غزل کے آخری شعر کو مقطع کہتے ہیں جس میں عموماً شاعر اپنا نام یا کیارہ تک اشعار پر مشتمل غزل مناسب خیال کی جاتی ہے ۔ گویا غزل گو شاعر کو اپنا مضمون جو کسی خیال ، جذبے یا احساس پر مشتمل ہوتا

٣- مكاتيب اقبال بنام كرامي - ص ، ١٩٧١ -

"... مگر ایک اور بے خودی ہے جس کی دو قسمیں ہیں۔ (۱) ایک وہ جو Lyric Poetry سے پیدا ہوتی ہے یہ اس قسم سے ہے جو انہون و شراب کا نتیجہ ہے ۔"!

بال جبریل کی ایک غزل ہی میں غزل کی زبان سے بے خبر ہونے کا اعلان کرتے ہیں :

له زبان کوئی غزل کی ، نه زبان سے با خبر میں کوئی دل کشا صدا ہو ، عجمی ہو یا که تازی

اس بحث میں پڑے بغیر کہ یہ 'عجز واقعی' ہے یا عجز شاعرائہ ، ایک بات ضرور ہے کہ غزل کی زبان نہ ہونے کی جو بات اقبال نے شعر میں کہی ہے وہ اُس امر کی غازی کرتی ہے کہ اقبال کو احساس تھا کہ ان کی غزل کی زبان اور اس حوالے سے ان کی غزل کے موضوعات یا مضامین غزل کی روایتی زبان اور رسی موضوعات سے بالکل جدا ہیں ۔

مولانا عبدالسلام ندوی اقبال کی غزل گوئی کے ادوار کا جائزہ لیتے ہوئے نکھتے ہیں:

''ڈاکٹر صاحب کی چند غزلین بال جبریل کے شروع میں بھی ہیں۔ اور یہ ان کی غزل گوئی کا چوتھا دور ہے لیکن زبان اور مضمون دولوں حیثیتوں سے ہم ان کو بہ مشکل غزل کہہ سکتے ہیں۔'''

مولانا عبدالسلام للوی کی اس رائے سے مکمل اتفاق نہیں کیا جا
سکتا تاہم یہ بھی اپنی جگہ ایک حقیقت ہے کہ اقبال زبور عجم کی ان
منظرمات ، جو بال جبریل سے مشابہ بیں اور عموماً غزلیات قرار دی
جاتی ہیں ، کو غزل کہنے سے گریز کرتے ہیں - ۳۱ جنوری ۱۹۲۵ کے
ایک خط میں مولانا گرامی کو زبور عجم کی تفصیل سے مطلع کرتے
ہوئے گہتے ہیں :

"زبور عجم ختم ہو گئی ہے ایک دو روز تک کاتب کے باتھ چلی جائے گی اور پندرہ دن کے الدر الدر شائع ہو جائے گی ، اس کے چار حصے ہیں پہلے حصے میں انسان کا راز و نیاز غدا کے ساتھ ، دوسرے حصے میں

و\_ اقبالنامه \_ جلد دوم - ص ، ٠٠٠ -

<sup>-</sup> اقبال کامل ۱۳۳۸ مه و موس ۱۳۳۷ -

سے کچھ ذہنی تعنظات رکھتے تھے۔ اس کا ثبوت یہ ہے کہ بال جبریل کی معنزلیات مصد دوم کی غزل نمبر ایک سے قبل مندرجد ذیل چار سطری نوٹ ہے :

''اعالی حضرت شہید امیر المومنین نادر شاہ غازی رحمت الله علیه کے لطف و کرم سے نومبر ۱۹۳۳ء میں مصنف کو حکیم سنائی غزنوی آ کے مزار اندس کی زیارت نصیب ہوئی ۔ یہ چند افکار پریشان ، جن میں حکیم ہی کے ایک مشہور قصیدے کی پیروی کی گئی ہے ، اس روز سعید کی یادگار میں سپرد قلم کیے گئے ۔

## 'ما از پئے سنائی و عطار آمدیم' ''

میری لوائے شوق سے شور حریم ذات میں غلغلہ بائے الاساں بتکدہ صفات میں

علامہ نے غزلیات کی ترتیب میں کبھی ردیف وار غزلیں جسم کرنے کا طریقہ بھی اختیار نہیں کیا ۔ علاوہ ازیں اقبال نے اپنی غزل کے بارے میں کھیں اظہار خیال نہیں کیا ۔ البتہ اپنے خطوط میں جہاں کہیں غزلیہ شاعوی سے بیزار شاعری کے بارے میں اظہار خیال کیا ہے وہاں غزلیہ شاعوی سے بیزار نظر آتے ہیں ۔ اکبر الم آبادی کے نام ، ۲ جولائی ۱۹۱۸ و ایک خط میں لکھتر ہیں :

## بال جبریل کی غزلیں

## صديق جاويد

بال جبربل کی غزلیات کے بارہے میں ابھی ٹک نقاد گرمگو کے عالم میں ہیں۔ وہ یہ فیصلہ نہیں کر ہائے کہ بال جبریل کی غزلیات کو نظم قرار دیا جائے یا قطعہ ۔ ڈاکٹر یوسف حسین اقبال کی نئے رنگ کی غزل کو غزل نما نظم کہتے ہیں۔ پروفیسر آل احمد سرور لکھتے ہیں ''اقبال نے غزل اور نظم کے فرق کو کم کر دیا ہے"۔ ڈاکٹر سید عبداللہ کے مطابق ''اقبال کے یہاں غزل اور قطعے کے درمیانی فاصلے کم ہو گئے''۔ اس اشتباہ کی وضاحت کے بغیر اقبال کی غزل کا مطالعہ صحیح لتامخ کا حامل نه ہوگا ۔ اس سلسلے میں ضروری معلوم ہوتا ہے کہ ام صرف غزل کے موضوع اور ہیئت کا تعین کر لیا جائے۔ بلکہ غزل کے موضوع اور میثت میں ہر دور کے شعراء نے جو تجربے کیر اور غزل کی روایت کو جس طرح بڑھایا اور مناثر کیا ۔ اس کی روداد کا خاکہ ذہن میں رکھا جائے کیولکہ اقبال کی غزل کے فنی اور معنوی محاسن کی تصدیق اس پس منظر کے بغیر نہیں ہو سکتی ۔ علامہ اقبال کو غالباً خود ان غزلوں کے بارے میں حتمی فیصلہ کرنے میں تاسل تھا۔ علامہ اقبال نے بانگ درا کے تینوں حصوں میں نہ صرف غزل کے لیر علیحدہ صفحات مختص کیے بلکہ ہر دور کے حصہ غزل کے آغاز میں ہورے صفحے ہر محض لفظ ''غزلیات'' کا عنوان قائم کیا گیا ہے۔ اگرچہ بال جبریل کا پہلا حصہ غزلوں پر ہی مشتمل ہے لیکن علامہ مرحوم نے اس باب پر 'غزلیات' کا عنوان تحریر نہیں کیا ۔ پوری کتاب میں کسی دوسری جگہ بھی 'غزل' کا لفظ بطور عنوان نظر نہیں آتا ۔ بال جبریل کی وہ منظومات جنھیں اردو غزل کے بیشتر ناقدین اور اقبال شناس غزلیات کے زمرہ میں شار کرتے ہیں معلوم ہوتا ہے کہ انھیں "غزلیات" قرار دینے میں انبال ، فن غزل کے حوالے

بھی منکر اس لیے ہو (غیر شعوری طور پر سہی) کہ گہیں اس حوالے سے خود اپنی ذات تک رسائی کا مرحلہ مشکل طے لہ کرانا پڑ جائے - اس کے لیے حوصلہ درکار ہے ۔ اپنی حقیقت کا ساسنا مشکل ، اپنی ذات تک پہنچنے سے قبل ہی سفر زندگی سے بے زار ہو جانے والے پر علامہ اقبال ان الفاظ کی مدد سے اظہار افسوس کرتے ہیں :

اس موج کے ماتم میں روتی ہے بھنور کی آنکھ دریا سے اٹھی ، لیکن ساحل سے نہ ٹیکرائی اسم

٣٠٠ كليات اقبال حصر بال جبريل ، ص ١٦٥

ار امتحان ایک نعمت ہے جو خود اعتادی پیدا کرتا ہے اور اگلی منزل تک پہنچاتا ہے - حتی کہ اہلیس کا بھی اگر اس اعتبار سے مطالعہ کیا جائے تو ایک پوشیدہ فعمت ہے ، اس لیے کہ وہ آدمی کو کسوٹی مہیا کرتا ہے ۔ آدمی ہر دم یہ سوج سکتا ہے کہ میں کتنا راہ سے ہٹا ہوں ۔ کتنا پستی کی طرف کرا ہوں ، کتنا بلندی کی جانب بڑھا ہوں ، اہلیس ایک خدائی متحن ہے۔ اگر وہ اللہ ہوتا تو ہارے ایمان کی سخت جانی کہاں آزمائی جاتی ۔ بہر حال علامہ اقبال عجب سرمستی کے عالم میں فرماتے ہیں ۔

هر اک منتظر تیری یلغار کا تیری شوخی فکر و کردار کا یہ ہے مقصد کردش روزگار کہ تیری خودی تجھ یہ ہو آشکار تو ہے فاع عالم خوب وزشت! جمعے کیا بتاؤں تیری سرنوشت! حقیقت یہ ہے جامہ حرف تنک! حقیقت ہے آلینہ ، گفتہ از زنگ ا فروزاں ہے سینے میں شمع نفس! مگر تاب پرم گفتار کہتی ہے بس ا فبروغ تجللي بسوزد يدرم اتت

اگریک سر موے برتر پرم!

بات حضور نبی اکرم صلی الله علیه وسلم پر جاکر ختم ہوئی ۔ معراج منہانے ارتفائے آدم ہے اور یہ خودی کی تکمیل کے لیے جادہ ایمان و یقین ہے۔ حضور قبی اکرم صلی الله علیه وسلم کی ذات قدسی صفات میں خودی کا مكر جلوه كر ہوئى .. لهذا طلسم زمان و مكان ٹوٹ كيا \_ بقول علامه

> عشق کی ایک جست نے طر کر دیا قصہ تمام اس زمین و آساں کو بے کراں سمجھا تھا میں ۲۳

خدا نے آدم کے الدر قدسی الوار کا پرتو ڈالا اور اسے الوار کو جذب کرنے کے قابل بنایا گیا ۔ کائنات کی گردش اس کی تربیت پر مامور ، صراط مستقیم کے رہبر اکمل صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ سامنے توحید کا سبق قرآن اور سیرت میں موجود ــ پھر اگر آدسی اپنے اصل وجود تک پہنچے ، اپنی لا محدودیت کی شان اور بان تک رسائی حاصل ام کرے تو قصور کس کا ؟ مگر آدمی خود شناسی کا بار برداشت نہیں کر سکتا وہ خود اپنے اسکانات سے مرعوب ہو کر بھاگ اٹھتا ہے وہ شاید خدا کا

٢٠٠ كليات المال حصد بال جبريل ، ص ١٢٨ ، ١٢٩ م بي ايضاً ۽ ص ١٨

ہے۔ مگر بھر ان کی اپنی ایک حد ہے ، جس کے آگے وہ نہیں جا سکتی ۔ حضرت علامہ نے نہ جانے یہ خیال قلمبند کرنے سے قبل کس قدر سوچا ہوگا :

> عقل کو آستاں سے دور نہیں اس کی تقدیر میں حضور نہیں19

لیکن خودی کا جوہر نور یہ ہے۔

خودی جلوہ بدست و خلوت پسند! سندر ہے اک ہود پانی میں بند! خودی کا نشیمن ترے دل میں ہے! نلک جس طرح آلکھ کے تل میں ہے.۲

زماں و مکاں میں رہ جانے والی خرد ہو یا آستان تک پہنچنے والی دائش اسے ''حضور'' کی لذت اور نعمت میسر نہیں ۔ خود رس انسان ہی خلوت کدہ قدسی کے قلسی کا منظر دیکھ سکنے کا اہل ہے اور پھر اسی خلوت کدہ قدسی کے انوار کی نسبت سے معرفت ذات پر بھی قادر ہو سکتی ہے ، سگر کے انوار کی نسبت سے معرفت ذات پر بھی قادر ہو سکتی ہے ، سگر ظاہر ہے ''سطلق'' کا پرتو ''طلسم زمان و مکاں توڑ کر'' ہی آگے ہڑھے کا طاہر ہے ''سطلق'' کا پرتو ''طلسم زمان و مکاں توڑ کر'' ہی آگے ہڑھے کا

از بسد کس کناره گیر صحبت آشنا طلب بهم زخدا خودی طلب بهم زخودی خدا طلب ۲

اور حق یہ ہے کہ آدم کے الدر وہ صلاحیت موجود ہے کہ حقیقت کا ایک وجدانی حظ حاصل کر سکے ، فقط یہ کہ فکری ، نظری ، معاشی ، جبلی ، خاکی طبعی و علی ہذا ۔ جملہ استحانات میں سے گزرانا ہڑتا ہے ۔ اس مشقت سے آدم گھبراتا ہے ۔ یا یوں کہیے کہ اپنی عظمتوں کے تصور سے بھی اس کا دم گھٹنے لگتا ہے ۔ اپنی حسیات اور عقیات کے قید خالوں سے لگانے کی جرأت کہاں ، ورنہ کائنات تو خودی کی تکمیل میں عد ہے ۔

١٩- كليات اقبال حصه بال جبريل ، ص ٣٠،

<sup>.</sup> ٣- ايضاً ص ، ١٢٤ ، ١٢٨

٢١- كليات اقبال حصم زبور عجم ، ص ١١٥

خوشی کا فقظ من کر آگاہ نہیں ہو سکتا کہ معنیٰ کیا ہے۔ اس طرح جو غم سے آگاہ لہ ہو غم کا لفظ من کر کچھ نہیں جان سکتا کہ غم کیا ہے ، ہہارے فلسفے کی ساری فصاحت عاجز آ جاتی ہے۔ بھر وہ کیفیتیں جو روحانی ہیں اور سرے سے ورائے مادہ ان کی کنہہ تک آدم عطائے مادہ فکریات اور عقلیات کے سہارے کیسے چنجے ۔ بہ سارے وسائل محدود رسائی کے مالک ہیں - کاثنات کی کلیت کا بھی احاطہ نہیں کر سکتے ۔ لہذا ورائے کلیات کے باب اور بھی ہے ہیں ہیں ۔ اسلوب احمد الصاری لکھتے ہیں :

"اقبال کا کہنا ہے کہ ہمیں اشیا کا علم جزوی طور پر عطا کرتی ہے ، ہراہ راست نہیں عطا کرتی ۔ اس کے برعکس وجدان کے ذریعے ہمیں حقیقت کا کلی علم حاصل ہو جاتا ہے اور یہ علم سریع اور نفوذ کرنے والا ہوتا ہے ۔ اقبال برگساں کے برخلاف ، عقل کے کلیتاً تقیض نہیں ہیں بلکہ زندگی کے معمولات میں اس کے مغموص وظیفے اور اس کی افادیت کو ایک دد تک تسلیم کرتے ہیں ۔ وہ علم کی طرف افقان و خیزاں بڑھتی ہے اور حقیقت کو اس کے اجزائے ترکیبی میں تعلیل کر کے اس کا عرفان بخشتی ہے ۔ وجدان اس کے مقابل جشم زدن میں مقابل کر کے سینے میں اتر کر ان کے سب راز ممام و کال ہم پر منکشف کر دیتا ہے" کا۔

یہ احاطیہ پسند وجدان اور کلیتگر وجدان اس وقت تک سہیا نہیں ہوتا جب تک معرفت خداوندی میسر نہ ہو۔ اس لیے کہ خالق اعصار و فکارلدہ آفات' اسی کی ذات ہے عقل زیادہ کائنات مادی کے ظواہر تک پہنچ سکتی ہے ، حالانکہ حقیقت مطلقہ کے مقابل یہ ادائی مخلوق ہے اور اس کی اصلیت ہی کچھ ہے ۔ "حقیقت' فقط ایک ہے ۔ لہذا علامہ اقبال نے زمان و مکاں تک محدود رہ جائے کو زنار داری قرار دیا ہے ۔

خرد ہوئی ہے زمان و مکاں کی زناری نہ ہے زماں نہ مکاں ! لا الہ الا اللہ^۱

جب علم و عقل کی منزل عبور کر کے وجدان کے نور تک رسائی ہوتی ہے تو پھر آدسی کو وہ ہتھیار ہاتھ لگتا ہے جو اسے زمان و مکاں کا زلاری نہیں رہنے دیتا ، عقل اور خرد کی اپنی مجبوریاں ہیں ، ان کی اپنی افادیت

<sup>۔۔</sup> لقش اقبال ، مکتبہ جامعہ ، لئی دہلی ، ص ۳۸ ، ۳۹ ۱۸۔ کلیات اقبال حصہ ضرب کلیم ، ص ۱۵

وہ شے اس آید کریمہ کا غاطب کیوں کو بن سکنی تھی۔

و للد سخرلا لكم ما في السموات و ما في الارض جميعاً مند١٣

(ہم نے ڈمین اور آسانوں میں جو کچھ بھی ہے کمھارے لیے مسخر کر دیا ہے) ۔

قدرتی امر ہے کہ جب آدم کی سمجھ میں یہ نکتہ آ جائے کہ آدم خدا کا لائب ہے اور وہ کائنات میں سوجود ہر طاقت کو مغلوب و مسخر کرنے کے قابل ہے تو پھر وہ ایک خدا کے سواکسی اور کے سامنے جھکنے پر آمادہ نہیں ہو سکتا ۔ خدا کے حضور میں سجدہ اسے اپنے خدا سے قریب کرتا ہے ، ''و اسجد واقترب''۱۵ اور ماسوا حضور کے اس کا سجدہ اسے غلوق کا اسیر بنا کر خدا سے دور کر دیتا ہے ۔ حضرت علامہ کے نزدیک خود شناسی کا تقاضا ہی یہ ہے کہ آدم دنیا کی لذتوں ، قوتوں اور فکری فریب کاریوں کا غلام ہو کر نہ رہے ، وہ مسخر کرتا چلا جائے ، جب فریب کاریوں کا غلام ہو کر نہ رہے ، وہ مسخر کرتا چلا جائے ، جب فریب کاریوں کا غلام ہو کر نہ رہے کا ۔ کسی دولت کا ، کسی ہوس کا ، جب حتٰی کسی گراہ کن فلسفے کا بھی غلام نہیں رہے گا تو یہ ثبوت حتٰی کسی گراہ کن فلسفے کا بھی غلام نہیں رہے گا تو یہ ثبوت ہوگا اس امر کا کہ وہ توحید کا معنلی سمجھ گیا ہے :

خودی سے اس طلسم رنگ و ہو کو توڑ سکتے ہیں ہی توحید تھی جس کو نہ تو سمجھا نہ میں سمجھا ۱۹

واضح رہے کہ ہارے دلائل مادی کائنات کے القص مشاہدے اور المدی الممل فہم کا عطیہ ہیں۔ ہارے اسالیب بیان مادی مناظر اور مادی ملاحظات پر مبنی ہیں۔ پھر وہ ورائے مادہ کوائف کو حیطہ بیان میں کس طرح لائیں۔ اور جو کچھ ورائے مادہ ہے وہ مادی کابات اور ان کابات کی مادہ سے معرض اظہار میں کس طرح آئے۔ آدمی تو النا عاجز ہے کہ وہ غم اور خوشی کے احساس کو واضح کرنے کے لیے مناسب کابات نہیں رکھنا چنانچہ جو خوشی سے خود واقف نہ ہو وہ

١٠٠ قرآن حكيم ١١/٥٦ -

١٥- ايضاً ١٩/١٩ -

١ ١- كليات اقبال حصد بال جبريل ، من ٢ ٢ -

یہ راز کسی دلیل و برہان سے نہیں کھلتا کہ ایک وجود جو روح۔
کو بھی اپنی ملکیت بتائے اور بدن کو بھی اور عقل کو بھی ، دل کو
بھی دماغ کو بھی حتلی کہ کہے ''میرا وجدان کہتا ہے وہ کچھ تو
نہیں ہو سکتا جس کا وہ مالک ہے ۔ السان کو اتنا بڑا راز بنایا ۔ ہاں یہ
الگ بات ہے کہ عقل اور اس کے دلائل اور ان دلائل کے پیدا کردہ
الگ بات ہے کہ عقل اور اس کے دلائل اور ان دلائل کے پیدا کردہ
فلسنے انسان کی حقیقت کو گرفت میں نہیں لا سکتے ، یہ اس کی وجدانی اور
روحانی اہلیت ہے جو اسے نسبتاً زیادہ قرب حقیقت بخش سکتی ہے لیکن یہ
وجدان اس حقیقت کے قریب فقط اس دم پھٹک سکتا ہے جب وہ خدائے خلاق
ہو کامل ایمان رکھتا ہو اور اس کا پختہ اعتقاد ہو کہ وہ نور مطلق کے
کسی کھربویں کے کھربویں حصے کو یا اس کے ہرتو کو اپنے اندر کیے
ہوئے ، جیسا کہ حضرت علامہ نے فرمایا :

نقطہ لورے کہ نام او خودی زیر خاک ما شرار زندگی است ۱۲

یہ نور اگر آدم کے حیوانی وجود سے مغلوب ہو جائے اور اس طرح عالم خلق کے مادی ہوجھ ٹلے دب جائے اور دبا رہے تو وہ ایک عقلمند دو پایہ بن سکتا ہے اور ایک دوپائے کی حیثیت سے خوش گفتار خوش خیال اور خوش فکر تو بن سکتا ہے ۔ مختلف علوم میں دسترس بھی حاصل کر سکتا ہے مگر خود اسے اپنی ذات سے آگاہی میسر نہیں ہو سکتی ۔ اسے اپنی ذات سے آگاہی کی بدولت ہی میسر آ سکتی جے ۔ بجا فرمایا :

خودی کا ستر نہاں لا الہ الا اللہ خودی ہے تیخ فساں لا الہ الا اللہ ۱۳

مراد یہ ہے کہ آدمی کا تمن یا خودی یا ذات استحکام پزیر ایک خدا پر کامل ایمان لائے بغیر اور دیگر ہر شے سے منہ موڑے بغیر ممکن نہیں ، اس لیے اگر آدمی صرف مادہ نہیں ، صرف روح بھی نہیں تو ظاہر ہے گئہ وہ گوئی ایسی شے ہے جو جملہ کائنات سے بالا ہے ۔ فقط خدا سے نیچے ۔ وہ گاہر ہے کہ اسے کوئی ایسی ہی شے ہونا بھی چاہیے تھا ۔ وراس

۱۲- کلیات اقبال ، حصہ اسرار و رسوز ، ص ۱۸ -۳۱- کلیات اقبال ، حصہ ضرب کلیم ، ص ۱۵ -

واضح ہوا کہ حضرت علامہ کے نزدیک خودی ابن یا 'الا' حق ہے اور اس کا عالم طواہر سے کوئی تعلق نہیں ، اس کیفیت سے Lord North bourn ان الفاظ میں متعلّرض ہوتے ہیں :

"I am not anything that I can observe or feel or think about, since observation sensation and mentation imply a duality between myself and some subject that is not myself. We commonly speak of my body or my soul as we speak of my feelings or my hand or my dog. I am certainly nothing that I can be said to possess. Then who or what is the 'I' that says these things. It is not my body. It is not my soul... what am I?"!

حضرت علامہ نے مختصر الفاظ میں آدم کی ماہیت ان الفاظ میں بیان کی ہے:

طلسم ہود و عدم جس کا نام ہے آدم خدا کا راز ہے ، قادر نہیں ہے جس پہ سخن زبانہ حبح ازل سے رہا ہے محو سفر مگر یہ اس کی تک و دو سے ہو سکا لدکھن! اگر نہ ہو تجھے الجھن تو کھول کر کہددوں وجود حضرت انسان ، نہ روح ہے، نہ بدن!!!

<sup>&</sup>quot;Religion in the Modern World," Suhail Academy, -1.
- Lahore, p. 76

١١- كليات اقبال ، حصد ضرب كليم ، ص ٥٥ -

perception."A

آدمی کی یہ اہلیت کہ وہ اپنی ذات سے بھی وراء و بالا ہو سکتا ہے اسے اس قابل بناتی ہے کہ وہ اپنے ادراک کے عمل کا ادراک کر سکے، وہ خود اپنے اعال کا جائزہ بھی لے سکتا ہے اور تجزیہ بھی کر سکتا ہے۔ یہی نہیں خود اپنے مدرکات کی بھی چھان پھٹک کر سکتا ہے۔ اس کا مطلب واضع ہے کہ وہ نقط مادی وجود نہیں۔ اس کے خاکی پیکر میں کوئی شے ہے۔ جو او ہر سے تشریف لاتی ہے۔ آدمی نہ صرف روح ہے اور نہ صرف بدن بلکہ وہ روح و بدن دونوں سے ہرتر کوئی ہستی ہے۔ اس لیے کہ وہ کہتا میری روح ، میرا بدن ، میری جان ، میری دائش ، میری فکر ، میرا دماغ ، میرا دل ، میری دیوائگ ، میری حاقت و علی ہذا لقیاس ۔۔۔ تو موال پیدا ہوتا ہے کہ میری کون کہتا ہے۔ یہ روح و بدن کی ملکیت کا دعوے دار میری روح ، میرا بدن کہنے والا کون ہے ؟ ۔۔۔ یہ "میں نہ ہوگا ، اندر دیکھنے سے حاصل نہ ہوگا ، اندر حقیت ہوگا ۔ حضرت علامہ فرمائے ہیں ،

اگر گوئی که من وہم و گان است کودش چون نمود این و آن است بگو با من که دارائے گاں کیست؟ یکے در خود نگر آن ہے نشان کیست؟ جہاں پیدا و عتاج و لیلیا! نمی آید به فکر جبرئیلے خودی پنہاں ز حتجت بے نیاز است! یکے اندیش و دریاب این چه راز است! به خود گم جهر تحقیق خودی شو ان الحق گود صدیق خودی شو!

اگر تو یہ جانتا ہے "کہ ''میں'' صرف وہم و گاں ہے اور اس کا ظہود

The Universe and Dr. Einstein, A Mentor Book— -A
- (1954), p. 127

۱۵۱ ، ۱۵، مفعات ، ۱۵، ۱۵۱ -

''ہم اپنے بالمقابل جس حقیقت سے دو چار ہوتے ہیں اس سے ربط و العباف كا ايك بالواسط، طريق يه م كد اس كي آيات كے مشاہد مے مين جیسا که ادراک بالعواس سے ان کا انگشاف ہوتا ہے ، غور و تفکر سے کام لیں ۔ اور یوں ان پر دسترس حاصل کرنے کی کوشش کریں ، لیکن اس کا ایک دوسرا طریق یہ ہوگا کہ حقیقت سے ، جیسا کہ اس کا الکشاف مارے اندرون ذات میں ہوتا ہے ، براہ راست تعلق پیدا کیا جائے ، لہذا قرآن یاک کی فطرت پسندی عض اس اس کا اعتراف ہے کہ انسان فطرت سے وابستہ ہے اور یہ وابستکی چونکہ ایک اسکانی ذریعہ نے توائے نظرت ہر غلبہ حاصل کرنے کا ، اس لیر ہمیں چاریر اس کا استعال بے روح تغلب کی بجائے اس مقصد عظیم کے ایم کربن کہ ہمیں اپنی روحانی زلدگی میں آزادی کے ساتھ مدارج کال کی طرف بڑھنا ہے یہی وجہ کہ حقیقت مطلقہ کے تمام و کال بقا کی خاطر ادراک بالحواس کے ساتھ ساتھ اس چیز کے مدرکات کا اضافہ بھی ضروری ہے ، جسر قرآن پاک نے فواد یا قلب سے تعیبر کیا ، --- قلب کو ایک طرح کا وجدان یا اندرونی بصیرت کمیے جس کی پرورش مولانا روم کے دلکش الفاظ میں نور آنتاب سے ہوتی ہے اور جس کی ہدولت ہم حقیقت مطلقہ کے اُن پہلوؤں سے اتصال پیدا کر لیتے ہیں جو ادراک بالحواس سر ماوراء بين - 24

آدمی محض مادی وجود نہیں ، وہ بہت کچھ اور بھی ہے ، اگر مادی وجود بھی ہوتا تو وہ خود اپنا خالق نہ ہونے کے باعث حواس ظاہری کی مدد سے ادراک ذات نہ پہنچتا ، حقیقت کا عرفان ذات خداولدی کی معرفت کے بغیر ممکن نہیں ۔ خدا کی کائنات کو خدا ہی کے عطا کردہ نور وجدان کی مدد سے جانا جا سکتا ہے ، ورنہ ''پردہ داری ہی پردہ داری ہے''کا کا مختم سلسلہ ہے ۔ Lincoln Barnett کا بیان ہے :

"He (man) does not understand the vast veiled universe into which he has been cast for the reason that he does not understand himself. He comprehends but little of his organic process and even less of his unique capacity to perceive the world about him, to reason and to dream. Least of all does he understand is his noblest and most mysterious faculty; the ability to transcend himself and perceive himself in the act of

ے۔ تشکیل جدید ، صفحات ۲۲ ، ۲۳ ۔

وصف بكر مين مقابلتاً كم تر ، اور بس ، وجداني امكانات بر السان مين موجود ہیں ، کمی بیشی کے ساتھ ، مگر یہ امکانات متوسط درجر کے عام السانوں کی دسترس سے بعید نہیں ، بشرطیکہ وہ ان امکانات کی جانب متوجه ہوں اور ان کی تربیت کا اہتام کریں ، یہ الگ بات ہے کہ آدمی اپنے معمول کا قیدی ہو کر رہ جاتا ہے ۔ چولکہ حواس خمسہ طاہری ہی سے اس کا کام چل رہا ہے لہذا ان سے آگے بڑھنا از رہ عادت ، پسند نہیں ، جس طرح اب وہ سائنسی ہتھیاروں ، اوزاروں اور آلوں کا عادی ہو گیا ہے۔ اور بہت سے معاملات میں اپنے جوہری قویل سے کام لینے کے بجائے آلات کا سہارا لینے لگا ہے ۔ پہلے یہ چکھ کر دواؤں کے اجزائے ترکیبی بنا سکتا تھا اب تجزیے کے لیے مشین پر اعتباد کرتا ہے۔ پہلے لیمس سے بخار معلوم کر لیتا تھا ، اب تھرمامیٹر کا محتاج ہے ، پہلے ہڑی سے ہڑی گنتی خود کر لیتا تھا ، ضرب تقسیم میں ماہر تھا ۔ آب کمپیوٹر سے کام لیتا ہے ۔ گویا پہلے اہر ظاہری حواس کا قیدی تھا اب ساتھ ساتھ سائنسی اوزاروں کا بھی قیدی ہو کر رہ گیا ہے ، بالفاظ دیگر یوں کہ لیجیے کہ آدمی اپنے ہی بنائے ہوئے اوزاروں کے لیے خود ایک اوزار کی حیثیت اختیار کر گیا ہے ، یوں دیکھیں تو ماننا پڑیا ہے کہ سائنسی ایجادات نے آدمی کو اپنے من سے مزید دور کر دیا ہے ، اشیاء کے برجستہ فہم کی اہلیت مزید پس پردہ چلی گئی ۔ اس کے معنی یہ ہوئے کہ انسان کے پوشیدہ اسکانات کے باب میں اب انکار اگر شدید تر ہو جائے تو عین معمول کے مطابق ہوگا۔ پہلے فادرالوقوع کہالات کو کرامات گہہ دیا تھا ، اب سرمے سے انکار کو دیا جاتا ہے ، اور انکار کی اساس یہ کہ ہاری سائنس یہ اور یہ نہیں بتاتی ، الکار کرنے والے بھول جاتے ہیں کہ سائنس کی مشینیں آدسی کی تخلیق ہے ، اور آدمی خدا کی تخلیق ، آدمی کو اللہ نے کسی ذرہ قدسی سے بھی نوازہ ہے ، اور اسے عض روحانی توت کی روشی کے ذریعے دیکھایا جا سکتا ہے ، سائنس ایک ہتھیار ہے جو حواس خمسہ ظاہری کا مددگار ہے ، اور جس پر انحصار کرنے کے بعد خود حواس خمسه طاہری بھی اپنی اصلی اہلیت اور قابلیت کو ضعیف کر لیتے ہیں ، آدم ان سائنسی آلات سے خود شناسی کا کام کیوں کر لے ؟ امکانات آدم کی توسیع آلات کے توسط سے نہیں ہو سکتی ، اس کے نہانی اسکانات ، روحانی قوت کی افزائش کے باعث فهم كي دسترس مين آ سكتے بين ، حضرت علامه فرماتے بين :

کے معاشر ہے میں جب گوئی فرد دوسروں سے بہت بلند واقع ہو تو دو صورتیں جلوہ گر ہوتی ہیں ۔ یا تو معاشرہ اپنے فرد کو فرید یا منفرد پا گر اس کا دشمن ہو جاتا ہے ، جیسے ہیڈ مبروں اور ہادیوں کا ہوتا رہا یا فائق افراد کے بت بنا لیتا ہے اور ہوجا گرنے لگتا ہے ، ڈاکٹر بجد حسین ہیکل کے بقول ''وقت کے ساتھ ساتھ جوں جوں معاشروں کا ذہنی اوسط بلند ہوتا جاتا ہے ، توں توں فائق افراد کی استثنائی حیثیت کم ہونے لگتی ہے اور وہ دیوتا کی سطح سے قریب ہونے لگتے ہیں'' ۔ ہ فیجہ یہ ہوتا ہے گد اکابر کے وہ جوہر جو کبھی گرامات دکھائی دیتے تھے رفتہ رفتہ محف کالات رہ جاتے ہیں ۔ ان میں کوئی عنصر خارق عادت یا غیر معمولی دکھائی نہیں دیتا ، آخر افراد آدم کے گرامات بیں کیا ؟ یا غیر معمولی دکھائی نہیں دیتا ، آخر افراد آدم کے گرامات بیں کیا ؟

"A miracle might be described as an abnormal transfer of normal energy —— a marvel, an oddity, a rarity —— but within the rules, yet spontaneous and unpredictable"."

گویا معمول کی کوئی انسانی طاقت اگر غیر معمولی اور خارق عادت الداز میں جلوہ گر ہو تو اسے کرامت تصور کر لیا جاتا ہے ، وہ ایک حیرت ناک بات ، اعجوبہ اور نادر اس قرار باتی ہے تاہم وہ قواعد کے الدر ہوتی ہے ۔ یہ الگ بات ہے کہ اس میں برجستگی بائی جاتی ہے اور پیش گوئی کے دام سے آزاد ہوتی ہے ، عام انسانی توسط سے بالا یا برخلاف کسی چیز کا وقوع پذیر ہونا کرامت ہے مگر وہ کوئی بھی شے ایسی نہیں ہوتی جو محال اور بے اصول ہو ۔ ایسے غیر معمولی اعال کو منظر عام پر لانا السانی دسترس سے باہر نہیں ، اس لیے یہ محال اور بے اصول اور بے ضابطہ اس نہیں ، نوق مض انتا ہے کہ کسی آدمی کے بیاں یہ اہلیت نسبتاً زیادہ ہوتی ہے اور کسی کے بیاں کم ، کہیں اس اہلیت کو تربیت دینے پر زیادہ زور صرف ہوتا ہے اور کہیں کم ۔ یہ وہ بات ہے جو پر انسانی طاقت و اہلیت کے باب میں کہی جا سکتی ہے ، یہ وصف زید میں قدرے زیادہ تر اور وہ باب میں کہی جا سکتی ہے ، یہ وصف زید میں قدرے زیادہ تر اور وہ باب میں کہی جا سکتی ہے ، یہ وصف زید میں قدرے زیادہ تر اور وہ باب میں کہی جا سکتی ہے ، یہ وصف زید میں قدرے زیادہ تر اور وہ باب میں کہی جا سکتی ہے ، یہ وصف زید میں قدرے زیادہ تر اور وہ باب میں کہی جا سکتی ہے ، یہ وصف ترید میں قدرے زیادہ تر اور وہ باب میں کہی جا سکتی ہے ، یہ وصف ترید میں قدرے زیادہ تر اور وہ باب میں کہی جا سکتی ہے ، یہ وصف ترید میں قدرے زیادہ تر اور وہ باب میں کہی جا سکتی ہے ، یہ وصف ترید میں قدرے زیادہ تر اور

<sup>-</sup> الايمان والمعرفة والفلسفة، دارالمعارف تابره، ص ١٣٦، ١٣٥ هـ الايمان والمعرفة والفلسفة، دارالمعارف تابره، ص ١٣٥، المعرفة والفلسفة، دارالمعارف تابره، من المعرفة والفلسفة، دارالمعارف تابره، من المعرفة والمعرفة و

something of the character of this larger self"

جیسا کہ پہلے بیان ہوا اپنے مانوس جہان محدود کی حدود کو روحانی اور وجدانی جہان کی صورت میں وسعتوں سے لواڑنا خوف پیدا کرتا ہے اس کا سبب محولہ بالا مصنفہ ان الفاظ میں بیان کرتی ہیں :

"There are many who shrink from the suggestion of any real existence beyond the world of sense, and any more, who habitually live as if there were none. . . . . They are afraid of other values, because to know them would mean to have to live by them."

انه ، الأي حيثيت كا علم مو حانے كا نتيجه به موكا كه اسى حيثيت كى شان کے تناسب سے زندی بسر کراا پڑے گی ۔ انسان اپنی بڑائی کے تصور سے کھبراتا ہے کیونکہ ہڑا بن کر چینا بعض ایسر مطالبر کرتا ہے جن کو ہورا کرنا ہے پناہ ہے آرامی سے ہمکنار ہونے کے مترادف ہے ، آدسی مثی سے پیدا ہوتا ہے اور حضرت علامہ کے بقول شروع شروع میں اس کے وجود کا مادی و خلتی پہلو حاوی بھی رہتا ہے ۔ اس لیر وہ سٹی کے قریب ہی رہنر میں مسکھ عسوس کرتا ہے یہ جادی اور لباتی وجود ہے ، خاکستان سے دوری بے آرامی کا باعث بنتی ہے ، حیوان کو حرکت کرنا ہڑتی ہے ، رزق کی تلاش میں اپنی جگہ چھوڑنا ہڑتی ہے ، دوڑ بھاگ کراا لازم ہو جاتا ہے ۔ تاہم حیوانی سطح بھی جبلی سطح ہے یا یوں سنجھیے کہ متحرک مشین کی سطح ہے ، زمین ہی کے ساتھ رابطہ رہتا ہے ، زمین ہی میں خوراک ڈھونڈٹا اور جیسی صورت میں خوراک ملے اسی صورت میں کھانا ، کوئی چولہا ، ہنڈیا اور مرچ مسالہ نہیں جس کا تکاف کرنا پڑے ، کوئی حقوق و فرائض کا جهگڑا نہیں ، کویا حیوانی سطح جادی اور نباتی سطح کے مقابل بے آرام ہونے کے باومف انسانی سطح کے مقابل نہایت 'پر کون سطح ہے ۔ کوئی حیوان مرضی کا مالک نہیں ، اختیار و شر اس کی دسترس میں نہیں لہذا کوئی حیوان ارتکاب کناہ نہیں کر سکتا ، دو پایون

<sup>&</sup>quot;Beyond the five senses" Basil Blackwell Oxford, -v p. 12.

Ibid, p-1 -v
Reconstruction p. 106. -v

کھانے لگتا ہے ، اگر بجے کی پشت کی جالب روشنی ہو اور سامنے دیوار تو وہ اپنے وجود سے بڑا ساید دیکھ کر ڈر جاتا ہے ، بجے کو آپ سر سے اونجا کریں تو خوف کھاتا ہے ، وہ سر سے اوپر اچھالے جانے کی لذت سے ذرا دیر کے بعد آگاہ ہوتا ہے ۔ بڑا ہو کر بھی جب کسی اونجے مینار پر زلدگی میں چہلی بار چڑھے تو اس کا دل لرزنے لگتا ہے ، گھبرانے بھی لگتا ہے ۔ آدمی کی نظروں کے سامنے یک دم وسیع میدان آ جائے جس کی وسعتیں ناپیدہ کنار معلوم ہوں تو جب بھی رعب سا طاری ہو جاتا ہے ۔ اس مرعوبیت کے باعث یہ امر ہوتا ہے کہ آدمی اپنی نظروں کی محدود فضا کے ساتھ مالوس ہو چکا ہوتا ہے ، اسے جب اچانک بلندی ، گہرائی یا وسعت سے واسطہ پڑے تو یہ صورت حال خلاف معمول یا غیر معمولی لوق ہے ، الب لباب یہ کہ آدمی خود اپنی حسی حدوں کے پھیلنے سے بوق ہے ، الب لباب یہ کہ آدمی خود اپنی حسی حدوں کے پھیلنے سے لرزتا ہے ۔

پھر اگر عالم یہ ہو کہ حواس خمسہ ظاہری کی پھیلتی ہوئی سرحدیں خوف طاری کر دیں تو آدمی داخلی حسیات کا سامنا آسانی کے ساتھ کیوں کر کرے ؟ داخلی حسیات تو اس کی حدود اور اس کے آفاق کو بہت ہی پھیلا دیتی ہیں ، یہ کیفیت مادی اور طبیعی جسم کے ساتھ ساتھ روحانی وجود کی جانب متوجہ ہونے کا نام ہے ، خارجی حسیات ایک قید خانہ ہے ، الدرونی حسیات کی طرف لوٹنا اس قید خانے سے لکانے کا نام ہے مگر جس طرح کوئی پرندہ جو پنجرے کی قضا سے مانوس ہو گیا ہو کے مگر جس طرح کوئی پرندہ جو پنجرے کی قضا سے مانوس ہو گیا ہو کھلی فضا کو آسانی سے برداشت نہیں کرتا اور گھبرا کر بار بار پنجرے کے اندر کی طرف بھاگتا ہے ، اسی طرح افراد بھی حسیات ظاہری کے پنجرے میں آسودگی محسوس کرتے ہیں ، داخلی حسیات اور وجدان کی وسعت کا سامنا کرنے کی جرأت نہیں رکھتے ۔ Margery Bazett کو باب میں اس طرح روشنی ڈالتی ہیں :

"If we consider these powers that take one into the world beyond our senses, we shall find that they are extended functions of the spirit, which seeks to exceed the limits imposed upon it by the physical body and by this physical world.

To Function in that realm implies an expansion of the self, a pressure of the soul to come into its own; and the one who contacts that greater world of supersense comes to understand

# علامه اقبال اور آدم کی خود گریزی

#### عد منور

حضرت علامہ اقبال ج نے اولاد ِ آدم کو خطاب کرکے ہڑی دل سوزی کے ساتھ کہا تھا :

بینی جهان را ، خود رائد بینی ! لور قدیمی ، شب رابر افروز! بیرون قدم نه از دور آناق

تا چند نادان غافل نشینی! دست کلیمی ، در آستینی! تو پیش ازینی ، تو پیش ازینی!

گویا نور ازل کا پر تو ہونے کے باعث ، حضرت علامہ کے نزدیک ، آدم کی اہلیتوں کی کوئی حد نہیں ، آدم کے امکانات کی وسعتیں بے نہایت ہیں لیکن دکھ یہ ہے کہ آدم خود اپنی ذات سے بخوبی آگاہ ہونے اور اپنی حیثیت کو پہنچاننے کی جانب راغب نہیں ہوتا ۔ جب اسے یہ بتایا جائے کہ وہ جتنا محسوس ہو رہا ہے درحقیقت اس سے بہت ہی زیادہ ہے تو اسے پریشانی لاحق ہونے لگتی ہے ہلکہ اپنی بڑائی کے تصور سے بھی خوف

۱۱۹ ص ۱۱۹ مصدر زبور عجم ، ص ۱۱۹ -

## چند نئی مطبوعات

آيمت

-/٥٠ روي مرتبه ڈاکٹر وحید قریشی

 ۲- اقبال اور بهوبال - از صببا لکهنوی -/ ۲۶ روسے

ب\_ اتقان العرفان في ماهية الزمان حكيم محمود احمد بركاتي -/١١ دويے

Price

Selections from the Iqbal Review

Compiled by: Dr Waheed Quraishi Rs. 50/-

یہ نہ کہہ اک شاعر ہندوستاں جاتا رہا ہیشوائے نسکتہ سنجان جہاں جاتسا رہا ہاعث ماتم ، زمائے کو سے موت اقبال کی کارواں رویسا گسہ میر کارواں جاتسا رہا اب کہاں سے لائیگا گوئی حقیقت میں لظر آمہ السرار خسودی کا راز دال جاتسا رہا فحمہ ماضی میں تحریک عمل ہاتی نہیں اب سنیں کیا ہم کہ لطف داستان جاتا رہا نالہ عم میں وہ کیفیت نہ ہائی جائے گی آج ذوقی شیوہ آہ و نفان جسانسا رہا اب زبان خامہ پر پڑ ہی گئی مہر سکوت وحشت رنگیں ہیاں کا قدر دان جاتا رہا او

و ١- تراثه وحشت (نسخه لابور) بهلا الديشن ١٩٥٧ء مطبوعه

یہ غزل خود وحشت کو بھی بہت پسند تھی ۔ ۱۹۸۹ء میں ، میں نے ایک روز آپ کی خدمت میں عرض کیا حضور ! براہ گرم مجھے اپنی ایک بہترین فارسی غزل اپنی تعریر سے عنایت فرمائیں تو بے حد ذرہ نوازی ہوگ ۔ الھوں نے از راہ شفقت میری درخواست پر یہ غزل لکھ دی :

#### ع صدائے می دہد از گوشہ پنجاب اقبالم 9

کا ہم منظر اوپر پیش کیا جا چکا ہے۔ اس زمین میں اقبال کی غزل بھی موجود ہے۔ اب ذیل میں وحشت کی اس غزل کی نقل لذر قارئین ہے تاکہ وحشت اور اقبال کے فارسی کلام کا رنگ واضح ہو سکے۔ اس زمین پر اقبال کی غزل اہل نظر فارئین کرام کی نظر سے گزری ہوگی اس لیے اقبال کی غزل پیش نہیں کی گئی:

له گوش کی برآوازم نه چشم کی بسرا حوالم نمی دانم چسرا در بسزم بیدردان همی نسالم حسریف کل نیم اسا کشم جور جهان را درین گلشن بسرلسگ سبزه بیگانه بسا مسالم نخسواهم دید اے صیاد دیگسر آشیان خسود در انسدک مسلمے نساز قفس گردد پرو بالم بهان ذوق تن آسسانی بهان غفلست بهان مستی نسدارد بیچ قسرق از سالهائے رفته ، امسالم اگسر بنگاله قسدر من نمی دانسدچه غم وحشت صدائے مسی دید از گسوشه پنجاب اقبالم ا

۲۱ ابریل ۱۹۳۸ میں شاعر مشرق ، ملت اسلامیہ کے لوحہ خواں اور مصور پاکستان علامہ کا اقبال رحمۃ اللہ علیہ ہاری محفل وطن سے بیشہ کے لیے رخصت ہوئے تو طوطی بنگال ، عاشق اقبال ، علامہ رضا علی وحشت کلکتوی نے بیایت والہائہ انداز میں خراج عقیدت کے یہ بھول بیش کیے :

وحشت" میں شامل ہے۔

''جاوید نامہ'' ''ہیام مشرق'' اور ''اسرار خودی'' میں ملتی ہیں۔ وحشت کے باں بھی عشق حقیقی کے موضوع پر کثرت سے اشعار ملتے ہیں۔

یہ وہ عہد تھا جب ہرمغیر کے ہر گوشے میں انبال کی آوازیں گویخ رہی تھیں۔ اوپر کی سطروں میں جن عوامل و کوائف کا احاطہ کیا گیا ہے ان کی روشنی میں اس امر کا اندازہ لگانا مشکل نہیں کہ فکر اقبال سے وحشت کا متاثر ہونا ایک قدرتی امر تھا ۔ لیکن یہ بات بھی لائق توجہ ہتا کہ اقبال کے انداز میں وحشت کے ہاں فارسی میں طرز فکر تو ضرور ملتا ہے لیکن اس شدت سے نہیں جس شدت سے غالب و حافظ کے رنگ میں ملتا ہے ۔ وحشت نے اقبال کی کوئی تقلید نہیں کی ۔ ان سے ہراہ راست اثر قبول نہیں کیا ۔ دونوں کا رنگ جدا جدا ہے ۔ یہی حال اقبال کا تھا ۔ اقبال ، حافظ اور غالب کے علاوہ ہاک و ہند و عجم کے دوسرے اسائذہ اثرات غالب ہیں ، اس حد تک دوسروں کے نہیں ۔ اس ضمن میں اقبال اور وحشت کے فارسی کلام کا ایک مختصر تقابلی جائزہ دل چسپی سے خالی فہ وحشت کے فارسی کلام کا ایک مختصر تقابلی جائزہ دل چسپی سے خالی فہ ہوگا ۔ اقبال کی زمین پر وحشت کی ایک فارسی غزل ملاحظہ فرمائیے :

دلم از مستی آن نرگی مستانه می رقصد که از ذوق سرورش کعبه و بت خانه می رقصد نه تنها از نشاط مئے همیں پیانه می رقصد برقص آیند چون ساغر کشان میخانه می رقصد کدامی گیسوئے برہم بسر آراستن دارد که یا رب در کف مشاطه اشب شانه می رقصد چو از حد بگزرد سوز عبت اشک و اسوزد به بزم سوختن پرواله با پرواله می رقصد به بزم سوختی پرواله با پرواله می رقصد به بزم سوختی نهروانه ما تعلیم فرسا شد تبد در سینه دل گوئی که بیتابانه می رقصد خوش آن محفل که روشن میکند شعع جال رو سینه آما دران جا وحشت دیوانه می رقصد

٨٠ تراله وحشت لسخه كراچي دوسرا ايديشن ص ٣٠ ١ ١٠٠ -

پنته مشتی ، مضمون آفرینی کے کلمائے رنگا رنگ سے کلستان سدا بہار بنا ہوا ہے اور کاظم حسین محشر لکھنوی کے الفاظ میں :

اسب سے ہالا تر اور لائق تحسین یہ امر ہے ہلکہ اس کو مشق کال یا کال مشق کہنا چاہیے کہ فارسی بندشوں میں ادائے خیال کے وقت کسی مقام پر کہیں اُنجین نہیں ۔ جو مضمون ہے وہ موتی کی طرح صاف ، جو عفیل ہے وہ بالکل پاک و پاکیزہ ۔ یہی طریقہ بلاغت کی جان اور یہی انداز فصاحت کی روح ہے ۔ تمام دیوان دہلی اور لکھنؤ کی زبان کا اصل محوقہ ہے اُنے ۔

وحشت کے اُردو کلام میں جہاں میر کا سوز و گداز ، مومن کی جدت آمیز تراکیب اور غالب کی مضمون آنرینی و لطف بیان پایا جاتا ہے وہاں فارسی میں عرفی شیرازی ، شیخ علی حزیں ، شیخ سعدی ، ظهوری ، نظیری صائب جیسے اساتذہ کی بلند پروازی ، شیریں کلامی اور نکته آرائیوں کی چمک دمک سے دنیائے تخیلات پُرلور نظر آتی ہے۔ وحشت کے فائوس غزل نے حافظ شیرازی کی شمع افکار سے بھی روشنی پائی ہے اور امیر خسرو کے انوار تصوف سے بھی پاکیزہ ، خیالات ، سنجیدہ رجحانات ، عارفانہ تصورات انوار تصوف سے بھی پاکیزہ ، خیالات ، سنجیدہ رجحانات ، عارفانہ تصورات وحشت کی شاعری کا طرۂ استیاز ہے۔ یہی وہ راہ طلب ہے جس پر گامزن ہو کر شاعر سالہا سال کی مشق کے بعد عشق حقیق کی روحانی لذتوں سے آشنا و بہرہ ور ہوتا ہے اور بتول مولانا روم :

برچه گویم عشق را شرح و بیان چون به عشق آیم خجل باشم ازان

کفته او گفته الله بسود گرچه از حلقوم عبدالله بود بر نفس آواز عشق می رسد از چب وراست ما به فلک می رویم عزم تمساشا گلسراست

مولانا روم کا یمی وہ جادو ہے جس نے علامہ اقبال کو نہ صرف اپنا گرویدہ ہلکہ روحانی فرزند بنا لیا ۔ حقیقت تو یہ ہے کہ اقبال کی دنیائے افکار میں اسلام ، تصوف ، حقائق و معارف کا رنگ بھرنے میں مولانا روم ہی کے تخیلات و تصورات کا کرشمہ ہے جس کی بہترین مثالیں اقبال کے

ے۔ ماہنامہ ''معیار لکھنو'' مئی 1918ء

لازم ہے کارواں کو رہے آپ مستعد شرمندۂ دم جرس کارواں نہ ہو

علاسہ اقبال اور مولانا ظفر علی خان جیسی مقتدر شخصیتوں کی گران قدر آرا وحشت کی فارسی شاعری کے بارے میں بھی سند آخر کا حکم رکھتی ہیں ۔ علامہ اقبال فرماتے ہیں ب

''فارسی کلام بھی آپ کی طباعی کا ایک عمدہ 'بنولہ ہے ۔ شعر کا بڑا خاصہ یہ ہے کہ ایک مستقل اثر پڑھنے والوں کے دل پر چھوڑ جائے ، سو یہ بات آپ کے کلام میں بدرجہ' اتم سوجود ہے'' ۔۵

اور مولانا ظفر على خان رقم طراز بين :

''مولانا وحشت ریختہ گوئی کے فن میں ہی ید طولیل نہیں رکھتے ہلکہ آپ کا فارسی کلام بھی اُستادانہ رنگ میں ڈوبا ہوا ہے'' ۔''

حقیقت یہ ہے کہ اُردو شاعری جس قدر وحشت کی رہین منت ہے ، وہ ارہاب ادب سے پوشیدہ نہیں ۔ لیکن فارسی شاعری بھی ان کے بار احسان سے سبکدوش نہیں ہو سکتی ۔ الھیں فارسی شعر و ادب سے بھی فطری مناسبت تھی ۔ اس زبان میں اہل زبان جیسی قدرت رکھتے تھے ۔ فارسی زبان اپنی جن خصوصیات کے لیے ممتاز ہے ، ان کے کلام میں وہ خصوصیات بلاجہ کال موجود ہیں ۔ فارسی میں شعر کہنا دشوار نہیں لیکن فارسیت بلاجہ کرنا یقیناً دشوار ہے ۔ برصغیر پاک و ہند کے فارسی شعراء میں اُردو زبان کی ہو نہیں جاتی ، لیکن وحشت کا شار بلاشبہ عہد حاضر میں وفی اُردو صفی اول کے ان فارسی گو شعراء میں ہوتا ہے جن کا کلام اس عیب سے باک ہے ۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ ان کے کلام کا بیشتر حصہ اُردو اور کم تر حصہ فارسی شاعری پر محیط ہے لیکن یہی کم تر حصہ اتنا کافی اور خاصا ہے کہ فارسی میں ان کی قادر الکلامی ، نکته سنجی ، بلند پروازی ، اور خاصا ہے کہ فارسی میں ان کی قادر الکلامی ، نکته سنجی ، بلند پروازی ،

ہ۔ وحشت کے نام علامہ اقبال کے ایک مکتوب سے اقتباس مشمولہ "نقوش و آثار" ، ص ۹ و -

ہ۔ مولانا ظفر علی خاں کے اُس تبصرے سے اقتباس جو دیوان وحشت (مطبوعہ ستارۂ بند پریس کلکتہ ، ۱۹۱۰) کے بارے میں روزنامہ زمیندار لاہور ، مورخہ م ، اپریل ۱۹۱۵ء میں شائع ہوا تھا ۔

بدیسی نظام کے خلاف علم بفاوت بلند ہو چکا تھا ۔ سامراجیوں کی عیارائی 
پائیسی ''الڑاؤ اور حکومت کرو'' ناکام ثابت ہو چکی تھی ۔ انگریزوں کی 
ہے جا 'ہشت پناہی نے مسلمانوں کے خلاف ہندوؤں کا حوصلہ بڑھایا اور 
الھوں نے مسلمانوں کو اقتصادی و سیاسی طور ہر ایڈا پہنچانے میں کوئی 
کسر له اُٹھا له رکھی ، لیکن مسلمان بیدار ہو چکے تھے ۔ وہ مسلم قومیت 
کا مفہوم سمجھ چکے تھے ۔ وہ اپنا حق منوانا خوب جانتے تھے ۔ انگریزوں 
اور ہندوؤں پر مسلمانوں کے متعلق یہ بات ثابت ہو چکی تھی :

باطل سے دہنے والے اے آساں نہیں ہیں ہم سو بار کر چکا ہے تو استحال ہارا

وحشت نے اپنے سیاسی اشعار میں اس زسانے سے تاریخی بس سنظر کو نهایت خوبی سے پیش کیا -

> ترے غمزے لڑا دیں کے مسلمان کو مسلمان سے ترے عشوے بھڑا دیں کے برہمن کو برہمن سے

مسلمان سرزمین بند پر آٹھ سو سال حکومت کر چکے تھے۔ وہ ایک پادر، جانباز و جانثار قوم کی حیثیت سے ہمیشہ سربلند رہے ۔ ہندوؤں کی اسکیمیں ناکام ثابت ہوئیں ۔ انگریزوں کا قلع قمع ہوا:

پابندی ٔ رسوم کو سمجھا ہے ہندگی زنار چھین لیں کے ابھی برہمن سے ہم

مسلم لیک کی تعریک نے زور پکڑا تو قائد اعظم کی قیادت میں سارے برصغیر کے مسلمان ایک پلیٹ قارم پر متحد ہو گئے۔ ۱۹۳۰ء میں علامہ اقبال کے تصور پاکستان اور ۱۹۳۰ء کی قرارداد پاکستان کی چھاؤں میں مطالبہ پاکستان کے نعروں سے برصغیر کی فضا گونج اُٹھی تو کانگریس نے انتقامی کاروائیوں کی ہوا اور تیز کر دی ۔ اقبال کے ساتھ ساتھ وحشت کا یہ پیغام بھی بنگال کے گرشہ گوشہ میں بھیل گیا :

کیا رنگ انتقام خزاں کا ہو دیکھیے ڈرنے لکے ہیں جوش بہار و خزاں سے ہم یہ کیسی کثرت کل ہے بہ کیا رونق ہے کلشن کی جگہ کاہے کو اب ہو گی بہاں میرے نشیعن کی حیت اور جذبه و ویت کی روح بهونگ دی تھی۔ مولانا حالی کی مسدس و ساجی و جزر اسلام " نے اُردو شاعری کا رخ بھیر دیا تھا۔ سیاسی و ساجی مسائل ، مغربی تبذیب و تعلیم پر اگبر الله آبادی کی کھلی تنقید اور شعریت کے ساتھ طنز و مزاح کے تیر و نشتر کے حوالے سے مغرب زدہ ماحول کو ایک نئی اور انقلابی سمت موڑنے کی مساعی جاری تھی۔ اس سلسلے کی آخری کڑی ، "بہالہ اور صدائے درد" کے خالق علامہ اقبال کے اعجاز شعر ؛

ع جل رہا ہوں کل نہیں پڑتی کسی پہلو مجھے کی پیم لہریں بساط کائنات ہر اُبھر رہی تھیں:

سونے والوں کو جکا دے شعر کے اعجاز سے خرمن اطل جلا دے شعلہ اواز سے

یہ وہ زمانہ تھا جب وحشت کا عنفوان شباب تھا ۔ شہر کاکتہ وحشت کا وطن و مسکن تھا ۔ کاکتہ جو اُس وقت سیاست و انقلاب کا مرکز تھا ۔ ان کی آنکھوں کے سامنے کئی ہی تحریکات نے جنم لیا اور کتنے ہی انقلابات روئما ہوئے ۔ کالگریس ، مسلم لیگ ، خلافت ، احرار ، تقسیم بنگال ، ترک موالات وغیرہ جیسی تحریکوں نے مسانان ہند کو کڑی آزمائشوں کے راستوں پر ڈال رکھا تھا ۔ ان حالات و واقعات کا وحشت کی زلدگی پر اثر انداز ہولا لازمی ٹھا ۔ وہ فطرت کی طرف سے ایک حساس دل اور بیدار دماغ لے کر آئے تھے ۔ حب وطن ایک فطری جذبہ ہے ۔ وحشت بھی سیومار تھے ۔ ففل آزادی سنگینوں کی چھاؤں ، شمشیروں کے سابوں اور شہیدوں کے لہو سے پروان چڑھتا ہے ۔ متحدہ ہندوستان کا دور علامی ایک ایسے بحران سے گزر رہا تھا کہ ایثار و قربانی کے بغیر برطانوی سامراج کا خاتمہ ممکن لہ تھا ۔ جہاں پنجاب میں اقبال کی یہ آواز بلند ہوئی :

ہویدا آج اپنے زخم پنہاں کرکے چھوڑیں کے لہو رُو کے عفل کو کلستان کرکے چھوڑیں گے

وہاں سر زمین بنکال میں وحشت نے اہل ِ وطن کو جوش طلب سے اس طرح آگاہ کیا :

بہار گل متقاضی ہے خون ِ بلبل کی کہ یہ بھی چاہیے رنگینی ؓ چمن کے لیے میل دور بیٹھ گر آن دو ہم عصروں میں جو ذہنی قربت تھی آس کی مثال شاذ و لادر ہی ملتی ہے بلکہ اس ہمہ ہمی ، افراتفری ، خود سری و خود لگری کے دور میں تو اخلاص و ایثار کی ایسی باتیں سراسر مفتود ہیں ۔ علامہ اتبال وحشت کے نام اپنے ایک مکتوب گرامی میں تحریر فرمانے ہیں :

'میں ایک عرصے سے آپ کے کلام کو شوق سے پڑھتا ہوں اور آپ کا غائبانہ مداح ہوں۔ دبوان تقریباً سب کا سب پڑھا اور خوب لطف اُٹھایا ۔
ماشاء اللہ آپ کی طبیعت نہایت تیز ہے اور فی زمانہ بہت کم لوگ ایسا کہہ سکتے ہیں ۔ آپ کی مضمون آفرینی اور ترکیبوں کی چستی خاص طور ہر قابل داد ہے ۔ فارسی کلام بھی آپ کی طباعی کا ایک عمدہ تموقہ ہے۔ شعر کا بڑا خاصہ یہ ہے کہ ایک مستقل اثر پڑھنے والے کے دل پر چھوڈ جائے تو یہ بات آپ کے کلام میں بدرجہ اتم موجود ہے ۔''

علامہ رضا علی وحشت کلکتوی نے ایک بلند مرتبہ غزل گو کی حیثیت سے جو شہرت و نام وری حاصل کی آسے تاریخ ادب ِ أردو کبھی فراموش نہیں کر سکتی ، لیکن ان کے کلام کے غائر مطالعے سے ان کی شعری تغلیقات کا ایک اور اہم گوشہ ہارے سامنے آتا ہے جو ان کی قومی لظموں اور سیاسی و ملی اشعار پر مشتمل ہے۔ یہ نظمیں اور اشعار حیب الوطنی ، ائسان دوستی اور حریت و قومیت کے بے بایاں جذبات سے لبریز ہیں ۔ ان میں اسلام کے زربی نظریات ، اخوت ، مساوات اور انسانی آزادی کا عکس ہے۔ اسلام کے زربی نظریات ، اخوت ، مساوات اور انسانی آزادی کا عکس ہے۔

وحشت نے ایسے ماحول میں آنکھیں کھولی تھیں جو مشرق تہذیب اور اسلامی تعدن کا گہوارہ تھا ۔ وہ اسلامی تعلیات اور علوم شرقیہ سے اچھی طرح بہرہ ور تھے ۔ جب انھوں نے شعرو ادب کی دنیا میں قدم رکھا تو داغ دہلوی اور امیر مینائی کا طوطی بول رہا تھا ۔ یہ ان کا آخری دور تھا ۔ بعد حسین آزاد کے طرز جدید کی شاعری کی بنیاد ہڑ چکی تھی ۔ سرسید احمد خان کی تحریر و تقریر نے مسلمانوں میں احساس حریت ، قومی

یتین ہے گا، ہارے دوست مولانا رضا علی وقت کا کلام اپنی قدر کرا کے رہے گا اور ان کے دیوان کی کئی دفعہ چھپنے کی نوبت آئے گی ۔'''گا

أردو ادب کے لیے یہ امر خوش آئیند ہے کہ زمانے کی ناقدری اور مولانا وحشت کے اندیشہ کے باوجود مولانا ظفر علی خان کی یہ 'پر خلوص آرزو اور دل سے لکلی ہوئی بشین گوئی صحیح ثابت ہوئی۔ کلام وحشت کی قدر و قیمت روز بروز بڑھتی ہی گئی۔ نہ صرف وحشت کی زندگی میں بلکہ ان کی وفات کے بعد بھی انھیں عزت و احترام کا وہ مقام عطا ہوا جو اُردو کے بہت کم شاعروں کو ہوا۔ دیوان وحشت کے بعد ان کے گئی میموعہ منظومات چھیے اور ارباب فکر و دائش سے خراج تصین وصول کیے ۔ ترانی وحشت (مطبوعہ مکتبہ جدید لاہور اور دیگر اشاعتی ادارے کراچی) کے کئی کئی ایڈیشن شائع ہو چکے ہیں ، وہ بھی اب ناباب ہیں ۔ کراچی) کے کئی کئی ایڈیشن شائع ہو چکے ہیں ، وہ بھی اب ناباب ہیں ۔ ہائیات ، نقوش و آثار (قرآن منزل ڈھاکہ) کے نام سے شائع ہو چکے ہیں ۔ ہائیات ، نقوش و آثار (قرآن منزل ڈھاکہ) کے نام سے شائع ہو چکے ہیں ۔ خوش کی اس کی مانگ موجود ہے۔ وحشت کی اس مقبولیت سے "دہستان غزن" کی یاد تازہ ہو جاتی ہے۔

سر عبدالقادر اور مولالا ظفر علی خان کی طرح علامہ اقبال بھی وحشت کے بہت قدردان تھے ۔ اقبال اور وحشت کی دوستی اپنی مثال آپ تھی ۔ وحشت کے دل میں بھی اقبال کی بے حد قدر و منزلت تھی ۔ الھوں نے اہل ِ بنگال کی لاقدری و وحشت ناشناسی کا گلہ ان الفاظ میں کیا تھا :

خیال تک لہ کیا اہل انجمن نے کبھی تمام رات جلی شمع انجمن کے لیے

لیکن انھوں نے اقبال اور اہل ِ پنجاب کی قدر افزائی کا اعتراف نہایت افتخار و انبساط سے کیا ہے :

اگر بنگالی قدر من نمی داند چه غم وحشت صدائے می دہد از گوشه پنجاب اتبالم

اقبال شناسی و اقبال لوازی کی ایسی مثالیں وحشت کے ہاں جا بجا ملتی ہیں۔ کاکتہ میں کبھی اقبال سے وحشت کی سلاقات ہوئی یا نہیں اس کا مجھے علم نہیں لیکن میں یہ جانتا ہوں کہ وحشت کبھی پنجاب نہیں گئے۔ سینکڑوں

پـ روزنامه زميندار لابور ، ۲۰ ابريل ، ۱۹۱۵ -

کرتی ہیں اور ملک کے سربرآوردہ اُردو رسائل اپنے حصبہ عظم کو آپ کی غزلیات سے زبنت دینا داخل فیشن سمجھتے ہیں۔ مولانا کے کلام کا بڑا حصبہ ملک کے سخن سنج طبقے تک اگرچہ اس طور پر پہلے ہی چنچ چکا ہے لیکن ہم اس ضرورت کو ایک عرصہ سے محسوس کر رہے تھے کہ آپ اپنے کلام کا مکمل مجموعہ مرتب کرکے شائع کر دیں تا کہ نہ صرف وہ حضرات کلام کا مکمل مجموعہ مرتب کرکے شائع کر دیں تا کہ نہ صرف وہ حضرات جو پہلے ہی اس سے مستفید ہو چکے ہیں اس سے قند مکرر کا لطف اُٹھائیں بلکہ ذی مذاق اصحاب بھی اس سے بہرہ الدوز ہو سکیں۔ اس ضرورت کو مولانا نے ڈیڑھ سو صفحات کے ایک دیدہ زیب دیوان کی اشاعت سے پورا کیا ہے۔ جس میں آپ کی مختلف الاصناف نظمیں جمع کر دی گئی ہیں۔

مولانا کے دیوان ہی سے نمونے کے طور پر کسی حصے کا انتخاب کرنا ہوجہ اس کے حضو و زائد سے پاک ہونے کے ویسا ہی مشکل ہے جیسا "دیوان حافظ" کا انتخاب کرنا ۔ اس قسم کے ترانوں سے جنہیں سن کر روح وجد میں آتی ہے دیوان بھرا پڑا ہے ۔ مولانا وحشت ریختہ گوئی ہی کے بن لاطولیل نہیں رکھتے بلکہ آپ کا نارسی کلام بھی استادانہ رنگ میں گوبا ہوا ہے ۔ جس زمانے میں بز رائل ہائنس پرنس آف ویلس روئتی افروز ہند ہوئے تھے ۔ مولانا نے ایک نحس (اس مخمس کا انگریزی منظوم ترجمه شری بری نانھ لائبریرین امپیریل لائبریری کلکتہ نے اسی موقع پر کیا تھا) ہز ہائنس کی مدح میں تحریر فرمایا تھا ۔ ایک زمانہ وہ تھا کہ شاعر ایک شعر کہتا تھا اور سعن شناس اس کے صلے میں اسے سونے چاندی میں تولتر تھر ۔

رضی دانش نے جب یہ شعر کما :

تاک را سر سبز کن این ابر لیسان در بهار قطره تا مئے می تو الد شد چرا گوہر شود

تو دارا شکوہ نے اسے ایک لاکھ روپیہ عطا کیا ۔ یا یہ ایک زمانہ ہے کہ تغیل کے جوابر ریزوں کے ایک ایسے بے بہا گنجینہ جیسا دہوائ وحشت ہے ، ایک روپیہ نیمت رکھی گئی ہے ، لیکن زمانے کی ناتدردائی سے بے چارہ شاعر اپنے دیوان کے سرورق پر غالب کے الفاظ میں یہ اندیشہ ظاہر کرتا ہے :

تازدیوائم که سرمست سخن خواهد شدن این مے از قحط خریداران کین خواهد شدن

لیکن باوجود نظم کی کساد بازاری اور ابنائے زمانہ کی تاجداری کے ہمیں

کے قدر شناس تھے اور سب نے جی کھول کر ان کے کلام کی داد دی ہے ۔"

حقیقت یہ ہے گا۔ سولانا وحشت صرف استاد ِ فن و سخن ہی نہ تھے ہلکہ تحقیق و تنقید کے میدان میں بھی منفرد مقام کے حامل تھر۔ ان کی الكارشات نظم و نثر دونون معياري اور اعلى بايه كي بوتي تهين . وحشت کے تنفیدی مقالات جو مخزن میں شائع ہوئے وہ ان کی تنفیدی ہمیرت اور محتقاله فکر و نظر کا مظہر ہیں ۔ وحشت کا دہستان مخزن سے کیا تعلق تھا اور اہل پنجاب کی نظر میں ان کا کیا مقام تھا ، اس کا اندازہ اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ سر عبدالقادر ایک مصرعہ طرح تجویز فرماتے اور اس پر وحشت اور اقبال کی ہم طرحی غزلیں ایک صفحر پر مخزن کی زینت بنتیں ۔ عبدالقادر نے وحشت کو بخزن کے حصہ نظم کی ادارت کی پیش کش بھی کی تھی ، لیکن وہ اپنی عدیم الفرصتی کے باعث قبول نہ کر سکر ۔ وحشت کی شاهری اور انشاء پردازی سے متعلق سرعبدالقادر نے وتتا فولتا جس گراں مابہ خیالات کا اظہار فرمایا تھا وہ مخزن کے اداریوں اور دیگر صعیفوں کے اوراق میں مفوظ ہیں۔ سر عبدالقادر کلکتہ کے بعض دیگر مفتدر ادیبوں كى يذيرائي بھى فرماتے تھر ، جس ميں پروفيسر عبدالغفور شمباز كا لام بھى قابل ذکر ہے۔ پروفیسر شہباز کی ایک کتاب کا دیباچہ تحریر فرمایا تھا جو اپنر وات ہی ان کے بانگ درا کے دیباچہ کی طرح مقبول ہوا ۔

"دبستان بخزن" کے تیسرے اہم رکن مولانا ظفر علی خان سے علامہ وحشت کی راہ و رسم کی ابتدا بھی مخزن کے ذریعے ہوئی تھی۔ مولانا موصوف وحشت کی شاعرانہ عظمت اور اخلاص و محبت کے دل سے قائل تھے اور حسب موقع اس کا اظہار بھی فرماتے تھے ۔ ۱۹۱۰ میں جب وحشت کا پہلا شعری مجموعہ منظر عام پر آیا تو مولانا ظفر علی خان نے ان کی فارسی اور اُردو شاعری سے متعلق اپنے گران قدر خیالات کا اظہار قرمایا اور اپنے روزنامہ زمیندار لاہور مورخہ ۲۳ ابریل ۱۹۱۵ میں اظہار قرمایا اور اپنے روزنامہ زمیندار لاہور مورخہ ۲۳ ابریل ۱۹۱۵ میں کہا جا سکتا ہے اور اب یہ توادرات ِ ظفر کے سرمایہ کی حیثیت رکھتا ہے:

''سولوی رضا علی وحشت کنتی کے اُن سخن وروں میں سے ہیں جن کا کلام اپنی رنگینی و رعنائی کے باعث قبول عام کی سند حاصل کر چکا ہے۔ آپ کی نازک خیالی اور معنی آفرینی ذوق سلیم کے خراج تحسین وصول وسیع تھا کہ اس نے "دہستان بخزن" کی صورت اختیار کر لی تھی۔ بخزن کے قلمی معاولین میں متحدہ ہندوستان کی صف اول کے اہل قلم مثار مولانا حسرت موہانی ، اکبر اللہ آبادی ، جلیل مانکھوری ، قاضی عبدالفقار ، سجاد حیدر یلدرم ، لوح ناروی اور ٹیاز نتح پوری شامل تھے۔ زندہ دلان پنجاب میں سر عبدالقادر ، علامہ اقبال ، مولانا ظفر علی خان ، حکیم یوسف حسن ، میان بشیر احمد ، ڈاکٹر تاثیر ، اختر شیرانی اور حفیظ جالندھری جیسے مشاہیر اردو اور اکاہر ادب کے نام خصوصی اہمیت کے حامل ہیں ۔ پنجاب کی ان قامور ہستیوں میں سر عبد القادر ، علامہ اقبال ، ظفر علی خان اور حفیظ جالندھری سے مولانا رضا علی وحشت سے دوستانہ تعلقات تھے ۔ اور حفیظ جالندھری سے مولانا رضا علی وحشت سے دوستانہ تعلقات تھے ۔ ان میں اثر ہزرگوں میں ہے انہا خلوص و عبت کے مراسم استوار تھے ۔ ان میں آغری دم تک یہ رشتہ اخلاص و مروت بذرہمہ خط و کتابت بھی تائم رہا ۔ اس زمانے میں لاہور کے ادبی ماحول اور اس کی خصوصیات کا اندازہ ڈاکٹر غلام حسین ذوالفتار کے ان الفاظ سے لگایا جا سکتا ہے :

"علامه اقبال ، شیخ عبدالقادر ، چوہدری شہاب الدین اس زمانے میں لاہور کی ثقافتی فضا کی روح رواں تھے ۔ ان حضرات سے ظفر علی خان کے دوستانہ مراسم بہت جلد قائم ہو گئے ۔ ان ہاکال ہستیوں کے اجتاع سے دہلی لکھنؤ اور حیدر آباد (دکن) کے علاوہ لاہور بھی اُردو ادبیات کا ایک بہت بڑا گہوارہ بن گیا ۔ ان ہستیوں کا باہم مل بیٹھنا ہی ادبیات اُردو کی حیات نو کا پیش خیمہ تھا ۔ صبح و شام ملاقاتیں ہوتیں ۔ بہت سے معاشرتی مسائل زیر بحث آئے اور انہی مباحث کا ماحصل شعر و ادب کا جامہ پین کو لوگوں کے سامنے آ جاتا ۔""

اسی عمبری فغبا کا ذکر برصغیر کے مشہور و ممتال اور بزرگ لقاد پروفیسر مجنوں گورکھپوری نے اپنی معرکہ آرا کتاب سفال شخص اور شاعر (ص ۱۰۵) میں بھی کیا ہے۔ جس کی چند سطریں یہ ہیں :

''وحشت کے ان معاصرین میں جو کم و بیش ان کے ہم عصر تھے جن سے ان کے تعلقات مخلصالہ تھے ۔ سر عبدالقادر ، ڈاگٹر علامہ اقبال اور مولانا ظفر علی خان تاریخ ساز ہستیاں تھیں ۔ یہ لوگ صدی دل سے وحشت

۷- ظفر علی خان ، ادیب و شاعر ، ص ۸۱ ، ۸۲ -

### اقبال اور وحشت

#### وفا راشدي

"مولانا رضا علی وحشت معمولی شخصیت کے آدمی نہیں تھے۔ وہ عالم متبحر اور فاضل اجل تھے۔ اردو ، فارسی اور عربی زبانوں اور ان کے ابیات پر وہ ماہرانہ اور مبصرانہ عبور رکھتے تھے ۔ انگریزی زبان پر بھی ان کو اتنی قدرت حاصل تھی کہ اس میں تنقیدیں اپنے زمانے میں اختراعات کا درجہ رکھتی تھیں ۔ یہ تنقیدیں زیادہ تر اس دور کے سب سے زیادہ مقتدر اردو جریدہ "نخزن" لاہور میں شائع ہوتی رہیں ۔ دوسرے مسائل اپنے تنوعات کے باوجود اساسی اعتبار سے غزن کے ہم خیال ، ہم نظر اور ہم آہنگ تھے۔ اس لیے اگر ۱۹۰۵ء سے ۱۹۲۰ء تک ادبی اور ثقافتی اکتباسات کو کسی دہستان کے نام سے موسوم کیا جائے تو اس کو اسیدسی دہستان کے نام سے موسوم کیا جائے تو اس کو اربیت یافتہ تھے اور اپنے ہم دبستان کے تربیت یافتہ تھے اور اپنے ہم دبستانوں میں بڑی قدر اور عزت کی نگاہ سے دیکھے جائے تھے ۔ اور

پروفیسر مجنوں گور کھہوری جیسے بزرگ نقاد کی یہ رائے گرامی ان کی معرکہ آرا کتاب ''غالب شخص اور شاعر'' (ص م.۱) سے اقتباس ہے ۔ اس اجال کی تفصیل یہ ہے کہ لاہور کا ماہنامہ ''غزن'' اس زمانے سر عبدالقادر جیسے یکالہ عصر اہل تلم اور ایڈیٹر کی ادارت میں خاص اہتام اور خاص الداز سے شائع ہوتا تھا۔ قومی گردار کی تعمیر و اصلاح ، معاشر ہے کی تشکیل و تطہیر اور علم و ادب کی نشر و اشاعت کے سلسلہ میں جو کام انسویں صدی کے دوسر ہے لصف میں سرسید احمد خال کے رسالہ ''تہذیب الاخلاق'' نے کیا تھا وہی کام ایسویں صدی کے آغال میں ''غزن' کا حلقہ اتنا صدی کے آغال میں ''غزن' کا حلقہ اتنا صدی کے آغال میں ''غزن' کا حلقہ اتنا

م. «نقالب شخص اور شاعر» از پروفیسر مجنول گورگهپوری ، من ۱۰، -

سورة حجرات سے واضح ہے کد ذاتیں اور خالدان محض شناخت کے لیے بين ، اصلى شرف و فضيلت كا معيار لسب نبين للوكل هم . علامه البال اسی پر زور دیتر بین اور شعوبی ، تبائلی ، لسلی ، لونی اور لسانی امتیازات پر اسلامی نمیب المین کی فوقیت تسلیم کرتے ہیں اور یہی وہ سرکزی لکتہ ہے جہاں سے ہم مذکورہ بالا مسائل کو حل کر سکتے ہیں ۔ باق رہا لسانی مسئاء تو اسلام کی عمرانی تاریخ کے مطالعہ میں اس کا جواب موجود ہے۔ زبائیں اظہار کا وسیلہ ہیں وہ بت نہیں کہ ان کی ہوجا کی جائے۔ مدیوں تک عمدنی سطح پر ترجیحات کا ایک اصول قائم رہا ہے جس کی رو سے عربی کو قرآن پاک کی زبان ہونے کی وجہ سے فوقیت حاصل تھی ، عالم اسلام کی ثقافتی وبان فارسی تھی ، سسلان جس ملک سی بھی گئے وہاں کی زبان کو انھوں نے اظہار کا وسیلہ بنایا ۔ جس علاقے میں جنجر وہاں کی علاقائی زبان ان کے لیے تبلیغ و ہدایت کا ذریعہ بنی ۔ زبان کے ساته پرستش کا کوئی شائبہ شامل نہیں گیا گیا نہ ملک اور علاقائی زبانوں کے درمیان کسی مناقشت کی خبر ملتی ہے ۔ ایسویں صدی سے قبل عالم اسلام میں زبانس جهگؤے کا حبب نہیں تھیں ، کیونکہ اصل اہمیت زبانوں کو نہیں مطالب کلو حاصل رہی ۔ زبان تو اظہار کا وسیلہ ہے جو وسیلہ ہوتا ہے اگر وہ مقصد بن جائے تو اس سے کتنی خرابیاں پیدا ہوتی ہیں ۔ ہارے اسانی مسائل میں ہی خرابیاں راہ پا چکی ہیں اور فکر اقبال سے ہم ان پر غلبه یا سکتر بین -

عبت کی سطح سے عقیدہے اور اقدار تک لے جائے کی جد و جہد در حلیات علامہ کے تصور وطنیت کی بنیاد ہے۔ مادی اغراض کو روحانی اقدار کے تاہم کا یہی بنیادی وصف علامہ اقبال کے نزدیک سب سے اہم ہے۔ وطن کو ٹھوس جغرافیائی حدود سے وسیع تر سطحوں پر لے جانے کا عمل تممور ملت کی اساس ہے ، اگر اس کے پس بشت دنیاوی اغراض کی جائے دینی اقدار ہوں گی تو یہ سفر ہمیں عالم اسلام کی فکری وحدت کی طرف لے جائے گا اور اس کی غایت کی طرف بھی جس کے مطابق اسلام کا نظام بنیادی طور پر عالم انسائیت کے لیے ہے ، زمان و مکان کی قبود سے مبترا ہے اور اس میں سارے عالم کے لیے بے ، زمان و مکان کی قبود سے مبترا

اس تنزیمی طریق کار کو علامہ اقبال نے زلدگی کے دوسر کے دوائر میں بھی اختیار کرنے کا مشورہ دیا ہے لیکن وطن کے تصور کے سلسلے میں اس کی اہمیت کسی طرح فراموش نہیں کی جا سکتی ۔ علامہ نے ایس جا بھا مثالیں دے کر واضح کیا ہے اور تاریخ اسلام کے ساجی پہلوؤں سے بھی یہی بات آشکار ہوتی ہے کہ مسلمان جس ملک میں بھی گئے اسی کو اپنا وطن قرار دیا اور وہاں کی مملئی زندگی کا حصہ بن کر اسلام کے اعلیٰ مقاصد کی تکمیل میں کوشاں ہوئے ۔ رسول پاک کی ہجرت میں بھی علامہ کے لزدیک یہی اشارہ موجود ہے کہ اعلیٰ مقاصد کے حصول کے لیے علامہ کے لزدیک یہی اشارہ موجود ہے کہ اعلیٰ مقاصد کے حصول کے لیے اپنے علاقے اور شہر کی محبت کو قربان کیا جا سکتا ہے ۔ لہم یہ لمد و لہم یہ لیہ کی وضاحت کرتے ہوئے رموز نے خودی میں فرماتے ہیں :

توم تو از رنگ و خون بالا تر است قیمت یک اسودش صد احمر است اگرده مسلس را جزو ملت کرده مسلس کرده کار اختوت کرده می او کرده می این الله و جد است مید از لم یلد لم یولد است

۲۰۰۰ رموز ہے خودی ا ص ۱۸۸ -

ے۔ ای**ن**ہ آ ، س ۱۸۹ -

٨- ايضاً ، ص ١٩٠ -

کا لفظ اہم ہے اور Sink Deeper کا مشورہ ایک علوضی اقدام کے طور پر ہی گوارا کیا گیا ہے۔ اس میں ان مسلمان ممالک کے درمیان فکری رابطے کی جستجو ، جہاںہ جہاں مسلمان ایک اہم اور موثر عنصر کے طور پر موجود ہیں ، ایک اہم فریضہ بن جاتی ہے۔ دوسرا اقتباس اشتراک زبان ، اشتراک وطن اور اشتراک اغراض انتصادی کو بنیلد نہیں مالتا۔ اقبال کے نزدیک جب تک اخلاق اور دینی اقدار کسی نظام معاشرت کی بنیاد نہیں بنتیں ، اس وقت تک مادی ذرائع چنگیزیت کا رنگد اختیار کرنے رہتے ہیں اور اگر مادی وسائل ہی کو اصل اصول تسلیم کر لیا جائے تو پھر یہ اسلام سے متصادم ہو جاتے ہیں ، گویا ایک نظریاتی ریاست کے لیے مادی فوائد کو فقط اعلی مقاصد کے حصول ہی کا ذریعہ ہونا چاہیے نہ مادی فوائد کو فقط اعلی مقاصد کے حصول ہی کا ذریعہ ہونا چاہیے نہ مادی فوائد کو فقط اعلی مقاصد کے حصول ہی کا ذریعہ ہونا چاہیے نہ کہ خود مقصد۔ بصورت دیگر یہ اقدام ''بت پرستی'' کے ذیل میں آئے گا۔

تيسر به اقتباس ميرويد بنيادى نكته أثهايا كيا ہے كد :

اگر قوم از وطن بودے عدم اللہ دادے دعوت دیں بولہب راہ جس کا بدیبی مطلب یہ ہے کہ اصل اہمیت بنیادی نصب العین اور اقدار کو ہے ، مادی فوائد اور مادی وسائل کو نہیں ۔ ان تینوں اقتباسات کا مرکزی زاویہ یہی ہے کہ دین اور دنیا دونوں اہم ہیں لیکن دنیا کو دین کے تابع رہنا چاہیے ۔

دوسرا اقتباس اس لحاظ سے بھی اہم ہے کہ اس میں زمان و مکان کا حوالہ آیا ہے۔ علامہ اقبال نے اپنی زندگی کا بیشتر حصہ زمان و مکان کے تصور کی نوعیت اور اہمیت معلوم کرنے میں صرف کیا اور وہ اسے اسلامی معاشرے کے لیے موت و حیات کا مسئلہ قرار دیتے ہیں۔ انھوں نے مکان سے زمان کے سفر کو مذکورہ اقتباس میں ایک تنزیجی تصور بھی قرار دبا ہے اس اعتبار سے اگر ہم علامہ کے فکر کے مرکزی نقطے پر بھروسا کریں تو ان کے تصور وطنیت کو یوں بیان کیا جا سکتا ہے کہ اقبال وطن کی عبت کو نفسیاتی سطح پر ایک حقیقت کے طور پر تسلیم کرتے ہیں اور اس کے خلاف نہیں لیکن وہ مادے سے روح ، مکان سے زمان ، اور دلیاوی حقائق سے تجریدی حقائق کی طرف سفر کو لازمی قرار دیتے ہیں۔ وطن کو نفسیاتی سے تجریدی حقائق کی طرف سفر کو لازمی قرار دیتے ہیں۔ وطن کو نفسیاتی

٥. مقالات اقبال ، مرتبه سيد عبدالواحد معيني ، ص ٢٧٠ -

میں شک نہیں کہ یہ ایک وطن دوست کی راہ ہوتی لیکن نبی " آخرالزمان کی راه نه ہوتی ۔ نبوت عدید کی غایت الغایات يہ ہے كد أيك بينت اجتاعيد انسانيد قائم كى جائے جس كى تشکیل اس قانون الہی کے تابع ہو جو نبوت عدید کو بارگاہ اللهي سے عطا ہوا تھا ، بالفاظ ديگر يوں كہيے كہ بني نوع انسان كى اقوام كو باوجود شعوب و قبائل اور الوان و السنه کے اختلافات کو تسلیم کر لینے کے ان کو ممام آلودگیوں سے منتزه کیا جائے جو زمان و مکان ، وطن ، قوم ، نسل ، نسب ، ملک وغیرہ کے ناموں سے موسوم کی جاتی ہیں اور اس طوح اس بیکر خاکی کو وہ ملکوتی تخفیل عطا کیا جائے جو اپنے وقت کے ہر لحظہ میں "ابدیت" سے ہمکنار رہتا ہے۔ یہ ہے مقام مدى ، يه ب نصب العين ملت اسلاميه كا - اس كى بلنديول تک پہنچنے تک معلوم نہیں حضرت انسان کو کتنی صدیاں لگیں۔ مگر اس میں بھی کچھ شک نہیں کہ اقوام عالم کی باہمی مغائرت دور کرنے اور باوجود شعوبی ، قبائلی ، نسلی ، لونی اور لسانی امتیازات کے ان کو یک رنگ کرنے میں اسلام نے وہ کام تیرہ سو سال میں کیا ہے جو دیگر ادیان سے تین ہزار سال میں بھی نہ ہو سکا ۔ یقین جانیئے کہ دین ِ اسلام ایک پوشیده اور غیر محسوس حیاتی اور ننسیاتی عمل ہے جو بغیر کسی تبلیغی کوششوں کے بھی عالم انسانی کے فکر و عمل کو متاثر کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے ۔ ایسے عمل کو حال کی سیاسی مفکرین کی جدت طرازیوں سے مسخ کرنا ظلم عظیم ہے خود بنی نوع انسان پر اور اس نبوت کی ہمہ گیری پر جس کے قلب و ضمیر سے اس کا آغاز ہوا " ۔

اقبال کے یہ تین اقتباسات ان کی زندگی کے تین مختلف ادوار سے لیے گئے ہیں ۔ تینوں کے درمیان ایک فکری ربط موجود ہے ۔ پہلے اقتباس میں علامہ نے جو کچھ کہا ہے اس میں عالم اسلام کے حوالہ سے بات کہی گئی ہے ۔ مسلمان ممالک کے درمیان جدا جدا ممالک کے طور پر رہتے ہوئے بھی ایک ہم آہنگی کی تلاش ضروری قرار دی گئی ہے ۔ اس میں Temporarily ایک ہم آہنگی کی تلاش ضروری قرار دی گئی ہے ۔ اس میں کا

س. حرف اقبال ، مؤلفه لطيف احمد شيرواني ، جنوري ١٩٥٥ ، صفحات

<sup>- 144 , 441</sup> 

"أكر وطنيت كا جذبه ايسا أهم أور قابل قدر تها تو رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کے بعض اقارب اور ہم اسلوں اور ہم قوموں کو آپ سے پرخاش ہوئی کروں ؟ رسول اللہ صلی اللہ علید وسلم نے اسلام کو عض ایک عالمگیر ملت سمجھ کو بلحاظ قوم یا قومیت ابوجهل اور ابولهب کو کیوں نہ اپنا بنائے رکھا اور ان کی دلجوئی کرنے رہے بلکہ کیوں نہ عرب کے سیاسی امور میں ان کے ساتھ قومیت وطنی قانم رکھی۔ اگر اسلام سے مطلق آزادی مراد تھی تو آزادی کا نصب العین تو قریش مک کا بھی تھا ۔ مگر انسوس آپ اس لکتہ پر غور نیں فرمانے کہ پیغمبر خدا کے لزدیک اسلام دین قیم اور أست مسلس كى آزادى متصود تهى ان كو چهوڑنا يا ان كو کسی دوسری ہیئت اجتاعیہ کے تابع رکھ کر کوئی اور آزادی چاہنا ہے معنی تھا ۔ ابوجہل اور ابولہب امت مسلم کو ہی آزادی سے پھلنا پھولتا نہیں دیکھ سکتے تھے کہ بطور مدافعت می ان سے نزع در پیش آئی ۔ پدائر (فداہ امی و ابی) کی قوم ہمتت سے پہلے قوم تھی اور آزاد تھی ، لیکن جب عد صلی اللہ علیہ وسلم کی امت بننے لگی تو اب قوسی حیثیت ثانوی رہ گئی ۔ جو لوک رسول اللہ صلّی اللہ علیہ وسلم کی متابعت میں آ گئے، وہ خواہ ان کی توم میں سے تھے یا دیگر اقوام سے ، وہ سب أمت مسلمه يا ملت عديه بن كنے - پہلے وہ ملك و نسب كے گرفتاًر تھے اب ملک و نسب ان کا گرفتار ہو گیا ۔

> کسے کو پنجہ زد ملک و نسب را نُـہ دادند نکستہ دیں اہل عرب را اگر قوم از وطن ہودے بجد م نہ دادے دعوت دیں ہو لہب را ۳

حضور رسالت مآب کے لیے یہ راہ بہت آسان تھی کہ آپ ا ابولیب یا ابوجیل یا کفار مکہ سے فرماتے کہ تم اپنی ابت پرستی پر قائم رہو ہم اپنی خدا پرستی پر قائم رہتے ہیں ، مگر اس لسلی اور وطنی اشتراک کی بنا پر جو ہارے اور کہارے درمیان موجود ہے ایک وحدت عربیہ قائم کی جا سکتی ہے۔ اگر حضور تعوذ ہاتھ یہ راہ اختیار کرتے تو اس

٧- مقالات ِ اقبال ، مرتبه سيد عبدالواحد معيني ، ص ١٧٥٠ -

مندرجہ ذیل پیراگراف لکھا ہے:

"For the present every Muslim nation must sink into her own deeper self, temporarily focus her vision on herself alone, until all are strong and powerful to form a living family of republics. A true and living unity, according to the nationalist thinkers, is not so easy to be achieved by a merely symbolical overlordship. It is truly manifested in a multiplicity of free independent units where racial rivalries are adjusted and harmonized by the unifying bond of a common spiritual aspiration." 2. b.

(۲) ۱۹۱۷ء میں ملت بیضا پر ایک عمرانی نظر ، کے عنوان سے علامہ اقبال کے انگریزی مقالے کا جو ترجمہ ملتا ہے اس میں مندرجہ ذیل اقتباس قابل غور ہے:

(م) روزنامہ ''احسان'' میں و مارچ ۱۹۳۸ء کو علامہ کا ایک بیان مولانا حسین احمد مدنی کے جواب میں شائع ہوا ، جس میں نومائے ہیں :

The Reconstruction of Religious Thought in Islam ed. 2. b. 1960. p. 159.

میں فکر و فظر کی کون کون می مشابهتیں اور کون کون سے اختلافات پیدا ہو چکے ہیں ۔ پاکستانی مسلمانوں کا قومی رشتہ بھارت کے مسلمانوں اور دیگر مسلم ممالک کے ساتھ کیا ہے ؟ (م) پاکستان کے وجود میں آنے کے بعد یہ مسئلہ اہم ہے کہ آیا مغب کہ وطنہ تصورکہ قدل کی اسمانا یا اسر دد کر کے این

مغرب کے وطنی تصور کو قبول کرنا ہوگا یا اسے رد کرکے اپنے تشخص کو ملی عزائم کے ساتھ منسلک کیا جا سکتا ہے ؟

(د) پاکستان کی قومی زبان اُردو ہے۔ مختلف مسلمان ممالک میں یہ
لسانی اختلاف موجود ہے۔ ایران میں فارسی ، عرب ممالک میں
عربی ، پاکستان میں اُردو ، اللونیشیا میں اللونیشیائی زبالیں
ملکی اور قوسی سطح پر چل رہی ہیں ، تو پھر اس بات کی
تلاش ضروری ہے کہ مسلمانوں کی تہذیبی زندگی میں زبانوں کی
کیا اہمیت رہی ہے اور زبانوں کے بارے تیرہ سو سال میں
مسلمانوں کا رویہ کیا رہا ہے ؟

ان سوالوں کے علاوہ بھی بہت سے سوال سامنے آتے ہیں جن کے صحیح حل پر ہاری قومیت کی بنیادیں استوار ہو سکتی ہیں - لیگن اتنے الجھے ہوئے سوالات کا کوئی مختصر سا جواب تو ممکن نہیں ؛ ہاں غورو فکر کے لیے بعض راہیں ضرور متعین کی جا سکتی ہیں ۔ اس مقالے میں یہی کوشش کی گئی ہے کہ علامہ اقبال کی تحریروں کے حوالے سے بعض مسائل کے بارے میں گفتگو کی جا سکے ۔

علامہ نے اشغار میں جا بجا وطنیت کے مغربی تصور کی مخالفت کی ہے۔
اس کے علاوہ ان کی نثری تحریروں میں بھی مسلمان ممالک کی عمرانی تاریخ
کی مدد سے مسلمانوں کے تصور وطنیت کے بارے میں بعض بنیادی تصورات
ملتے ہیں ۔ اس مرحلے پر جغرافیے اور مجرد تصورات کے درمیان ربط کی
تلاش ہمیں پاکستانی تومیت کے اصل بنیاد تک لے جا سکتی ہے ۔ ذہل میں
علامہ کی تحریروں سے تین اقتباس پیش کرکے ان کے پس پردہ فکری رشتوں
کا سراغ لگانے کی سعی کی گئی ہے تاکد مذکورہ بالا سوالات کے بارے
میں کسی واضع راستے کا تعین ہو سکے ۔

تا آنکہ اُنھوں نے قائد اعظم کے نام اپنے خطوط میں سیاسی پلیٹ فارم سے پاکستان کا مطالبہ پیش کرنے کی تجویز پیش فرمائی ۔

اقبال وطن کی محبت کو نفسیاتی حقیقت کے طور پر تسلیم کرتے ہیں اور اسے اسلام سے متصادم شار نہیں کرتے لیکن جب مغربی ممالک ایک نصب العین کے طور پر پیش نظر رکھتے ہیں تو اقبال اس صورت حال کو قبول کرنے کے لیے تیار نہیں ۔ اس سیاق و سباق میں جب ہم پاکستان اور پاکستانی قومیت کے مسئلے سے دو چار ہوئے ہیں تو کئی پیچ در پیچ معاملات ہمارا راستہ کاٹنے نظر آتے ہیں ۔ ان گونا گوں سوالوں میں سب سے اہم سوالات یہ ہیں:

- (۱) پاکستان ایک جغرافیائی حقیقت ہے جس میں مسلمان ہی نہیں دوسری اقلیتیں بھی آباد ہیں۔ اس حیثیت سے آن اقلیتوں کا بہاں کی سیاسی ، ساجی اور ممدنی زندگی میں کیا گردار ہولا چاہیے ؟ نیز پاکستان کی جغرافیائی وحدت اور دوسرے مسلمان ممالک کے درمیان کیا رشتہ ممکن ہے ؟
- (۲) قومی تشخص اور ملی تشخص کیا دو مختلف چیزیں ہیں یا ایک ہی حقیقت کے دو مختلف جہلو ہیں ؟ اس خطہ پاک میں مسلمان اکثریت میں ہیں اس اعتبار سے اپنی زندگی کو اسلامی سانچے میں ڈھالنے اور پاکستان کو اسلام کی تجربہگاہ بنانے میں انھیں مؤثر عددی اکثریت حاصل ہے لیکن ایک اسلامی ریاست میں اقلیتوں کی قومیت کس حوالے سے متعین ہوگی ؟
- (۳) پاکستان وجود میں آیا تو آبادیوں کی تبدیلیاں ہوئیں ، مقامی اور مہاجر کے اسیازات اُبھرے اور تہذیبی سطح پر تغیر و تبدل کے کئی پہلو ظاہر ہوئے ۔ حصول پاکستان سے پہلے یہ علاقہ وسیع تر برصغیر کا سیاسی حصہ تھا اور یہاں کے بسنے والے مسابان ''ہندی مسلبان'' کہلاتے تھے اب اس برصغیر پر دو ملک ہیں ، بھارت اور پاکستان ۔ دونوں ممالک میں مسلبان موجود ہیں اس لحاظ سے بھارت کے مسلبان پاکستان کے مسلبان الگ اور الگ الگ الگ الگ ملک کے باشندے ہیں یعنی ہندی مسلبان الگ اور پاکستان کے مسلبان الگ اور پاکستان کے مسلبان الگ اور

مطالب ہمیں یہ سوپنے پر مجبور کرتے ہیں کہ آیا اقبال وطن کی محبت کو تسلیم بھی کرنے ہیں یا نہیں ؟ دوسری طرف خود تصور پاکستان کے داعی کی حیثیت سے علامہ اقبال کی ایک خاص اہمیت ہے اور انھوں نے .۹۳، میں مسلم لیگ کے صدارتی خطبے میں تصور پاکستان کی جھاک ماضی بعید میں ایک امکانی صورت کے طور پر دیکھی تھی۔ اس کے بعد گول میز کانفرس میں مسلم مندوبین کے رویے کی وضاحت کرتے ہوئے ، نومبر ۱۹۳۳ء کو جو بیان دیا اس کا آخری پیراگراف بڑی اہمیت کا حاصل ہے :

'' آخر میں میں پنٹت جواہر لال نہرو سے ایک سیدھا سا سوال کرفا چاہتا ہوں ۔ جب تک اکثریت والی قوم دس کروڑ کی افلیت کے کم سے کم تحفظات کو ، جنھیں وہ اپنی بقا کے لیے ضروری سمجھتی ہے ، نہ مان لے اور نہ ہی ثالث کا فیصلہ تسلم کرے بلکہ واحد قوسیت کی ایسی رٹ لگاتی رہے جس میں صرف اس کا اپنا ہی فائدہ ہے ، ہندوستان کا مسئلہ کیسے حل ہو سکتا ہے ؟ اس سے صرف دو صورتیں نکلتی ہیں یا تو اکثریت کیسے حل ہو سکتا ہے ؟ اس سے صرف دو صورتیں نکلتی ہیں یا تو اکثریت والی ہندوستانی قوم کو یہ ماننا پڑے گا کہ وہ مشرق میں ہمیشہ ہمیشہ کے لیے برطانوی سامراج کی ایجنٹ بنی رہے گی یا پھر ملک کو مذہبی ، تاریخی اور تمدنی حالات کے پیش نظر اس طرح تقسیم کرنا ہوگا کہ موجودہ شکل میں انتخابات اور فرقہ وارائہ سسٹلہ کا سوال ہی لہ رہے''' ۔

علامہ اقبال کے ہاں . ۱۹۳۰ء سے ۱۹۳۰ء تک ہندی مسلمانوں کے لیے الگ وطن کا مطالبہ سیاسی افکار کے حوالے سے محودار ہوتا ہے۔ وہ سم ۱۹۳۹ء سے لے کر التقال تک مطالبہ پاکستان کی تفصیلات کا جائزہ لیتے رہے۔ پھر ''گرد وطن'' اور ''تصور پاکستان'' کی درمیانی کڑیاں کس طرح ملائی جائیں گی ؟ وہ تصور وطنیت جس کا آغاز ان کے ہاں جغرافیائی بنیاد سے ہوا تھا اور جس کی پہلی واضح صورت دھرتی پوجا کے طور پر سامنے آئی تھی اسے بہت جلد ترک کرکے علامہ نے اسلام کے ضابطہ میات کے حوالے سے وطن کے تصور پر غور کرانا شروع کیا ، اس انے تناظر میں سب سے پہلے ان کی نظر تہذیبی اساس کی طرف گئی اور بھاں سے رفتہ رفتہ یہ سفر ''مجرد تصورات'' سے ''معاملات'' کی طرف چلا گیا سے رفتہ رفتہ یہ سفر ''مجرد تصورات'' سے ''معاملات'' کی طرف چلا گیا

۲- حرف اقبال مؤلفه لطیف احمد شیروانی ، جنوری ۹۵۹ م ، صفحات

### علامه اقبال کا تصور وطنیت

#### وحيد قريشي

ہا۔ کستانی قومیت کے حوالے سے کئی سوال سامنے آنے ہیں ۔ پاکستان ایک نظریاتی مملکت ہے اور حصول یا کستان کی جد و جہد کا بنیادی محور یہ احساس تھاکہ ایک ایسا خطہ ارض وجود میں آئے گا جو اسلام کی تجربه کاہ ہوگا اور اس اعتبار سے جغرافیائی حدود کا مطالبہ اسلامی قدروں کے تفاذ کا مسئلہ قرار پاتا ہے ۔ مغربی تعبور وطنیت اور اسلام کے تعبور ملت کے درمیان کیا فرق ہے ؟ مغرب میں قوسیت کا تصور چند بنیادی امور پر مشتمل ہے ۔ رنگ و نسل ، زبان اور جغرافیہ وہ وحدتیں ہیں جن سے غتلف ملکوں کے باشندے اپنا قومی تشاخص متعین کرتے ہیں۔ اقبال کے لزدیک مغرب کا تصور وطنیت جب ایک نصب العین کی صورت اختیار کرتا ہے تو اسلام کی بنیادی روح سے متعبادم ہے کیونکہ اسلام بنی لوع السان کی وہ وحدت ہے جو رنگ و نسل و زبان سے بالا تر ہے ۔ شروع شروع میں علامہ اقبال مغرب کے تصور وطنیت کے قائل تھر اور انھوں نے وطن کے تمبور کو "بالگ درا" کی بعض لظموں میں ایک روحانی رلگ بھی دیا ، لیکن بہت جلد اس اثر سے نکل آئے اور وطنیت کے مغربی تصور کی کھلم کھلا نخالفت کی ۔ چنانچہ وطن کو جغرافیے کی قیود سے آزاد کرکے ایک فکری ضابطے کے طور پر ترتیب دیا ، ان کی رائے میں :

> پاک ہے گرد وطن سے سر داماں تیرا تو وہ بوسف ہے کہ ہر مصر ہے کنعاں تیرا ا

یہ شعر بظاہر ملک کے جغرانیائی خدو خال کی خالفت کرتا ہے۔ جب ہم پاکستان یا پاکستانی تومیت کی بات کرتے ہیں تو اس شعر کے معانی و

ی باتک درا ، ص ۲۲۹ -

شرکت له کر سکے ۔ جس کا انہیں از حد انسوس تھا ۔ مولوی ہد صالح کے نام ے جون ۱۹۹۱ء کے گرامی نامہ میں لکھتے ہیں :

"معلوم ہوتا ہے آپ اور حضرت خواجہ صاحب میں تار اور خط کو فراموش کر گئے یا نمکن ہے تار کا مطلب صحیح نہ سمجھا گیا ہو اور خط نہ ملا ہو ۔ میں نے تار اور خط دونوں میں لکھ دیا تھا کہ میں درد دنداں میں مبتلا ہو گیا ہوں اور چار روز کی سخت نکایف کے بعد دونوں دانت جو دکھتے تھے اُن کو اُکھڑوا دیا گیا۔ اگر یہ خط اور تار پہنچنے کے بعد بھی خواجہ صاحب نے بقول آپ کے میرے نہ آ سکنے کو ابرا محسوس کیا تو مجھے تعجب بھی ہے اور افسوس بھی . . . باتی رہا مقصود جس کے لیے سفر کرنا تھا سو مجھے ید لکھنے میں دامل نہیں کہ اس کا ایک پہلو سیاسی بھی ہے اور یہ اس وجد سے کہ اسلام جیثیت منہب کے دین و سیاست کا جامع ہے ۔ میں نے جو حضرات مشائخ کو اس طرف متوجه کرنے کا قصد کیا تھا وہ محض اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی خاطر تھا نہ اپنے نام و بمود کی خاطر ، خیال تھا کہ شاید اسی طربق سے نوجوان صوفیہ میں کہ اُن کے اقتدار کا دار و مدار بھی اسلام کی زندگی پر سے ، کچھ حرارت پیدا ہو جائے اور وہ کل نہیں تو جزا اس کام میں شریک ہو جائیں ۔ خواجہ صاحب اگر اس تعریک میں شریک ہوں تو میرے عقیدے کی رو سے اُن کی سعادت ہے۔ بلکہ میں چاہتا ہوں کہ اس ساری تعریک کا سہرا اُن ہی کے سر رہے اس

س ١- اقبال نامه حصد دوم ١٥٩١ء لابور ص ١٩٦ تا ١٩٣٠

خواجہ حسن لظامی کی یہ تنظیم چند برسوں میں ناگزیر اسباب کی بنا پر ختم ہوگئی ، لیکن حضرت علامہ اقبال کے دل میں یہ خیال مستقل طور پر جاگزیں ہوگیا کہ مشائخ عظام کی ایک کائندہ تنظیم ہونی چاہیے اور وہ آخری عمر میں اس میں عملی طور پر بھی حصہ لینے کے لیے تیار تھے۔

وم و ده میں مولوی عد صالح کو تحریر فرماتے ہیں .

''نی العال یہ عرض کرنا چاہتا ہوں کہ قدیم سجادوں کے نوجوان مالک ایک جگہ جمع ہو کر مشورہ کریں کہ کس طرح اس کی حفاظت کی جا سکتی ہے جو اُن کے ہزرگوں کی کوشش سے پھلا پھولا تھا۔ اب جو کچھ ہوگا نوجوان علماء و نوجوان صونیہ سے ہی ہوگا ، جن کے دلوں میں خدا نے احساس حفاظت ملی پیدا کر دیا ہے۔

خواجه صاحب (خواجه نظام الدبن) کی خدمت میں عرض کر دیجیےکه وہ ایسے نوجوان سجادہ نشینوں کو ایک جگہ جمع کر لیں ۔ میں بھی وہاں حاضر ہو کر اُن کی مشورت میں مدد دوں کا . یہ جلسہ فی العال پرائیویٹ ہوگا ۔ میرے خیال میں ایسے لوجوانوں کی کافی تعداد ہے ۔ اُن کے نام دعوت جاری ہو اور اس پر آگر سرے دستخطوں کی ضرورت ہو تو میں حاضر بدول۱۱۴ء

مولوی صاحب کو ایک اور خط میں (۱۲ مئی ۱۹۳۱ء) کو تحریر کرتے ہیں :

''آپ ممہرہانی کر کے بواہسی ڈاک دو ہاتوں کا جواب دیں ۔ ہ۔ خواجہ صاحب اور دیگر نوجوان سجادہ نشین کون سی تاریخ کو

وہاں (پاک پٹن شریف) موجود ہوں گے ۔

پ. اگر میں پاک پٹن حاضر نہ ہو سکا تو کیا اور کوئی موقع ہو سکتا ہے یا کوئی اور ایسی صورت ہو سکتی ہے کہ میں ان سب سے آیک مقام پر مل سکوں اور اپنی معروضات اُن کی خدمت میں پیش کر سکوں ۔ ان باتوں کا جواب فورا ارسال فرمائیر ۱۲٬۲ ا۔

خواجه نظام الدین کی کوشش سے صوفیاء کرام کا اجتاع جون کے شروع میں پاک پٹن شریف ہوا ، لیکن حضرت علامہ اقبال بیاری کی وجہ سے اس میں

ورد اقبال نامه حصه دوم ۱۹۵۱ء ص ۳۸۳ ، ۳۸۵ -س. ايضاً - ص ٢٨٩

سید بهد ذوقی شاہ مصنف ''ستر دلبراں'' سے ایک کتاب ''ہر زخ'' لکھوائی گئی اور صوفی پبلشنگ کمپنی لمیٹڈ منڈی بہاہ الدین ضلع گجرات سے ۱۹۱۳ء میں شائع کروائی گئی۔ کتاب کے تعارف میں خواجہ صاحب فرمانے ہیں :

مضمون کے شروع میں اس امر کی طرف اشارہ کیا جا چکا ہے کہ حضرت علامہ اقبال جم بھی اس تنظیم کے عبر تھے اب اس کی قدرے تفصیل ملاحظہ ہو ۔

"ملفہ نظام المشائخ" كى تنظم ميں شامل ہونے كى دعوت كے جواب ميں ٢٥ لومبر ١٩٠٨ و ١٩٠٨ خواجہ صاحب كو لكھتے ہيں :

''آپ کے حلتے کا ذکر پڑھ کر بہت خوشی ہوئی۔ بجھے بھی اس حلقہ میں شامل تصور کیجیے ۔ اور اہل حلقہ سے استدعا کیجیے کہ میر ہے حق میں دعا کریں'''۔

م، ا جنوری ۱۹۰۹ء کو خواجہ صاحب کو تحریر فرماتے ہیں :

''ملقہ نظام المشائخ کے متعلق آج مسٹر بھد شفیع بیرسٹر ایٹ لا سے
سن کر بڑی خوشی ہوئی ۔ خدا کرے آپ کے کام میں ترق ہو ، مجھے انھی
اپنے ملقہ'' مشائخ کے ادنیٰ ملازمین میں تصورکیجیے ۔ مجھے ڈرا کاروبار کی
طرف سے اطمیتان ہو جائے تو پھر عملی طور پر اس میں دل چسپی لینے کو
ماضر ہوں ۔ میری طرف سے مزار شریف پر بھی حاضر ہو کر عرضکیجیے'' ۱۰

۸- "درزخ" تالیف سید بهد ذوق شاه منڈی بهاءالدین ۱۹۱۹ می ۱ تا س ۹- اقبال نامه حصه دوم ، لاپور ۱۹۹۱ مکتوب بنام خواجه حسن نظامی

<sup>.</sup> ١- ايضاً - ص ١٩٠٠

گام ہے اُسی کو اس کے پورا کرنے کی لاج ہے۔ بجھ کو بنین کامل ہے اور اس بنین پر میں سر میں سفید بال آنے سے پہلے سے قائم ہوں۔ اگر مسلمانوں کی قومی ، محدنی ، مانی اور دینی اصلاح ہوگی تو تصوف سے ہوگی بھھ کو آپ کی ہمت اور ارباب حاقہ کی استقاست سے بہت سی امیدیں ہیں۔ ارباب حاقہ کو اپنے اوقات پختگی کے ساتھ اس طرح گزارنے پؤیں گے کہ مسلمانوں کو اُن میں سوائے مغوبیات اور معبوبیت کے اور کچھ لظر لہ آئے اور اُن کو دیکھنے سے اسلاف ، اتھاء کی یاد تازی ہو جائے۔ جنید و شہلی و عطار رحمة الله علیهم سے انگریزی خوانوں کو متعارف کرا دیں۔ میں الدین ابن عربی کو مل اور سینسر کے ساتھ الباریوں میں لگا دیں۔ امت کو پھر مولا کے دروازے پر پہنچا دیں ""۔

خواجه صاحب نے ''حلقہ نظام المشائخ'' کے صدر دفتر کے طور پر ایک وسیع عارت بنام ''درویش خانہ'' تعمیر کروائی ۔ جس کا افتتاح بڑی دھوم دھام سے ۱۹ شوال ۱۳۳۲ھ کو ہوا ۔ جس میں شرکت کے لیے دور دور سے مشائخ عظام تشریف لائے ۔ چند اسائے گرامی ملاحظہ ہوں ۔

و. سید نثار احمد چشتی متولی درگه اجمیر شریف ـ

بـ سید دوست عد چشتی صاحبزاده درگاه اجمیر شریف

سید شاه سلیان پهلواروی شریف

ہ۔ حافظ عد علی چشتی درگاہ حضوت خواجہ قطب الدین بختیار کاکی وغیرهم صدر ''حلقہ نظام المشائخ'' حضرت شاہ سلیان پھلواروی نے میلاد شریف پر لیکچر دیا ، جس کا ذکر خواجہ صاحب نے اس طرح کیا ہے :

''اول حضرت مولانا شاہ سلبان پھاواروی نے سیلاد رسول ملی اللہ علیہ وسلم پر ایک نہایت مستانہ و تصوفانہ فیکچر دیا۔ ایسا عالمانہ و فاضلانہ بیان کسی نے نہ سنا تھا جس میں ذکر سیلاد کو اسرار تصوف و نکات درویش میں ادا کیاگیا تھا۔ اثر کا یہ عالم تھا کہ ممام محفل بسمل بھی ہوئی تھی اور چاروں طرف شور و بکا اٹھ رہا تھا'''۔

خواجہ صاحب نے حلقہ کے لیے لڑیچر لکھوایا اور شائع بھی گیا۔

غلام عد طور نے "حلقہ لفام السالخ" کے بارے میں ایک لفلم بھی لکھی تھی جو اُسی زمانہ میں ماہ نامہ "لفلام المشائخ" میں شائع ہوئ تھی ۔ چند اشعار ملاحظہ ہوں :

حاله الله المربقة يا مشائخ كا نظام جو أنها ہے ہند كے مركز سے باصد احتشام خفتكان خاك دلى كا ہے فيض معنوى دستگيرى ہے جنہيں وامائدگاں كى لازمى بهر حفظ علم باطن اس نے بالدهى ہے كمر تا نه آماده شرارت پر ہو كوئى ابل شر انبياء كے علم كے وارث بين مردان خدا ہے ازل سے تا ابد جارى يه دريا فيض كا موفيو ! مسند نشين تم ہو شد لولاك كے ہو زمانه ميں ادبي ثور خدائے باك كے بور مهرو ماہ سے جيسے فلك پر ثور ہے عكس رخ سے آپ كے گيتى ہونهى معمور ہے عكس رخ سے آپ كے گيتى ہونهى معمور ہے مسر زمين ہند بهى پر نور مثل طور ہو جس قدر ظلمت بهاں چھائى ہے سب كافور ہوہ جس قدر ظلمت بهاں چھائى ہے سب كافور ہوہ

علامہ شبلی نمانی کی ذات ممتاج تعدارف نہیں ۔ انھوں نے انھوں نے انھوں نے انھوں انسائغ '' کے ایک اجلاس میں تصوف پر ایک جامع مقالہ پڑھا جو افضل حق قرشی نے اوریٹنٹل کالج میگزین کے شارہ خاص جلد ۵۸ نمبر ۲۰۲ دسمبر ۱۹۸۲ء میں (ص ۳۸۳ تا ۳۸۹) میں شائع کروا دیا ہے۔

مرزا عد اشرف نے حلقہ کے ہارے میں نہایت دل چسپ خط خواجہ صاحب کو لکھا جس کی چند سطور قارلین کی دل چسپی کے لیے درج ذیل کی جا رہی ہیں :

رید کام دینی خدمات میں سب سے زیادہ اہم اور سب سے زیادہ ضروری ہے ۔ سب سے زیادہ مقدس اور سب سے زیادہ ہیارا ہے ۔ خدا کا

٥- ماه نامه "لظام المشائخ" ، دبلي ، شعبان ١٣٢٥ ، من ٥٠ -

. ١ - خجسة أختر بانو سهرورديه ، كلكته

۱۱- حبیب الرحمان خان شیروانی ، حبیب کنج ، ضلع علی گڑہ ۲۱- لواب سید امیر حسن ، کلکتہ

مندرجہ بالا حضرات میں سے ابوالکلام آزاد ایسے ہیں جنھوں نے اس تنظیم کا رکن بننے کے ساتھ "باستشنائے تعلق مسلم لیگ" کی قید بھی لگائی ہے ۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ابوالکلام آزاد بدو شعور ہی سے ذہنی طور پر مسلم لیگ کے حق بجانب تھے ۔ مولانا آزاد کے ایک عقیدت مند اور قریبی دوست مولانا کی سیاست کا ذکر ہڑے دردمندانہ انداز میں اس طرح کوتے ہیں:

''نی زمانہ کانگرس کے صدر میرے قدیم رفیق دوست مولانا ابوالکلام آزاد ہیں ، جن کی نسبت قوم کو یقین تھا کہ وہ آئندہ زمانے میں امام غزالی اور رازی کے پیکر میں نظر آئیں گے ۔ لیکن ہاری امید کے خلاف اب وہ مہاتما کے چیلے نظر آئے ہیں ۔ حالی نے کیا خوب کہا ہے :

کیے بے سپر جس نے ساتوں سمندر دہانے میں گنکا کے ڈوبا وہ آ کر''''

مندرجہ بالا حضرات کے علاوہ پروفیسر غلام مجد طور ، علامہ شبلی نعانی ، شہزادہ مرزا مجد اشرف گورگانی ، سابق ڈپٹی کمشنر منچن آباد اور حضرت سلیان پھلواروی کو بھی اس تنظیم سے بہت ہمدردی اور دل چسبی تھی ۔

غلام عد طور سیالکوٹ کے ایک ہونہار نوجوان شاعر تھے ۔ اُن کے دیوان ''کلام طور'' کے ہارے میں حضرت علامہ اقبال کی رائے ہے:

"کلام طور" میری نظر سے گزرا ہے۔ بہت اچھا کلام ہے - طور مرحوم ایک ہونہار شاعر تھے ، مگر افسوس کہ عمر نے وفا لہ گ - بہرحال جو گچھ انھوں نے لکھا ، بہت اچھا لکھا""

پ بفت روزه ''منادی'' ، دہلی ، ۱۹ جون ۱۹۳۹ء ، ص ۹ -پ یاد ایتام ، تالیف مولالا عبدالرزاق کانپوری ، حیدر آباد دکن ، ۱۹۳۹ء ، می ۳۳ ، ۲۵ -

سم ماه دو کراچی ، ابریل نمبر ، ابریل ، ۱۹۵ ، مضمون عابد رضا بیدار ، ص ۲۸ -

س۔ 'عرسوں اور خانتاہوں کی اُن مراسم کی اصلاح جو شریعت اور طریقت کے خلاف ہوں ۔

ہ۔ مشائخ کے سیاسی حقوق کا تعفظ بذریعہ مسلم لیگ

اسی سال میں نے حلقے کے مقاصد کی اشاعت کے لیے بنگال کا سفر کیا اور ڈھاکہ میں نواب خواجہ سلیم اللہ مرحوم نے اس کام میں بہت مددکی ، سہروردی خاندان کے اکثر افراد اس کے رکن ہنر ۔

جون ۱۹۱۱ء میں آمیں نے حلقے کے مقاصد کی تبلیغ کے لیے حضرت مولانا سید امام الدین دیوان درگاہ اجمیر شریف کی تعریک سے بمالک اسلامیہ کا سفر کیا اور مصر ، فلسطین ، شام اور مدینہ منورہ کے مشائغ شاذلیہ رفاعیہ وغیرہ میں حلقے کی تبلیغ کی ۔ حضرت اکبر اله آبادی اور حضرت مولانا جد شاہ سلیان پھلواروی کو اس حلقہ سے بہت دل چسپی اور سمدردی تھی ۔ ۱٬۲

خواجہ صاحب نے مشائخ عظام کے علاوہ ہرصغیر ہند و پاک کے علاء ، فضلاء اور دردمند مسلانوں سے بھی اس تنظیم میں شرکت کی درخواست کی ۔ چنانچہ ان کی اس پکار پر لبیک کہتے ہوئے فاضل اور علم دوست حضرات کی کثیر تعداد اس تنظیم کے ارکان میں شامل ہوگئی ۔

ہم و وہ میں ''منادی'' کی ایک اشاعت میں خواجہ صاحب نے چند مشاہیر کے دستخطوں کے فوٹو بھی شائع کیے ہیں ، جو اس تنظیم کے باقاعدہ ارکان میں سے تھے ۔ اُن مشاہیر کے اسائے گرامی ملاحظہ ہوں :

۱- مولانا ابوالکلام آزاد ، کلکته

ہـ لواب بد مزمل خاں ، بھیکم پور ضلع علی گڑھ

سـ عد اقبال بیرسٹر ۔ ایٹ ۔ لاء ، لاہور

س حسین شهید سهروردی ، کلکته

ہ۔ عد علی بی ۔ اے (آکسن) ، کوچہ لنگرخانہ رام پور (بعد میں مولانا علی جوہر)

عبدالله المامون سهروردي ، كلكته

ے۔ حسن شاہد سہروردی ، کلکتہ

۸- زابد سهروردی ، کلکته

**۹. محمود سهروردی ، کاکته** 

١- ماه نامه «نظام المشائخ» ، حرابهي ، مئي ١٩٥٧ ، ، ص ١ ، ٢ -

# حلقه نظام المشائخ اور علامه اقبال

#### نور عد قادری

اوربننٹل کالج میگزین کے شارۂ خاض ۱۹۸۲ء میں ''نادرات شبل''
کے عنوان کے تحت علامہ شبلی نعانی کا ایک عارفانہ لیکچر سات صفحات پر
مشتمل (ص ۱۹۸۳ تا ۱۹۸۹) شائع ہوا ہے۔ یہ لیکچر انھوں نے
رمضان المبارک ۱۳۲۰ء میں ''حلقہ' نظام المشائخ'' کے ایک اجتاع متعقدہ
دہلی میں پڑھا تھا۔ اہل تعبوف کی نے حسی اور نے عملی کو دیکھتے
ہوئے خواجہ حسن نظامی نے مشائخ عظام کو متحد کرنے اور اُن کی
فلاح و بہبود کے لیے اپنے چند احباب کے اشتراک سے ایک تنظیم بنام
''حلقہ نظام المشائخ'' ۱۹۰۸ء میں قائم کی تھی۔ اب بہت کم لوگ اس
تنظیم کے نام اور اُس کی کارکردگی سے واقف ہیں۔ حالاں کہ اس تنظیم کے
ارکان میں حضرت علامہ اقبال' بھی شامل تھے۔ ذیل میں تنظیم کے متعلق
چند معاومات پیش کی جا رہی ہیں۔

اس تنظیم کی تشکیل اور اس کے اغراض و مقاصد کے متعلق خواجہ صاحب تحریر قرماتے ہیں :

"۱۹۰۸ کا ذکر ہے میں نے، ملا واحدی، قاضی نطیف الدین پیر زادے درگاہ خواجہ قطب الدین بختیار کاکی اور سید علاؤ الدین نمیری پیرزادے درگاہ چراغ دہلی وغیرہ نے مل کر مشائغ صوفیہ کی خدمات کے لیے ایک جاعت قائم کی تھی۔ اس کا نام ''حلقه نظام المشائخ' رکھا گیا تھا اور دہلی کے بازار چنلی قبر میں نواب غلام نمیر الدین عرف نواب بدہن کے عالی شان مکان میں اس کی منزل گاہ قائم ہوئی، جہاں روزائد دہلی کے لوجوان جمع ہو کر حلقے کے چار مقاصد پر تقریریں کرتے تھے۔ دو جار مقاصد یہ تھے۔

، علم تصوف کی حفاظت اور اشاعت ب. مشائح صوفیه کا اتحاد

کڑیاں سہیا کرتا ہے "۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے نبوت و رسالت کے مظہر کامل ہونے کی حیثیت نے دنیا کو عقلیت کے دور میں داخل کر دیا ہے۔ جیسے علامہ اقبال نے کہا ہے کہ:

"اسلام جدید تفکر" اور تجریم کی روشنی میں قدم رکھ چکا ہے۔ اب کوئی ولی یا پیغمبر اسے قرون وسطنی کے تصورات کی تاریکی کی طرف واپس نہیں لے جا سکتا "۔

أسے عطا ہوئی ہے ، اپنی تہذیبی زندگی کا بوجھ آپ اُٹھائے'' ۔

اقبال اپنے پانھویں خطبے "مسلم ثقائت کی روح" میں لکھتے ہیں کہ:

"پیغمبر اسلام قدیم اور جدید دئیا کے درمیان کھڑے معلوم ہوتے ہیں۔ اپنے پیغام کے مآخذ کے لحاظ سے وہ قدیم دئیا سے تعلق رکھتے ہیں۔ لیکن اس پیغام کی روح انھیں جدید دنیا سے وابستہ کرتی ہے۔ ان کی ذات میں زندگی نے اپنی جدید رہنائی کے لیے مناسب اور پہلے سے نختلف ذرائم علم دریافت کھے ہیں۔

اسلام کے ذریعے لبوت اپنے خاتمے کی ضرورت کے احساس کے ساتھ اپنے کیال کو پہنچتی ہے۔ اس سے مراد اس اس کا شدید احساس ہے کہ زندگی ہمیشہ کے لیے خارجی سہارے کی معتاج نہیں رہ سکتی"۔

چنانچہ آنمضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات میں نبوت اور رسالت پنے خاتمہ کی ضرورت کے احساس کے ساتھ اپنے کال کو پہنچتی ہے ۔ اور دیکھا جائے تو ختم لبوت کا مقام مرحلہ وار رسول عربی صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کے ساتھ اپنے انجام کو پہنچا ۔

اقبال م ي كها:

''خود شعوری کی تکمیل کے لیے ضروری ہے کہ بالآخر السان محض پنی استعداد پر انحصار کرنے لگے ''۔

انسان کو اس منزل تک لانے کے لیے انبیاء کی تعلیم کا اسلوب بتدریج التا رہا اور یہ بھی ایک طرح سے انسانی اور پیغمبرانہ شعور کا تتاء تھا۔

ابوالکلام آزاد نے ''ترجان القرآن'' میں اسی خیال کو یوں پیش کیا : ''انبیائے کرام نے بھی وقتاً فوقتاً خدا کی توصیف کے لیے جو پیرایہ ملیم اختیار کیا وہ اس سلسلہ ارتقا سے باہر لہ تھا ۔ ہلکہ اس کی مختلف کو ایک ساتھ آگے بڑھنا تھا۔ ہر چند کہ دوسری تعریکوں نے بھی نوع انسان کے تدم کسی نہ کسی اعتبار سے آگے بڑھائے ۔ لیکن جو کارنامہ اسلام کو دنیا کے تہذیبی استکال کے سلسلہ میں انجام دینا تھا وہ صرف تی اکرم صلی الله علیہ وسلم کی رسالت و نبوت کی قطعیت اور خانمیت نے منبھالا ۔ حضور صلی الله علیہ وسلم کی رسالت کا مقصد خالصہ السانی معاشرہ کو وجود میں لا کر تعبب العین ، قیادت ، اطاعت ، آئین حیات ، راہ عمل ، غرض پر چیز کو ایک مرکز پر مرتکز کرنا تھا اور یہ مقصد آپ محرف ہورا کر دیا ۔ بقول اقبال ج

''آپ کی ذات کے ساتھ نبوت اپنے کیال کو پہنچ گئی اور وہ متعبد پورا ہو گیا جس کے لیے اس ادارے کی ابتدا ہوئی تھی ''۔

حضور ملی اللہ علیہ وسلم کی خاتمیت اب عض ایک عقیدہ نہیں بلکہ ایک ایسی حقیقت ہے جسے اسلام کے پیش کردہ تمذیبی معاشرے میں بطور ایک الل حقیقت کے قبول کرنا ہوگا۔ کیونکہ عقائد بدل سکتے ہیں مگر حقائق الل ہو جاتے ہیں ۔

اقبال الله علیه وسلم کی نبوت و رسالت کو اسی خیال سے روحانی کے علاوہ ایک سیاسی ، اجتاعی ادارہ بھی کہا ہے۔ کیونکه اگر اس سے مقصود اُست واحدہ کی تشکیل ہے تو اس کا مؤسس قائد بھی نقط ایک ہی ہوگا اور ایک ہی رہے گا ۔ اُس کی کوئی ایسی تعبیر اُس لبوت کے استکال کو عبروح کر دے گی جس سے کوئی جدید ۔ متوازی ۔ قیادت ظہور میں آ سکے ۔

حضور مهر پراور صلّی الله علیه وسلم نے جس نبوت اور رسالت کو پیش کیا وہ اگر ایک سیاسی اجتاعی ادارہ بھی ہے تو گویا نرد اور جاعت کے لیے منظم اور منضبط زلدگی کا اُصول بھی ہے ۔ قرآن کے بقول حضور صلی الله علیه وسلم کی بعثت ہی اس لیے ہوئی کہ جن ''سالاسل و اغالال'' اور زمیروں نے السان کو جکڑ رکھا تھا وہ توڑ دی جائیں ۔

اتبال م نے لکھا ہے کہ:

''لوع انسانی کے اپنے بلوغ کو پہنچ جانے کے بعد یہ قدرتی امر تھا کہ نبوت بھی اپنے استکال پر اپنی خاتمیت کی مہر ثبت کر دے۔ اور انسان اب کسی مزید رہنائی کے انتظار میں مضطرب اور مذہنب نہ رہے۔ اب اینے آپ پر بھروسہ ہو اور وہ اس آخری نبوت کے سہارے چو

خدا کی حمد اور تعریف انبیائے سابقہ نے بھی کی ۔ مگر احمد صلی الله علیه وسلم نے اس بات میں بھی خدا کی تعریف کو اپنے کال پر پہنچا دیا ۔ اور خدا شناسی کا ایک لیا معیار پیش کیا ۔ لہذا خدا کا احمد ہونے کے اعتبار سے بھی کوئی لبی یا رسول ، حضور صلی الله علیه وسلم کی ذات کی طرح کامل اور اکمل نہیں ہے ۔ اور یہ حضور صلی الله علیه وسلم کی عبودیت کی حیثیت کا کال ہے ۔

قرآن نے مغبور صلی اللہ علیہ وسلم کے کال کی ایک شہادت یوں بھی دی ہے کہ اقرأ کا حکم آپ کی ذات کے سوا اللہ تعالیٰ کی طرف سے کسی دوسرے نبی یا رسول کو نہیں ملا۔ گویا آپ کی تربیت خاص عطائے اللہی ہے اور یہ تاریخ رسالت میں ایک منفرد اعزاز ہے کہ آپ کی علی تکمیل بغیر کسی واسطے کے ہوئی۔

مستشرق پرش فیلڈ نے اپنی کتاب New Researches میں لکھا:

''دنیا کی کسی قوم نے اتنی جلدی تہذیب حاصل نہیں کی جیسے که
عربوں نے واتعی اسلام کی بدولت حاصل کی''۔ اس تہذیب کے پیچھے
آنمضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وہ ہدایت بخشی کارفرما تھی ، جس نے انگنت
انسانوں کو عارف کامل بنا دیا اور ایک شاندار کاچر کی بنیاد رکھی۔ یہ
اعزاز دلیا میں صرف ایک ہی انسان کاسل کو عطا ہوا جس پر سلسلہ کالات
انسانیہ بھی تمام ہوا اور سلسلہ نبوت و رسالت بھی اور دائرۂ استعدادات
بشریہ بھی اسی بے مثال ہستی پر اپنے کال کو جنچا۔

حق تو یہ ہے کہ وارہ الورا ، ذات ِ احدیت کو السانی عقل محض اپنی طاقت سے دریافت کرنے سے قاصر تھی۔ اگر نبی اکرم صلی الله علیہ وسلم نے اس کا پتہ ہمیں لہ بتایا ہوتا ۔ چنانچہ اس عالی سقام السان کی قوت ِ قدسیہ کا مکمل الدازہ دوسرے السانوں کے بس سے باہر ہے ۔ جس طرح اتباع کے لیے بھی صرف رسول عربی صلی الله علیه وسلم کی ذات ہی واحد ہے ۔

الله اکرم میلی الله علیه وسلم کی ذات کے ساتھ اوع السانی کے اتحاد اور عائم گیر برادری کے مادی ، اخلاق ، سیاسی ، اجتاعی اور دستوری الله و و نما کی ابتدا ہوتی ہے ۔ بعثت انبیاء کے ہر مقصد کی تکمیل اسلام نے گر دی اور لبی اکرم کی نبوت و رسالت السالیت کے الله عظیم مستقبل کی لوید لے کر آئی ۔ اب انسان کے فکر اور وجدان اللہ کی لوید لے کر آئی ۔ اب انسان کے فکر اور وجدان

انھوں نے تسلیم کیا ہے کہ ابھی مکمل اللہی تعلیم کے بیان کرنے کا وقت نہیں آیا ۔ مگر جب فارقلیط یعنی بجد عربی صلی اللہ علیہ وسلم آئیں گے تو قرآن کی شکل میں اپنی کامل تعلیم اور بطور ایک معیار کے اپنا آسوۂ حسنہ پیش کریں گے اور اپنی نبوت و رسالت کے کال کے مظہر بنیں گے ۔

انسائیکلوپیڈیا برٹائیکا نے لفظ ''قرآن'' کے ذیل میں اعتراف کیا ہے کہ: ''دلیا کی تمام مذہبی شخصیتوں میں سب سے زیادہ کامیاب عد صلی اللہ علیہ وسلم ہیں'' ۔

یہ اعتراف حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے انک لسمالی خدل ت عظمیدم کے مقام پر سرفرار ہونے کے باعث ہی ممکن ہوا۔ جس کے ایک معنی یہ بھی ہیں کہ آپ م نے تمام انبیائے سابق اور مرسلین کے صحائف اور کتب و تعلیات کی تصدیق فرمائی ۔ اور اُن کے اخلاق فاضلہ کو اپنر اُسوۂ حسنہ میں شامل كر ليا ـ بلكم سورة الحديد كي آيت اعلموا أن الله يحيى الارض بعد موتہا کی زبان میں "اللہ تعالی نے آپ ع کے ذریعر سے مردہ زمین کو اثر سرے سے زندہ کیا''۔ یعنی نبوتوں کے کمام اخلاق فاضلہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات سے اُجاگر ہوئے اور اس لحاظ سے حضور صلی الله عاید وسلم کا وجود مکمل ہر لبی کے لیے متمم اور مکمل قرار ہاتا ہے۔ آپ کی ذات کی برکت سے دوسرمے البیاء کی منفی باتوں کو بھی مامنے آنے کا موقع ملا اور تمام کالات نبوت آپ کی ذات میں تمام ہوئے۔ صحیح مسلم اور جامع ترمذی میں ہے کہ حضور صلی الله عایہ وسلم ين ارشاد قرمايا رعن جايدر رضى الله عنده قال قال رسول الله صلى الله علمينه وسلم . . . . . و كان النبي يبسعث الى قوسه خاصة و بعديت الى النماس عامة \_ (مشكواة ص ٥١٦ بحواله متفقى عليه) البجهر پایخ باتیں ایسی دی گئی ہیں جو مجھ سے پہلے کسی نبی کو نہیں دی گنیں"۔ جن میں سے ایک ہات حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فرمائی کہ "امبھ سے پہلے لیی صرف اپنی قوم کی طرف بھیجا جاتا تھا مگر میں تمام انسانوں کے لیے نبی بنایا گیا ہوں'' ۔۔۔

قرآن میں نبوت و رسالت کے تمام علوم جسم ہوئے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی وحی جامع اور کامل وحی قرار دی گئی۔ جمله معارف اور مثقدمین کو دی جانے والی ہر روحاتی تعمت آپ کو عطا کر دی گئی۔ گویا ہوں بھی آپ کی ذات ہر کال نبوت و رسالت تمام ہوا۔

گو دخل تھا۔ لہذا أن كى صرف وہى سنت محفوظ رہ سكى يا ياد كى جاتى رہى جس جس ميں وہ مظہر كامل تھے - يہى وجہ ہے كہ مختلف البياء الهى كسى لد كسى ايك صفت خاص كے ساتھ مشخص ہيں - جبكہ حضور ختمى مرتبت اجتاع كالات لبوت و رسالت نظر آتے ہيں ۔ آپ كى ذات ميں وہ كمام اوصاف جو ديكر انبياء اور مرسلين كو الك الك عطا ہوئيں ، تمام كى تمام كمام شامل ہو جاتى ہيں ۔ شايد عد صلى الله عليه وسلم نام بھى اسى جامع استكال كى طرف اشارہ كرتا ہے جس كے معنى ہى يد ہيں كہ حد درجہ تعريف كيا گيا ۔ انبياء سابقہ كے كالات سنفرقہ اور خصوصى صفات كا حدیف كيا گيا ۔ انبياء سابقہ كے كالات سنفرقہ اور خصوصى صفات كا حضور كى ذات ميں جمع ہونا آپ كو اسم بامسمشى ثابت كرتا ہے ۔

قرآن کہتا ہے۔ قب بھد ہم افتدہ ط (تو اُن کی ہدایتوں گو اپنے الله جمع کر لے۔ اور قرمایا و کان قبضل الله علیہ عظیما۔ تبھ پر تیرے خدا کا فضل سب سے زیادہ ہے۔ گویا مجد صلی الله علیہ وسلم کے مقام کو اب کوئی دوسرا نہ چنچ سکے گا۔ بلکہ ادارہ نبوت و رسالت میں بھی اب کوئی دوسرا داخل نہ ہو سکے گا۔ نہ ظلی نہ بروزی۔

زبور میں حضور م ہی کے لیے کہا گیا : "خدا نے جو میرا خدا ہے خوشی کے روغن سے تیرے مصاحبوں سے زیادہ معطر کیا"۔

تورات میں لکھا ہے کہ: "میں تمہارے بھالیوں میں سے ایک لبی قائم کروں کا اور اپنا کلام اُس کے منہ میں ڈالوں کا اور جو اُس کے کلام کو سنے کا میں اُس سے مطالبہ کروں گا''۔

گویا قرآن کی موجودگی نے تورات کے نسخ کو خود تورات سے ثابت کرکے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو مظہر کامل نبوت و رسالت ثابت کو دیا۔

انجیل نے گہیں دعوی نہیں کیا کہ اس کی تعلیم کامل ، جامع اور دائمی ہے۔ بلکہ اس کے برخلاف صاف صاف کہا کہ :

'' . . . اور بہت سیاایں تھیں ۔ لیکن تم برداشت نہیں کر سکتے ۔ لیکن جب بحدیم (یا فارقلیط یا بے حد و حساب تعریف کیا گیا) آئے کا تو وہ سب کچھ بیان کر دے کا ''۔

گویا دونوں پڑے مذاہب نے اپنی تعلیم کو معدودیت کا اعتراف کرتے ہوئے ایک مکمل ہدایت لے کر آنے والے آخری نبی کی لوید سنائی ہے -

استكال رحمت كا مظهر كامل قرار ديا كيا ـ

یوں تو ہر نبی اپنے مصاحبین کو الدھیروں میں لور عطا کیا لیکن حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت اور معیت سے جو نور صحابہ کرام رہ کو عطا ہوا وہ بھی اپنی مثال آپ تھا۔ اسی لیے آپ کے ایک نشست میں فرمایا: "اگر تمہاری روحانی حالت اور ایمانی کیفیت پر جگہ ایسی ہی رہتی جیسی میرے ہاس بیٹھے ہوئے ہوتی ہے تو فرشتے آآکر تم سے مصافحے کرتے"۔ استکال نور کا یہ مقام اور اعطائے نور کی یہ قوت و قدرت نبی آخر صلی اللہ علیہ وسلم کے سوا کبھی کسی کو عطا نہیں ہوئی۔

صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے لور لبوت م کے فیضان کو جس طرح اپنا حرز جان بنانے کی کوشش کی اور اپنے آقا می سیرت کے ایک ایک پہلو کو جس طرح یاد رکھا ، پرانی نبوتوں کی تاریخ اس کی گوئی مثال پیش نہیں کرتی ہے شک پر نبی کامل ہوا اور اُس نے اپنے متبعین کو کامل بنایا بھی لیکن آج سابق انبیاء کی سیرت کے نمونے کہیں بھی نہیں ملتے ۔ له اُن کے متبعین نے انھیں محفوظ رکھا ہے ۔ صرف بھی نہیں ملتے ۔ له اُن کے متبعین نے انھیں محفوظ رکھا ہے ۔ صرف بھی آکرم ملی اللہ علیہ وسلم ہی کی سیرت طیبہ کسی لبی اور رسول کی وہ واحد سیرت ہے جو افراد اور الفاظ پر شکل میں محفوظ ہے ، پر عہد میں محفوظ ہے اور قیامت تک محفوظ رہے گی ۔ اس لیے کہ : المک لے لی میں محفوظ ہے ، پر عہد میں محفوظ ہے اور قیامت تک محفوظ رہے گی ۔ اس لیے کہ : المک لے لئے میں محفوظ ہے مادر قیامت تک محفوظ رہے گی ۔ اس لیے کہ : المک لے لئے میں محفوظ ہے مطلب

آپ کی سیرت وہ عظیم الشان سیرت ہے جس کا آئینہ قرآن عظیم ہے ۔ اور یہ آئینہ کبھی مدھم نہیں ہوگا ۔ کان خسلقہ المقرآن

(بروایت عائشہ رخ آپ کی سیرت سراہا قرآن عظیم ہے) جس کے تحفظ کی سچی فہانت انیا فیحن فراندا الدہ کار و انیا لیہ فیحند نظرون کی آیت میں دے دی گئی ہے ۔

واقعہ تو یہ ہے تاریخ لبوت و رسالت میں جملہ انبیاء اسلام کا صرف سراغ دیتے نظر آتے ہیں ۔ ان کی زندگیوں کا جو کچھ حال معلوم ہو سکا ہے وہ انسان کی تہذیب نفس کے لیے کوئی مکمل اور جامع کاچر یا نظام حیات دیتا نظر نہیں آتا ۔ یہ ہزرگ ہستیاں دین نظرت کو کامل اور مکمل اسکیں ۔ اس میں اُن کی ناکاسی کو نہیں ہلکہ اُن کے مناصب کی حدود

کے ساتھ کتاب فازل کی ہے ۔ تاکہ تم لوگوں کے درمیان اللہ کی دکھائی ہوئی روشنی میں فیصلے کرو ۔)

ادرة لبوت کے حوالے کے امام رازی ہی نے تفسیر کبیر میں لکھا ہے کہ: لایہ جدوز ان یہ حشہ الله الا مع کی مالہ فی المعقبل و البرأی و العلم بنا! شوح ید'' (ایسا ہو ہی نہیں سکتا کہ الله تعالی نے کسی ایسے کو لبی'' بنا دیا ہو جو کامل العقل اور صائب الرائے ہونے کے ساتھ ساتھ علم توحید میں بھی کامل نہ ہو ۔)

جب دوسرے البیاء کا یہ مقام ہے تو پھر لبی آخرالزمان صلی اللہ علیہ وسلم کی عقل ، رائے اور توحید میں اکمل الکاملین ہونا بدرجہ اتم ثابت کیوں نہ ہوگا ۔

امام رازی این تفسیر کے پانھویں جزء میں نبی اور ولی کے استکال میں فروق بتانے ہوئے ایک فرق یہ بھی بتایا ہے کہ : فالدولی هو الانسان الکاسلی لا یقوی علی التکسیل و الانسان الکاسلی لا یقوی علی التکسیل و الانسان الکاسل (معلوم ہوا ولی خود تو باکال ہوتا ہے لیکن دوسروں کو باکال بنانے کی قدرت نہیں رکھتا ۔ اس کے برخلاف نبی وہ ہوتا ہے جو انسان کامل ہونے کے ساتھ ساتھ دوسروں کو باکال بنا دینے کی طاقت کا حامل ہوتا ہے۔)

یہ شک دوسرے تمام البیاء نے بھی انسالوں کے لیے اپنا اپنا نمولہ چھوڑا بلکہ اپنی زندگی کی روح دوسروں میں بھولکنے کی سمی کی ۔ سگر سیرت نبی آخر صلی اللہ علیہ وسلم گواہی دے رہی ہے کہ تمام البیا میں اپنے اصحاب الآک کو ستارے بنا دینے والے نبی مرف ایک آپ ہی سیارے در سیارے جو جامد نہیں تھے بلکہ مولد تھے جن سے قیاست تک سیارے در سیارے پیدا ہوئے اور اپنے سورج کی روشنی کو چار دانگ عالم میں بھیلاتے رہیں گے ۔ دوسرے لفظوں میں لبی آخر صلی اللہ علیہ وسلم کے کامل فیلم رسالت و نبوت ہونے کی ابدی گواہی بیش کرتے رہیں گے ۔ سورة دخان میں ویسے تو سب رسولوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ : انا گشا مرسلیس ۔ وحدمت سن رہک ط (الدخان ۔ اور الا کی طرف سے رحمت بناگر المحدمت ہیں کہ کہ سے رحمت بناگر محدمت اللہ علمین کا رحمت اللہ علمین کا بھیجتے رہے ہیں) لیکن رحدمت للعالمین ۔ اور ۔ الا رحدمت اللہ علمین کا مسئل خطاب فقط رسول عرب ملی اللہ علیہ وسلم ہی گو عطا کر کے آنھیں مسئل خطاب فقط رسول عرب ملی اللہ علیہ وسلم ہی گو عطا کر کے آنھیں

اس ہر ایک خوبصورت جث کی ہے ۔ قرماتے ہیں :

"البیاء اور رسولوں کی ہمئت سے دین کے متعلق جو فائدہ اُٹھایا جاتا ہے ، اس کی کئی صورتیں ہوتی ہیں ۔

اول: یہ کہ مخلوق میں طبعی طور پر قلت فہم اور ناسمجھی کی صفت پائی جاتی ہے۔ اس ضمن میں لبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے کئی قسم کے دلائل اُن کے سامنے پیش کیے۔ قدم قدم پر وضاحتیں بیان کیں ۔ اعتراضات دور کیے ۔ شکوک و شبات مٹائے ۔ غرض تفہیم آیات میں کوئی دنیقہ باتی نہ چھوڑا ۔

دوم: لوگ اگرچہ جانئے تھے کہ اُنھیں اپنے موالٰی کی خدمت کرنی چاہیے لیکن اُنھیں اس خدمت کے ادا کرنے کا صحیح طریقہ معلوم نہیں تھا۔ چنانچہ آپ<sup>9</sup> نے اس خدمت کی صورت بیان فرما دی ۔ تاکہ وہ اس خدمت کو بیا لا سکیں اور اس بیا آوری میں اپنی طرف سے کوئی دائستہ با لادائستہ ایسی غلطی نہ کریں جو مولٰی کو ناپسند ہو ۔

سوم: لوگرن میں طبعاً 'سستی ، غفلت اور ملال کی گمزوری بھی پائی جاتی ہے۔ لہذا آپ عن ان کے سامنے مختلف قسم کی ترغیبات ، تربیبات اور تنبیبات رکھیں جو اُنھیں اطاعت احکام کے لیے بیدار اور چاق و چوہند کریں ۔ اور لمحہ یہ لمحہ اُن کے اندر شوق و ولولہ پیدا کرتی رہیں ۔

چہارم: السانی عقل کی مثال ایسی ہی ہے جیسے آلکھ کا نور ۔
اور یہ بات واضح ہے کہ آلکھ کے نور سے کامل طور پر فائدہ اُسی وقت
اُٹھایا جا سکتا ہے جب کہ سورج کا نور بھی بھیلا ہوا ہو ۔ آغضرت
صلی الله علیہ وسلم کا نور عقلی اور الہٰی سورج کے نور کی طرح ہے ۔ جو
نوگوں کی عقلوں کو اپنے نور سے تقویت دیتا اور اُن کے لیے اُن عینی اُمور
کو ظاہر کرتا ہے جو اُس کے ظہور سے قبل پوشیدہ تھے ''۔ حضور صلی الله
علیہ وسلم انسان کے اُس کاچر کو اپنی معراج پر چہنجانے والے وہ آخری
نیس اور رسول م تھے جو تمدن کو بھی ہمراہ لے کر چلتا ہے ۔ نظام
چلاتا ہے ۔ نیصلے کرتا ہے ۔ اور پھر ان فیصلوں کو انسانوں پر بہ نفس
خلاتا ہے ۔ فیصلے کرتا ہے ۔ اور پھر ان فیصلوں کو انسانوں پر بہ نفس

النا النزلنا البيك الكشب بالنعق لتحكم بين الشاس بمآ ارلك الله (النساء: ١٠٥) (اے نبی! ہم نے مهاری طرف حق

وسالت کا اپنی کتاب کی صورت میں زلاۂ جاوید تکمیل کنندہ قرار پا جاتا ہے رسول عربی صلی اللہ علیہ وسلم کی آمد کے موقع پر یہود بھی اپنے کاچر کے احیاء بذریعہ ادارۂ نبوت کے منتظر تھے۔ مگر یہ مقام صرف اور صرف آپ می کو عطا ہوا۔ اور اس اعلان کے ساتھ عطا ہوا کہ :

#### الله اعملهم حديدث يجمعمل رسالمتمه

(الله تعالمیلی می بهتر جانتا ہے کہ اپنی رسالت کی ذمہ داری کس کے سپرد کرے) (انعام ۔ پارہ ۸ ۔ رکوع ۲)

چودیوں کی طرف سے یہ بات بار بار کہی گئی کہ : نحسن اولی بالمملک و السنب قرر فی فی نامیلک اور حقدار تو ہم (ابسناء اللہ) ہو سکتے ہیں ۔ نہ کہ یہ عرب ۔ بھر ہم ان کی پیروی کیوں کریں!) (قسیر العازن)

لیکن جب یہود اپنے کاچر کی آپ اپنے اعال سے نفی کر چکے تھے تو اس ادارے کا بھی اپنی آخری مکمل شکل میں حق بحدار رسید ہونا لازم ہو چکا تھا۔

حضور صلی الله علیه وسلم کا مظهر تکمیل رسالت و لبوت ہونا ابوالانبیاء حضرت ابراہیم علیه السلام کی اُس عظیم الشان دعا کی مقبولیت سے جو چار ہزار سال پہلے اسی مقام پر کی گئی تھی اور جس کے الفاظ یہ بین : رہنا وابعث فیسم رسولاً سندھ میشند اعلیہ می آیاستک و سعدا مدھم المکتسب والدحکد مدة و یرزکدیہ میم (سورہ بقره - آیت ۱۲۹) اور اے ہارے پروردگار ان لوگوں میں خود انہی کے اندر سے ایک رسول مبعوث فرما جو آنہیں تیری آیات پڑھ کر سنائے اور ان کو کتاب و حکمت کی تعلیم دے اور اُن کا ترکیہ کرے) اس آیت میں لبی کی بعثت حکمت کی تعلیم دے اور اُن کا ترکیہ کرے) اس آیت میں لبی کی بعثت کی چار اغراض بیان کی گئی ہیں :

- (١) آيات اللهي (معجزات) كے قميم سنا كر دل لرم كرانا
  - (١) تعليات اللهي بيش كراا
  - (٣) تعليات اللهي كي حكمتين سمجهالا
- (س) (اپنے أسوة حسنہ کے ذریعے) السانوں کو پاکباز بنانے کی سعی کرنا ۔

امام فخرالدین رازی رحمه الله علیه نے تفسیر کبیر کے جز سوم میں

تمدنی ترقیات میں یوں جنب ہو کر رہ گئے کہ اُن کے پیرو خدا کا راسته دکھانے کے جائے خود ساختہ راستے دکھانے لگے اور انبیاء کے راستوں کو آہستہ آہستہ تاویلات و تنسیخات کی بھٹیوں میں پکھلا کر اپنے پسندیدہ مصالحانہ سانچوں میں ڈھال لیا اور اس طرح خدائی تعلیات کالعدم ہو کر رہ گیں ۔

اس لیے ضروری تھا کہ ایک آخری لبی آئے تو اس ضانت کے ساتھ آئے کہ اُس کی تعلیات کو اُس کی زندگی کو ، اُس کے اشارات ابروکو ، اُس کے نقوشِ قلب و قدم کو ، اُس کے زاویہ فکر و لیت کو اور اُس کی خلوت و جلوت کو ہمیشہ کے لیے باقی رکھا اور خلط ملط ہونے سے محفوظ رکھا جائے گا۔ اور جسے ہمیشہ ہمیشہ کے لیے ادارۂ نبوت و رسالت کا بجا طور پر مظہر استکال ہونے کا اعزاز دیا جا سکے گا۔ یہ آخری لبی کون ہیں ؟ ہارے آقا حضرت بحد صلی اللہ علیہ وسلم ۔۔۔ اور اُن کے دین کے باقی رہنے کی اللمی ضائت کیا ہے ؟ انہا نحن نرزلدیا المذکر و انہا لہ لیہ نہائت کیا ہم ہی نے ذکر ِ قرآنی نازل کیا ہے اور ہم ہی اس کے تعفظ کی ضائت دیتے ہیں)۔

ایسا بھی نہیں ہوا کہ تہذیب اور کاچر کو 'مو دینے والی الہامی تعلیات تورات ، انجیل اور زبور ۔ اور غیر الہامی تعلیات وید ۔ گیتا ۔ ژند اور پاژند یکسر دلیا سے سٹ گئی ہوں ۔ اوراق میں اپنی محترف و مبدل شکل میں تو یہ آج بھی موجود ہیں ۔ مگر خود ان کے ماننے والوں کے نزدیک مستند نہیں رہیں ۔ یہ ساری تعلیات جن پر السانی کاچر کا اپنے اپنے زمانے میں مدار تھا نہ صرف تاریخی شہادتوں کے اعتبار سے بلکہ اپنی داخلی شہادتوں کی بنیاد پر بھی اپنا مقام و مرتبہ کھو چکی ہیں اور یہ بات انسان کے تہذیبی رویے کو غیر مطمئن کر دبنے کے لیے کافی ہے ۔ پھر وہ تضادات توہات ، غیر عقلی ، غیر اخلاق اور غیر انسانی باتیں اس پر مستزاد ہیں جو ان گتابوں کا حصہ بن چکی ہیں ۔ چنانچہ انسانی کلچر کی سابقہ ممام بنیادوں کا زوال قرآن کو بطور آخری مکمل اور دائمی کتاب ثابت کرنے کا سبب بن جاتا ہے کہ چودہ صدیاں گزر جانے پر بھی جس کا استکال ، کیا بلحاظ مضامین ، اسالیپ ، زبان اور اعجاز کے اور کیا بلحاظ اپنی تعلیات کو ، چیلنج نہیں ہو سکا سے اور جب یہ آخری پیغام معفوظ ہے تو پھر آس کا لانے والا بھی تہذیب انسانی کے اہم ترین ادارے یعنی لبوت اور اس کا لانے والا بھی تہذیب انسانی کے اہم ترین ادارے یعنی لبوت اور اس کا لانے والا بھی تہذیب انسانی کے اہم ترین ادارے یعنی لبوت اور اس کا لانے والا بھی تہذیب انسانی کے اہم ترین ادارے یعنی لبوت اور

تمدن اور تہذیب السان کی قاریخ میں ہمیشہ ساتھ ساتھ نہیں چلے۔
کبھی ایسا بھی ہوا ہے کہ صرف تمدن کا دور رہا اور کبھی صرف تہذیب
یا کلچر بلا تمدن کا ۔ مثلاً رومنوں کا انتدار تمدن کا عبد تھا ۔ مگر اہتدائی
عیسائیت نے صرف کلچر کے اروغ میں حمیہ لیا اور کوئی تمدن پیش نہیں
کیا ۔ پھر ایک دور ایسا بھی آیا جب روم عیسائیت کے زیر اثر آیا تو
تہذیب تمدن پر غالب آگئی ۔ تا آلکہ آج یورپ میں اس کے برعکس
تہذیب ، کلچر ، اخلاق سب کے سب تمدن کے تابع یا اس کی بھنیٹ چڑھ
چکے ہیں ۔ بہرحال اسلام سے پہلے نہ کبھی کوئی کلچر آفاق ہو سکا اور لہ
چی کوئی تمدن عالمگیر قرار پا سکا ۔ گویا دنیا اور دین یا دوسرے لفظوں
میں مادیت اور روحانیت اکٹھے نہیں ہو سکے ۔ تورات کے پیش کردہ نظام
میں بان کے اجتاع کی ایک صورت ملتی ضرور ہے مگر وہ ہالکل ابتدائی حیثیت
میں بن کے اجتاع کی ایک صورت ملتی ضرور ہے مگر وہ ہالکل ابتدائی حیثیت
میں بن کے اجتاع کی ایک صورت ملتی ضرور ہے مگر وہ ہالکل ابتدائی حیثیت
صورت دکھائی نہیں دیتی ۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت و رسالت اس اعتبار سے بھی
کاسلیت اور جامعیت کی مظہر ہے کہ جب ہم اسلام کی روحانی اور تہذیبی
تاریخ کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہلا شبہ یہ تمدن اور تہذیب کو ہکجا کرنے
کی کامیاب اور آخری کوشش لظر آتا ہے۔

منتصر معاشروں یا چند اقوام و تبائل کی رہنائی ہے لچک قوالین کے ہل ہر کی جا سکتی ہے۔ شاید اسی لیے سابق انبیاء کی تعلیات میں ہمیں عام طور پر کوئی لچکدار رویہ نظر نہیں آتا ۔ لیکن پوری انسانیت کی رہنائی ایک ایسی تعلیم کی متقاضی ہوتی ہے جو اپنے الدر لچک رکھتی ہو ۔ انسان صنفی اعتبار سے ہم اعضا ہونے کے باوجود اپنے سوچنے کے الداؤ میں خدا تعالیٰ کی ہر دوسری مخلوق سے مختلف ہے ۔ اس ہستی کو ایک و دنت بنانے کے لیے کس قدر ضروری تھا کہ ایک ایسا رسول منا کے سامنے آئے جو اس ادارے کی تکمیل کرتے ہوئے تمام انسانوں کو اعتصام بجبسل الله کی طرف نے آئے ۔ یعنی اس کا پیش کردہ نظام زندگی دین قطرة بھی ہو اور الدین یسر کا مصداق بھی ۔

نبوت اور رسالت دراصل انسان کو نجات کا راسته دکھانے والے الوہی ادارے کا نام ہے ۔ مگر تاریخ ادیان میں بارہا ایسا بھی ہوا ہے کہ وہی مذاہب جو نجات کا راسته دکھانے کے دعویدار تھے ، اپنے دور کی

کی کوشش کی گئی اور بنی اسرائیل کی کم شدہ بھیڑوں کی تلاش کے دعوہے پر بھی اکتفا کیا گیا لیکن السان کے اصلی شعور کی تکبیل کمیں بھی اس ہو سکی ۔ اس لیے کہ یہ "بمام تر مقاصد اور مناہج محدود، نامکمل اور وتنی تھے ۔ ان میں سے کوئی ایک اعلان بھی آفاق نہیں تھا ۔ دئیا بھر کے انسان کو ایک اکائی جانتے ہوئے کسی مصلع ، داعی اور پیغمبر می خاطب نہیں کیا تھا ۔ کرشن نے نہ 'بدھ نے ، زرتشت نے نہ موسی کے اور نہ عیسی میں کے تھا ۔ کرشن نے نہ 'بدھ نے ، زرتشت نے نہ موسی کے اور نہ عیسی میں کے تھا ۔ کرشن نے نہ 'بدھ نے ، زرتشت نے نہ موسی کے اور نہ عیسی کے ۔

السان کی روحانی تاریخ میں صرف لبی اکرم کا اعلان ہی وہ ایک اعلان ہے جو اُن ممام اختلافات کو ختم کر دیتا ہے جو وقتی ، نسلی اور ہنگامی تعلیات سے پیدا ہوئے تھے لیکن اپنے اپنے عبد کی ضرورت بھی تھے ۔ اگر یہ پیغام جس کا دوسرا نام قرآن ہے اور اس کا لانے والا جس کا نام بجد عربی صلی انتہ علیہ وسلم ہے ، انسان کو ذات ِ احدیت کی طرف سے عطا نہ ہوتے تو دنیا کی روحانی تاریخ خدا کی احدیث کو ثابت کرنے سے عاجز رہتی ۔

حضور صلی الله علیه وسلم السان کے روحانی ارتقاء کی تکمیل کے آخری مظہر تھے ۔ اگر جسم کے ارتقاء کا ایک خاص مقام پر پہنچ کر مستقل شکل اختیار کر لینا ضروری تھا تو روح اور شعور کے لیے بھی یہ بات ہے حد ضروری تھی کہ وہ نبوت اور رسالت کے حوالے سے بے شار روحانی منازل طے کرنے کے بعد ایک آخری منزل پر آ کر مستحکم ہو جاتے ۔ چنافہہ اسی آخری استکالی ضرورت کو نبی آخر صلی الله علیه وسلم کی تکمیل نبوت کے ذریعے پورا کر دیا گیا۔

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات کے ساتھ انسانی تمدن اور تہذیب دونوں اپنے کال اور النہا کو پہنچ جاتے ہیں۔ ساری ترقیات انسانی اعال میں جو یکسالیت اور سہولت پیدا کرتی ہیں وہ تمدن ہے۔ اور کاچر یعنی تہذیب و ثقافت اُن افکار کا صلہ ہے جو کسی بھی سعاشرے میں مذہب اور المحلق کے حوالے سے پیدا ہوتے ہیں۔

انسانی تاریخ کے ہر عہد میں یہ دولوں ادارے موجود رہے ہیں۔
نبی اگرم صلی اللہ علیہ وسلم نے پہلی دفعہ کلچر کو اپنی کلی شکل میں
عمام انسانیت کے سامنے پیش فرمایا اور مظہر تکمیل لبوت و وسالت
ٹھیرے۔

أنهيں نوازا ہے تو لامالہ وہ خدا كى نگاہ ميں بھى مختلف اكائياں ہيں ۔ اور الھيں اپنے ان اختلافات ہى پر قائم رہنا چاہيے ۔ ليكن السان كو زمين پر مهيشه بئے رہنے ہى كے ليے پيدا نہيں كيا گيا تھا ۔ أسے اگر ايك عرصے تك بهيلاؤ كا سفر كرنا تھا تو اُس كے ليے ايك وقت سطاؤ كا سفر بھى ضرورى تھا ۔ چنانچہ آج كے انسان كو بہ هيئيت مجموعى ديكھا جائے تو وہ يك وقت دو سفر كر رہا ہے ۔ آفاقى وسعتوں ميں پھيلاؤ كا بھى ۔ اور دوسرى طرف اپنے مركز وحدت كى سمت سطاؤ كا بھى ۔ چنانچہ مختلف نسلوں اور تمدنوں كے انسان بندريج ايك دوسرے كے قريب آ رہے ہيں ۔ اور وہ دن زيادہ دور نہيں رہ گيا ہے كہ جب وہ كان الشاس اُسة واحدة كى تاريخ كو دہراتے ہوئے سارى روئے زمين پر وحدت در كثرت كا نمونہ پيش كر دےكا ۔ اور يہ وحدت ايك طاقتور باطنى اور انسانى وحدت ہوگى جسے روحانى اور دينى وحدت كہنا چاہير ۔

یہی وہ وحدت دینی و السانی ہے جسے اللہ تعالیٰ نے اپنے آخری ابی حضرت بجد صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ واضح اعلان کروا کر قائم کر دیا ہے کہ قل یایدھا النساس انی رسول اللہ السیکیم جسمیہ ا ۔ (اے پیغمبر ا اعلان کر دیجیے کہ اے تمام السانو! میں تم سب کے لیے اللہ کا رسول بن کر آیا ہوں) ۔ دوسرے لفظوں میں تم سب انسان اب صرف میری امت قرار دیے گئے ہو لہذا تمھیں ایک ہی مرکز (اسلام) پر مجتمع ہو جانا چاہیے ۔ چنانچہ آپ کے حجۃ الوداع کے موقع پر اسی ہممگیر مشن کو خاہدے ۔ چنانچہ آپ کے سامنے ان عالم گیر ابدی الفاظ میں پیش فرمایا کہ:

''۔۔۔ لوگو بے شک تمہارا رب ایک ہے اور جائد اعلیٰ بھی ایک ہے۔ تمام انسان آدم کی اولاد ہیں۔ آدم می سے بنایا گیا تھا۔ خدا کے ہاں صرف وہی معزز ترین ہے جو سب سے زیادہ خدا خوف ہے۔ عربی کو عجمی اور عجمی کو عربی پر ، سرخ کو سیاہ اور سیاہ کو سرخ پر کوئی فضیلت نہیں۔ برتری کی بنیاد صرف تقویٰ ہے۔'' (طبری)

خداکو صرف ایک قبیلے ہنی اسرائیل کے ساتھ عموص کرکے بھی دیکھا گیا ۔ خدا کے نورکو ایران کی سرزمین کا ورثہ بھی قرار دیا گیا ۔ انسان کو خدا کا بیٹا بھی بنایا گیا ۔ ویدوں کی متہبی عبارتوں کو غریب اور لادار شودرکی ساعتوں پر حرام کرکے بھی تسکین حاصل کی گئی ۔ حمول نجات کے لیے تروان اور آواگون کے چکروں میں بھی انسان کو پھنسانے

لبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم انسانی تاریخ کے اس موڑ پر دنیا میں تشریف لاتے ہیں جو انسان کی روحانی تہذیب کا تکمیلی دور ہے۔ یہ انسانی تہذیب کا وہ اہم موڑ ہے جب علی العموم انسان اس بات کی صلاحیت حاصل کر چکا ہے کہ وہ است واحدہ کا فرد بن کر اپنا عرصہ حیات مکمل کرے اور بہترین نقوش ثبت کرکے اس دنیا سے رخصت ہو ۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے عہد اور آگے آنے والے ہر عہد کے انسان کو یہی باور کرانے کے لیے تشریف لائے تھے کہ فی العقیقت انسانیت کے اس مرحلے پر انسان کن اہلیتوں سے سرفراز ہو چکا ہے اور تاریخ میں اب اسے اپنا مرتبہ اور مقام کس قسم کی زندگی گزار کر متعین کرتا ہے۔

انسان کی تاریخ کے جس عہد میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لائے ، اسے خدا کی رہوبیت کی انہاؤں کا دور بھی کہا جا سکتا ہے۔ اور اس لعاظ سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم السان کی موجودہ نشاۃ ثانیہ میں دوسرے آدم افرار پانے ہیں ۔۔۔ پہلے آدم اکے ساتھ السان کے شعور کی طغولیت کا آغاز ہوتا ہے۔ درمیانی عرصہ میں اُس نے اپنے سغر شعور کی مختلف منازل طے گیں۔ جس میں نوح ا ، ابراہم ا ، موسیا اور عیسی اس بخت نمایاں سنگ ہائے میل ہیں۔ بہاں تک کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی آمد انسانی تہذیبی شعور کی آخری منزل بن جاتی ہے۔ کیونکہ یہ اعلان پہلے کسی پڑاؤ پر نہیں سنا گیا جسے رسالت و نبوت کے آخری پراؤ پر انسان نے یوں سنا ہے کہ آج سے دنیا بھر کا انسان ایک انسان ٹھہرا دیا گیا ہے۔ اس لیے کہ آس کا خدا ایک ہے۔ لہذا عقائد کے تمام دھاروں کو توحید کے ایک ہی سمندر میں جذب ہونا چاہیے۔

خدا کی وحدت کی طرح السان کی وحدت کا اعتراف بھی ضروری تھا۔
کیونکہ یہی انسان کی روحانی تاریخ کی آخری معراج کال ہے۔ جس کا اظہار
ان الفاظ کے ساتھ قرما دیا گیا ہے کہ کا کسم اہناء آدم و آدم سن تراب
(جم سب ایک آدم کی اولاد ہو اور آدم کی تخلیق سی سے ہے) لہذا
سمبیں ہمیشہ اس وحدت خلق کو مد نظر رکھنا چاہیے۔

مفترق انسانیت کے سابق تجربات اس زاوے سے کیے جانے تھے که عدا نے انسانوں کو مختلف علانوں میں ماحول اور طبائع کی رنگا رنگی کے ساتھ پیدا کیا اور ہر ماحول کے مطابق ہی مختلف روحانی ہدایات سے بھی

## آنحضرت على عظهر تكميل نبوت و رسالت

### سميع انته قريشي

البیاء کی بعثت کا بنیادی مقصد یہی تھا کہ ان کے عہد کی کوئی ایسی قوم خدا کی بدایت سے محروم نہ رہ جائے جو کسی بھی اعتبار سے آس پاس کی دوسری اقوام کو متاثر کر سکتی ہے۔ یا اپنے نسلی دائرے یا جغرانی خطے میں کسی بھی لحاظ سے کوئی نمائندہ حیثیت رکھتی ہے۔

السان کی تہذیبی تاریخ پر ایک زمانہ ایسا گزرا ہے (جو خاصا طویل بھی ہے) جب بتی لوع السان کا اجتاعی شعور ابھی اپنے ارتقاء کی ابتدائی مغاؤل طے کو رہا تھا اور علم و عقل ہنوز تہذیب کی معراج کو نہیں بہنچ سکے تھے ۔ لہذا اس عبوری دور میں انسان یا اقوام کی ذہنی سطع کے مطابق البیائے گرام کے واسطے سے انھیں متوازن اور حسب استعداد تعلیات الہیہ سے لوازا گیا ۔ یہاں تک کہ انسانی ذہنی ارتقاء کی اس منزل تک آگیا کہ اپنی زلدگی پر اس کا تفاذ کر سکے اور شعوری طور پر اس بات کو سعجه سکے ، اپنی زلدگی پر اس کا تفاذ کر سکے اور شعوری طور پر اس بات کو محسوس کر سکے کہ شعوب و قبائل ہمنی پہچان کا ذریعہ ہیں ۔ ورثہ انسان خواہ وہ کسی بھی رلگ و نسل اور خطے سے متعلق ہو فی الاصل ایک ہے ۔ اس تعبقر کو جلا بخشنے کے لیے اور اس حقیقت کو نکھارنے کے لیے بلکہ اس اعزاز پر خدا کا شکر بجا لانے کے لیے بالآخر ذات احدیت نے انسانوں میں ایک السان کو آخری نجات دہندہ بنا کر اس دنیا میں بھیجا ۔ ایک میں ایک السان کی زباں سے ان الفاظ میں کرایا کہ :

#### المحمد فقررب العشامين

اس لیے کہ انسان کا تہذیبی شعور اب واقعی اس درجے پر آ چکا تھا کہ اس مے پایاں اور ہم گیر تعمت پر ہر لمعد خدا کا شکر واجب تھا ۔ چنافید

## مارے قلمی معاولیں

جناب سیع الله قریشی جناب سید نور عد قادری ڈاکٹر وحید قریشی ڈاکٹر وفا راشدی پروفیسر مجد منور جناب صدیق جاوید گاکٹر حسن اختر جناب افضل حق قرشی

جناب قلیم اخترکیانی نقشبندی ڈاکٹر سید سلطان محمود حسین جناب افضل حق قرشی

> ڈاکٹر حسن اختر ڈاکٹر رفیع الدین ہاشمی

گور ممنط گری کالج ، جهنگ گجرات چیئرمین مقتده قومی زبان ، گراچی کراچی کراچی کراچی کراچی فائر کثر ، اقبال اکادسی پاکستان ، لاهور شعبه اردو ، گور ممنط کالج ، لاهور

کیمپس) لاہور لاہور شعبہ'' آردو ، گورنمنٹ ڈگری کالج ، پسرور

شعبه الاثبریری سائنی ، پنجاب یولیورسی (نیو کیمیس لاهور

> شعبه أردو ، گورنمنٹ كالج ، لاهور شعبه أردو ، اوريئنٹل كالج ، لاهور





# عبنهٔ اقبال اکادی پاکستان

## مجلس ادارت

مدير و معتمد ۽ پروفيسر عد منور

مدر: ڈاکٹر عد باقر

## اركان

## أداكثر عبدالسلام خورشيد

| پرولیسر حواجه عارم مهادی |                          | پروفیسر جد سعید سیح |         |
|--------------------------|--------------------------|---------------------|---------|
| مبر ۲                    | بمطابق رمضان المبارك سسس | جولائی ۱۹۸۳         | جلد بہم |
|                          | مندرجات                  |                     |         |

| نکمیل نبوت و رسالت | له, وسلم: مظهر ا | صلی اللہ علیہ و آ | آغضرت |
|--------------------|------------------|-------------------|-------|
|--------------------|------------------|-------------------|-------|

| 1 4-1     | سميع الله قريشي          |                                         |
|-----------|--------------------------|-----------------------------------------|
| 10-14     | ئور عد قادری             | حلقه لظام المشائخ اور علامه اقبال       |
| Tr-T0     | وحيد قريشي               | علامه اتبال اور تصؤر وطنيست             |
| +2-TB     | وقا راشدي                | انبال اور وحشت                          |
| 47-64     | عد منور                  | علامه اقبال اور آدم کی خود کریزی        |
| 114-74    | صديق جاويد               | ہال جبریل کی غزلی <i>ں</i>              |
| 174-114   | حسن اختر                 | طالب علم اتبال                          |
| 17 9-174  | افضل حق قرشي             | اقبال کا ایک قطعہ تاریخ                 |
| ی ۱۳۱     | قليم اختر كياني نقشبند:  | سلام بحضور شاعر مشرق                    |
| 172-177   | سلطان محمود حسين         | اقبال کی پہلی جاعت کا نتیجہ             |
|           | ۱ء جنوری ۱۹۸۳)           | اشاریم اقبال ریویو ــ اردو (جولائی . ۹۹ |
| 177-174   | ؛ افضل حق قرشي           | مرتبه                                   |
|           | ۔ ایس ۔ رشید             | تبصرهٔ کتب : "اقبال کا تصوّر خدا" ایم   |
| 121-172   | : حسن اختر               | مبعر                                    |
|           | آباد (دکن)               | "مجله اقبال ريويو" حيدر آ               |
| 120-127   | : رنيع الدين باشمى       | ميعبر                                   |
| ، مری لگر | , ٹیوٹ ، کشمیر یونیورسٹو | "عبله اقباليات" اقبال اتسيُّ            |

مبصر: رقيع الدين باشمى

# اقال ريديو

## مِنْ اقبال اكادى باكستان

یہ وسالہ اقبال کی زلنگ ، عامری اور فکر پر علی عقیق کے لیے وقت ہے افر اس میں علیہ علی ہوتا ہے افر اس میں علی علی ہوتا ہے جن سے اُنہیں دلیسی تھی ، مثلا اسلامیات ، فلسند ، تاریخ ، عبراتیات ، مذہب ، ادب ، فن ، آثاریات ، وغیرہ ،

#### ہمل اشتراک (جار شاروں کے لیے)

پاکستان بیرونی بمالک 38 رویس 8 ڈالر یا 4.50 ہوتا

. قیمت فی شاره

. 10 رويم

2.00 كالر يا 1.00 بوللاً

#### مضامین برائے اعامت

معتمد عملی ادارت ، مواتبال ربوبو" ، ۱۱۹ میکاوڈ روڈ ، لاہور ، کے بتے ہر بر مضمون کی دو کابیاں ارسال فرمالیں ، اکادس کسی مضمون کی کشدگ کی کسی طرح بھی ڈسے دار تہ ہوگ ۔

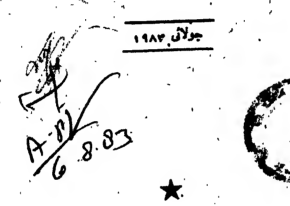
مدير : پروليسر بد منور ، ڏائر کئر

ناشر ۽ اليال اکاسي يا کستان ۽

١١١ - ميكارد رود ، لايور

سطح به الموقع آرات بريس ، ( ) و المارسة زواة ، لابوز

# إفيال راولو منة اتبال اكادى باكستان





اقبال اكادى باكستان ـ لامور



# IQBAL REVIEW

JOURNAL OF THE IQBAL ACADEMY PAKISTAN

OCTOBER 1983



-X. W. 7/2

**EDITOR** 

PROF. MUHAMMAD MUNAWWAR

37

IQBAL ACADEMY PAKISTAN

The opinions expressed in the Review are those of the individual contributors and are not the official views of the Academy

## IQBAL REVIEW

#### Journal of the Iqbal Academy Pakistan

This Journal is devoted to research studies on the life, poetry and thought of Iqbal and on those branches of learning in which he was interested: Islamic Studies, Philosophy, History, Sociology, Comparative Religion, Literature, Art, and Archaeology.

Published alternately

in

English (April and October) and Urdu (January and July)

#### Subscription

(for four issues)

Pakistan Rs 38.00 Foreign countries

US \$ 8.00 or £ Stg. 4.50

Price per copy

Rs 10.00

US \$ 2.00 or £ Stg. 1.00

All contributions should be addressed to the Editor and Secretary, Editorial Board, Iqbal Review, 116 McLeod Road, Lahore. Each article must have its duplicate copy. The Academy is not responsible for the loss of any article.

Publisher:

IQBAL ACADEMY PAKISTAN

116 - McLeod Road, Lahore

ZARREEN ART PRESS
61, Railway Road, Lahore

All Janua Pagar

## IQBAL REVIEW

#### Journal of the Iqbal Academy Pakistan

#### Editorial Board:

| Chairma |          |       |
|---------|----------|-------|
| )t      | Muhammad | Bagir |

Editor & Secretary:

Prof. Muhammad Munawwar

#### Members 1

Dr Abdus Salam Khurshid Prof. M. Saeed Sheikh Prof. Khwaja Ghulam Sadiq

| Vol | . XXIV                                    | October 1983   |                  |       | No. 3        |
|-----|-------------------------------------------|----------------|------------------|-------|--------------|
|     | CONTENTS                                  |                |                  |       |              |
| *   | The Concept of Law in I                   | slam           | S. A. Rahman     | •••   | 1-7          |
| *   | The Concept of Pakistan                   | in the light   | of               |       |              |
|     | Iqbal's Address at Allah                  | abad           | Ehsan Rashid     | •••   | 9-14         |
| *   | ★ Gulshan-i-Raz and Gulshan-i-Raz-i-Jadid |                |                  |       |              |
|     | (The Nature and Role of                   | f Reason)      | C. A. Qadir      | •••   | 1533         |
| *   | Iqbal on Marx                             |                | Shaheer Niazi    |       | 35-43        |
| *   | Was Iqbal a Pantheist?                    |                | Nazir Qaiser     | •••   | 4553         |
| *   | Iqbal's Thought on Econ                   | omic Develor   | pment            |       |              |
|     |                                           | M              | uzaffar Hussain  | •••   | 55-65        |
| *   | Iqbal, Kant, McTaggart                    | and Ward       |                  |       |              |
|     |                                           | Mul            | hammad Ma'ruf    |       | 6779         |
| *   | Iqual's Concept of the S                  | elf (A Philos  | phical Analysis) |       |              |
|     |                                           |                | Asif Iqbal Khan  |       | <b>81—88</b> |
| *   | A Note on Muqaddimah                      | i Ibn Khaldu   | m                |       |              |
|     | (A Paganish Philosophy                    | of History)    |                  |       |              |
|     |                                           | Sai            | lahuddin Ayyubi  | •••   | <b>899</b> 7 |
| *   | Iqbal on Man's Metapho                    | orical Death   |                  |       |              |
|     | •                                         | Muham          | mad Munawwar     | • • • | 99—118       |
| *   | Iqbal's Ideal Person and                  | i Rumi's influ |                  |       |              |
|     |                                           |                | Riffat Hassan    |       |              |
| *   | Punjab in Iqbal's Lise-T                  | ime            | Riaz Hussain     | :     | 127—136      |



#### OUR CONTRIBUTORS

S. A. Rehman Main Gulberg, Lahore

Prof. Ehsan Rashid Ex-Vice Chancellor,

Karachi University, Karachi

Dr. C. A. Qadir 65-Shah Jamal, Lahore

Shaheer Niazi S-2/8, Saudabad, Karachi-

Dr. Nazir Qaiser 21-C/2, Gulberg, III, Lahe

Muzastar Hussain 7-Friend's Colony,

Multan Road, Lahore

Dr. Muhammad Mairuf Principal Govt. Colleg

Sheikhupura

Dr. Asif Iqbal Khan Deptt. of Philosoph

Govt. College, Lahore

Salahuddin Ayyubi House 3, Yusuf Street

Millat, Road, Sanda Khi

Lahore

Prof. Muhammad Munawwar Director, Iqbal Acade

Pakistan, Lahore

Dr. Riffat Hassan University of Louisv

Kentucky, U.S.A

Riaz Hussain Deptt. of English, G

F.C. College, Lahore

#### THE CONCEPT OF LAW IN ISLAM\*

#### S.A. Rehman

Law in Islam is a complex concept. It includes the divine ordinances contained in the Ouran, the reported decisions of the Holy Prophet (peace be on him ) on issues or concrete cases that arose for decision in his litetime and such other laws were derived, in the course of our history, by juristic deduction from the corpus of revealed law or the general regulatory principles of life enunciated in the book of God. The Ouran, at places, leaves the Muslims to adjust their mutual relations according to Urf (Custom or Usage) such as prevailed in the Arab society of those days and which was not incongruent to the ethical spirit of the Ouran In other words, Islamic Law is either God-given law or such juristic Law as has the general sanction of the Quran behind it. The evolutionary legal process was aided by the principle that what is not expressly or impliedly forbidden by the Ouran is lawful-the principle of Ibahat or permissibility. There is a significant verse in the Quran which enjoins the faithful to refrain from putting too many questions to the Prophet lest a revealed command might add to their existing obligations and restrict their freedom of action. For God, according to another verse, in His intinite mercy, desires facility for them rather than hardship.

The various components of Islamic law, however, do not occupy the same position in respect of priority and prestige. Islamic society is God-oriented and God alone is the supreme sovereign and law giver in such a society. The Divine Ordinances, therefore, are not only the fundamental basis of the legal system, but they are also unalterable and eternal. The Quran occupies a unique position in the religious literature of the world for no religious scripture other than the Quran can claim to be intact

<sup>•</sup> Igbal Memorial Talks 1977.

today in its pristine purity. The Quranic texts are not amenable to amendment or variation according to human whims, though in their practical application to changing socio-political environment, they may receive a fresh interpretation demanded by the exigencies of time and place. Of course, such a fresh interpretation must not do violence to the Ouranic norms of human conduct. It may be clarified that the Islamic system of values (the Shariah) makes no cut and dried distinction between positive law and morality. For the Ouran is not merely a legal code. Its principal objective is to awaken in man the higher consciousness of his true relation to God and the universe. Islam is a way of life rather than a mere ritualistic religion. The Quran provides guidance in all departments of human behaviour and its legal. realm, both in theory and practice, is permeated through and through by its ethical spirit. Even a so-called secular act acquires a sacred character when performed under inspiration from the Outanic text. The Outan occupies a more exalted status in the legal hierarhy of Islam than a basic constitutional instrument in a modern democracy. It is the touchstone for deciding the legitimacy of any man-made law and thus provides the Muslim community with the sheet-anchor of stability in a changing world.

The positive legal rules in the Quran are limited in number and they are confined either to the family sector which is the basis of any social organisation or the stability of the social order. They provide specific punishments for transgressions against what are described as the limits of Allah (Hudud) i.e. invasions on the domains of faith, life, property, reason and paternity or honour. Imam Shatibi has said in his Al-Muwafiqat.; "These predetermined punishments are themselves termed Hudud (Limits) in Muslim Figah". For offences like murder or bodily injury, the principle of Qisas or requital by like retaliation is laid down in the Ouran. An alternative of retaliation is monetary compensation. Contravention of other Quranic precepts, which are more in the nature of ritual or general principles regulating social behaviour, is left to be dealt with in the discretion of the community itself, through its chosen representatives (Ulul-Amr), by the process of Shura (mutual consultation in this sphere). Those in authority can prescribe such punishments as they deem fit in a particular case or leave the matter to be regulated by moral

persuasion and admonition. The undertermined punishments are known as Tazirat. As they are based on human opinion, they can be suitably varied from time to time by the same process by which they were originally prescribed. It is obvious that existing customary rules forming part of the corpus of Islamic civil law, may also be amended if the collective wisdom of the community so requires, in view of changes in circumstances. It will thus be appreciated that elements of stability and change are both embodied in the Quranic machinery for administration of human affairs so as to serve needs of a dynamic and progressive society.

The general principles enunciated in the Quran furnish ample guidance for Muslims in respect of all matters germane to the good life of the individual or to the creation of a well knit fraternity of Muslims, which could serve as the nucleus of a universal human brotherhood. Thus there are principles that may underly the constitutional structure of an Islamic state and regulate its relations with its own subjects or with foreign states. There are others that provide us with norms for establishing a just social or economic order. The principles of equality before the law and equality of opportunity for every one can be easily spelt out of them but class-war and expropriation are not countenanced. Instead, the concept of the affluent being trustees of their surplus wealth for the benefit of the needy and the distressed, receives strong emphasis. The field of guidance in all essential matters is thus comprehensively covered.

Whereas the Quran is the primary source of Islamic law, the authentic traditions of the holy Prophet (peace be upon him) constitute an important secondary source. The reported words or actions of the Prophet, when duly established, may be described as a commentary or the summary or general provisions of the Quran and would give us invaluable guidance in understanding their true import or scope. Difficulties are however, created by the fact that every school of Islamic Jurisprudence (I prefer to call them schools rather than sects) insists on the exclusive authenticity of their own compilations of traditions and no general consensus exists or any one collection being beyond cavil. Unfortunately, many spurious traditions were put into circulation by interested parties, after the Prophet had passed away. All honour to those experts in the science of Hadith who devoted

their entire lives to the collection and scrutiny of traditions and tried to sift the true ones from the false. But despite their indefatigable researches, differences persist to the present day. The well-known collections in our hands date only from the Abbasid period and no earlier comprehensive collection has come down to us. This may partly be due to the fact that, at one stage, the Holy Prophet is himself reported to have forbidden the taking down of his sayings and the second Caliph, Umar al-Farooq had also discouraged the unnecessary narration of Ahadith for fear that confusion may arise between the/word of God and that of the Prophet. The traditions concerning religious ritual have been consistently and continuously transmitted from generation to generation and there are no essential differences among the Muslims with regard to them. A serious effort is called for on the part of our scholars to reassess our most valuable heritage of legal traditions in order to eliminate all suspect matter. Several tests have been laid down by competent scholars for judging their genuineness. For one thing no true tradition can contradict an explicit Quranic text Nass or the general spirit of Ouranic teachings, and, among other criteria, Ibn Taimiyyah mentions that traditions contrary to sound reason should also be rejected. Perhaps, in due course, this process may result in a generally acceptable collection.

Allama Iqbai has approached this subject from a bolder angle in his lecture on "The Principle of Movement in the Structure of Islam". He says:

"For our present purposes, however, we must distinguish traditions of a purely legal import from those which are of a non legal character. With regard to the former, there arises a very important question as to how far they embody the pre-Islamic usages of Arabia, which were in some cases left intact, and in others modified by the Prophet. It is difficult to make this discovery, for our early writers do not always refer to pre-Islamic usages. Nor is it possible to discover that the usages left intact by express or tacit approval of the Prophet, were intended to be universal in their application".1

<sup>1.</sup> The Reconstruction of Religious Thought in Islam (Lahore Sh. Muhammad Ashraf, 1964), p. 171.

The Allama then refers to the views of the great scholar, Shah Wali Allah, in respect of the nature and antecedents of a prophetic mission to people who are its first recipients and highlights the fact Imam Abu Hanifa made very little use of tradition in his juristic formulations. He proceeds to say further:

6'On the whole, then, the attitude of Abu Hanifa towards the traditions of purely legal import is to my mind perfectly sound; and if modern liberalism considers it safer not to make any indiscriminate use of them as a source of law, it will be only following one of the greatest exponents of Muhammedan Law in Sunni Islam."

He however, advocated a further intelligent study of the Hadith literature to imbibe the spirit in which the Prophet himself interpreted his revelation That would, in his opinion, help us greatly in understanding the life-value of the legal principles enunciated in the Quran. He thus favours the introduction of Daratt (rational criticism of content) with Rivayat (Tradition). As I mentioned in the beginning of my talk, a considerable portion of the corpus of Islamic Law has been the result of iuristic Ijtihad. The principles of analogy (Qiyos) and equity (Istihsan, Masaleh Mursulah, Istislah and Istishab) have played their part in this process. Where no specific provision of the Ouran or Sunnah was found to cover a case, the scholars drew upon their own experience of men and matters and their own understanding of the spirit of the Divine dispensation. The rules thus evolved by the labours of individual scholars have in some cases been elevated to the status of consensus of the learned of a particular era (Ijma), if a majority of them had accepted the views involved. Historically speaking, this process has never been formally institutionalised but it has that potentiality. Allama Ighal has approved of the Ijtihad of the Turks that the power of Ilma can be vested in a representative Legislative Assembly. elected by the people.

To claim that the door of *ljtihad* is now barred, on the supposition that the law has been finally settled by the existing *Figh* schools, as a section of the orthodox 'ulema' suggest, would

<sup>1.</sup> The Reconstruction, pp. 172-73.

amount to flying in the face of the very process by which these schools were born. The heads of these schools never claimed finality for their views and left possibilities of revision open on discovery of a better opinion at any time. After-all their compendiums embody only human interpretation or opinion regarding the effect of fundamental Ouranic or Sunnah texts and there is no rational reason why later generations of Muslims should be debarred from solving their own legal problems, in the changed circumstances of their time, afresh, within the framework of the fundamental source of law, if the need for such a course is felt. The well-known hadith reporting the Prophet's conversation with Muaz b. Jabal on the eve of his departure for Yemen as Qadi, is ample authority for this view. This one method of breaking the enervating circle of stagnation that has restricted the intellectual horizon of the community to its past achievements. Even a previous Ijam decision should not be sacrosanct, as Allama Iqbal has pointed out, on the authority of Karkhi.

The spirit of the Islamic law is egalitarian, liberal and progressive Under its auspices, there can be no privileged persons above the law. Even the head of the Islamic state is emendable to the ordinary legal process, for any remedy, whether civil or criminal, against his person or property. The doctrine of immunity of the sovereign from legal process, embodied in the maxim of Western jurisprudence: "The King can do no wrong," is foreign to Islamic law which functions under the august sign of the unity of God and the equality of man. The solicitude of Islamic law for the independent personality of an individual is reflected in the principle of Figh that the state cannot grant pardon in respect of offences that affect individual human interests (Huquq al Ibad) though such power exists in respect of offences within the domain of "Huquq Allah", God's rights, which in effect means the collective interests of the community.

I have concerned myself with the general concept and the spirit of Islamic law in this short talk without going into explanatory details. I would like to wind up this talk with a quotation from the "Ilam-al Musqqien" of Ibn-al-Qayyim wherein he has summed up the spirit of the Islamic law in a nutshell:

"The ground and foundation of the Shariah is wholly justice, beneficence and wisdom, so whatever deviates from justice to-

wards tyranny, from beneficence towards its opposite from social welfare towards disruption and from wisdom towards futility, is not part of the Shariah although it may have entered its circle through the process of interpretation".

This seems to me to be an apt commentary on the Quranic dictum that Islam is the *Din al-Fitrat* (the religion of Nature).

# INTRODUCTION TO THE THOUGHT OF IQBAL

by

#### LUCE-CLAUDE MAITRE

Trans. by

M. A. M. DAR

This book is an English translation of "Introduction ala Pensee D'Iqbal" written by Miss Luce-Claude Maitre. The author has presented within a small compass a penetrating study of the thought of Iqbal with clarity which is characteristic of the French mind. The notable feature of the book is that it treats Iqbal primarily as a thinker and relegates his poetic role to a solitary chapter at the end.

Pages: iv+53 Price: Rs 4/-

IQBAL ACADEMY PAKISTAN
116-McLeod Road, Lahore

# THE CONCEPT OF PAKISTAN IN THE LIGHT OF IQBAL'S ADDRESS AT ALLAHABAD\*

#### Ehsan Rashid

Pakistan was demanded on the fundamental basis that the Indian Muslims constituted a nation by themselves and were, therefore, entitled to the right of self-determination. During the period of the struggle for Pakistan, this was made clear by the Quaid-i-Azam more than once. For instance, he refused Mr Gandhi's offer in 1944 that the Muslim majority areas could sepurate from an all-India union by invoking the right of self-determination on a territorial basis. And he emphatically told him that the Muslims claimed the right of self-determination as a nation and not as a territorial unit; indeed, they were entitled to exercise their inherent right as a Muslim nation which was their birthright.

This at that time, appeared to be a novel concept of Muslim nationhood, but its theoretical foundations had already been worked out by the poet-philosopher Iqbal in his brilliant Allahabad Address. He said; "Islam as an ethical ideal has been the chief formative factor in the life-history of the Muslims of India. It has furnished those basic emotions and loyalties which gradually unify scattered individuals and groups, and finally transform them into a well-defined people, possessing a moral consciousness of their own." "Islam as a people-building force," he said, "has worked at its best" in no other country than India.

In other words, Islam was the main factor which set the Indian Muslims apart from the rest and made them into a nation. True, even at the height of their political supremacy in India, the Indian Muslims allowed themselves to be Indianised and influenced by their Hindu neighbours in several spheres. But they ever stuck firmly to the anchor of their Islamic heritage. They

<sup>\*</sup> Iqbal Memorial Talks 1977.

retained their own distinct individuality in the Indian body politic and to this, several European travellers in the sixteenth and seventeenth centuries bear testimony.

The loss of their political power was the signal for the Indian Muslims to begin exhibiting their old intense feeling of nationality. In the eighteenth century for instance, the Muslims exhibited a growing separation from the Hindus which they had never thought necessary in the days of their supremacy. This growing anxiety on the part of the Indian Muslims to keep their entity separate and intact, was amply reflected in the movements launched by them since the beginning of the nineteenth cenury. Savved Ahmad Shahid's Mujahidin movement, uprising of 1857, the Aligarh movement, the Muslim League and the Khilafat movements were all raised on the basic assumption that the Indian Muslim community represented a distinct politico-cultural unit on the broad canvas of India. The words "nation," "nationality" and "people" were freely used in the speeches and writings of eminent Indian leaders like Sayyad Ahmad Shahid, Sayyad Ahmad Khan, Hali, Shibli, Maulana Muhammad Ali and Allama Iobal to denote the Indian Muslims and to focus attention on their distinct national identity.

The idea of a religious community entitling itself as a nation could hardly fit into the prevalent Western concept of nationalism in which considerations of race, language. or territory occupy an important place. The Indian Muslims did not come from a single racial stock, nor did they manifest any linguistic similarity. On the other hand, they comprised a host of linguistic groups possessing certain well-defined characteristics; they differed considerably from each other in social customs, food and even national predilections.

What explained the concept of Muslim nationhood were not these mundane factors but a spiritual principle which Iqbal termed as the ethical ideal. This ethical ideal, as Iqbal said in his Allahabad Address, does not regard man as an earth-rooted creature, bound by this or that portion of the earth. On the other hand, it regards man as a spiritual being understood in terms of a social mechanism, and possessing rights and duties as a living factor in that mechanism. Thus, it is not land, race or language that would go to constitute a nation. Iqbal visualised a nation as a living

soul, the product of a spiritual principle. And viewed from this angle, a people dedicated to a spiritual ideal, sharing a rich heritage of memories and possessing a desire to live together would fully qualify itself for the status of a nation.

Indeed, this spiritual factor more than others is basic to the very idea of a nation. It is not altogether absent even in the Western concept of nationalism. It is now generally agreed in the West that no polity can endure or make progress unless it is based on some set of moral principles and moral values. Thus even the Western national states are obliged to seek some moral concept from whatever source they can to base their actions and policies upon. Evidently, in their case, this source could not be other than the old Greek and Judge-christian traditions which serve as the fountainhead of all Western thought streams.

In the case of Indian Muslim nationalism, however, this ideological factor was of supreme significance and was represented by Islam. There could be no doubt that Islam provided the strongest link binding the Indian Muslims into a single living soul and thus welding them into a nation. It was Islam which, through the centuries, had developed in them a tradition of loyalties, emotions and discipline. Islam alone provided them the aspiration to dream and the energy to actualise their dreaming and the discipline to keep personal interests within the bounds of community goals.

And this sense of unity created by Islam was further heightened by a common history which the Muslims shared in the Indo-Pakistan subcontinent. They felt proud of the glorious victories won by their forefathers against formidable odds in the subcontinent; of cultural achievements that gave the world unique cultural and architectural a gems; of establishing empires like the Moghul Empire that either in territory or in splendour excelled every other empire in that age; of giving the subcontinent an administration that stood the test of time leading towards humane integration of diverse elements. They also shared the memory of the humiliation to which they were increasingly subjected since the beginning of the eighteenth century, the humiliation of defeat at the hands of an alien power and of their own subjugation. Nor could they forget the fact that they were treated with hostility in every walk of life by the dominant community living in

the subcontinent simply because they believed in Islam.

Thus when Igbal pleaded for a separate Muslim state in India. he was not asking for the creation of yet another independent territorial unit in the subcontinent. What he emphasised in his address was that the life of Islam as a cultural force in India very largely depended on its centralisation in a specified territory. The driving force behind the concept of Indian Muslim nationhood was, therefore, essentially ideological in character. It was not merely a question of establishing a state but of giving Islam a political and territorial expression. And it was on this plank that the Quaid-i-Azam subsequently launched the struggle for Pakistan. The creation of a state of our own, he said, was a means to an end and not an end in itself. The idea was that we should have a state in which we could live and breathe as free men and which we could develop according to our own lights and culture, and where the principles of Islamic social justice could find free play. The Quaid-i-Azam exhorted the Muslims to sacrifice their all in building up Pakistan as a bulwark of Islam and as one of the greatest nations.

On more than one occasion, the Quaid-i-Azam tried to elaborate the theoretical basis of Pakistan which had earlier been spelt out by Iqbal. He tried to impart a definite meaning to the Muslims struggle for territory and to provide the motive force so essential to carry it to a fruitful end. The Quaid-i-Azam knew that without an intellectual basis to nourish and sustain it, no movement stood any chance of success. He knew that, devoid of its ideological content, the movement for Pakistan would fail to draw any support from the Indian Muslims. And the very fact that this movement galvanised a scattered community into a determined, united nation, which ultimately wrested its freedom from unwilling hands, goes to prove the existence of a powerful ideological force behind it.

The object of the Pakistan movement, it cannot be over emphasised, was not the separation of a few provinces in the subcontinent. If it were merely that, the Muslims of the minority provinces would never have gladly agreed to bear the main brunt of the freedom struggle. For, no one can deny the fact that the Muslims of these provinces were the greatest sufferers, both before and after partition. They knew that they would stand to gain

othing, indeed might lose everything, if Pakistan was created.

Indicate they joined the Muslims of the majority provinces wholebuledly in their struggle simply because the battle was not for
irritory, but as Iqbal put it, for the preservation of the life of
slam in the subcontinent.

Again, it was this ideological force that enabled the new state f Pakistan to survive the stresses and strains to which it was ubjected in the first crucial months of its existence. As a noted Vestern scholar on Islam then put it: "It is Islam alone that solds the new state together. It is only this Islamic quality that can call forth the morale and loyalty without which it would never lave survived its first six months and would hardly survive the numerous other challenges with which for some times it would loubtless continue to be faced."

If, as Iqbal visualised, the ethical ideal or the spiritual principle was the very fountainhead of the concept of Indian Muslim nationhood, there can be no doubt that Pakistan can organise and build herself up only by honouring that principle. In other words, it is only in the Islamic atmosphere which facilitated her birth, that Pakistan can hope to survive and make progress.

Rooted as it is in the Islamic ideology, Pakistani nationalism can never hope to sustain itself on any other plank. Indeed, we know it to our own cost how a turning away from that ideology brought us to the verge of national extinction. We seemed to have lost sight of our destiny and loosened our hold on the basic ideology which had given birth to our country. We took the achievement of the immediate goal as the culmination of our march towards our destiny; we could not see the woods for the trees. We lost ourselves in a mad rush for power and pelf and completely forgot our ultimate aim. Materialism soon dominated our thoughts and actions and before long we started drifting into a spiritual vacuum.

A nation, no less than an individual, cannot hope to live without idealism, without that driving force which impels it forward to energetic action, to lift itself above petty material gains and to expend itself in the service of noble worthwhile ends. And when such a force ceases to be of any consequence in the life of a nation, a terrible crisis of character results as it did in Pakistan since the death of Quaid-i-Millat and particularly after 1953.



Indeed we have been through a period of the worst spiritual stagnation and moral degradation. Such were the depths to which we lowered ourselves that it had become a fashion to look down upon morality and good conduct, In such an atmosphere the very word "ideology" might come to be regarded as a taboo. No wonder the country almost came to the very brink of ruin.

Islam thus remains central to the concept of Pakistani nationalism. Through its ideological orientation Pakistan has presented a new concept to the world: ideological nationalism. And the measure of Pakistan's progress will be a measure of the soundness of this concept. Indeed, by putting this concept into practice honestly we shall not only be making a positive contribution to our generation but also paying a befitting tribute to he poet-philosopher Iqbal who dreamt of a Muslim state in the subcontinent and to the great Quaid-i-Azam Muhammad Ali Jinnah who crystallised that dream into a living, pulsating reality.

# GULSHAN-I-RAZ and GULSHAN-I-RAZ-I-JADID The Nature and Role of Reason

#### C.A. Qadir

It is said that Philosophy is the art of asking deliberative and significant questions. Significance is sometimes equated with meaningfulness which no doubt it is, but if by meaningfulness we understand the verifiability or un-verifiability of a proposition in the light of facts, we restrict thereby the range and scope of significant propositions and confine them to scientifically testable statements. In philosophy the term significance is to be used or should properly be used for all such questions or problems which touch the ultimate bottom of human life and raise issues which go deeper than the one raised by physicochemical sciences.

Questions can be raised at two levels-the physical and the metaphysical, to use Aristotelean phraseology. At the physical level, the questions are concerned with the phenomenal and mundane reality and can be very deep, as requiring a research by a host of competent scientists or a research extending over centuries of observation and experimentation. But, despite the tremendous importance that scientific research has, and the long laborious work and study that the scientists have to undertake the question that sciences raise, do not touch the ultimate bottom of life. They concern the physical aspect of life-very vital and very significant no doubt, but by no means does it comprehend the entire gamut of human existence. For the materialistically oriented world of today, science is everything and scientism the best type of philosophy. By scientism is understood a creed which firmly believes in the cogency, validity and relevants of science implying thereby that only science can provide genuine knowledge

<sup>1.</sup> Ethics for Policy Decision Wayne A.R. Loys Buinton Hall, 1961.

about every thing including of course man and society. Scientism, however, is a denial of all that is noble and sublime in life and also that which is amenable not through scientific techniques but through intuition.

At the second level, namely the metaphysical, such questions are asked as are not mundane or phenomenal in nature but are noumenal and of ultimate significance. When, for instance Omar Khavvam, in his Quatrains, asks, "who the potter and who the not" or questions death, by saying, "Surely not in vain, my substance from the common earth was taken, that he who subtly wrought me into shape should stamp me back to common earth again", or when he demands explanation of the discrimination on the earth, by making an ungainly vessel say, "they sneer at me for leaning all awry. Did the hand of the potter shake?" or when he doubts the existence of hell by saying "they talk of some strict testing-pish, he is a good fellow, and it will all be well". Omar Khayyam is trying to know how ultimately every thing is going to turn out or what in short is the nature of metaphysical reality. To distinguish the nature of scientific enquiry from the quest of a metaphysician it is sometimes said that while a scientist raises questions, a metaphysician is concerned with riddles. Life and death are great mysteries for human being and when an effort is made by a metaphysician at the metaphysical level to offer an explanation of them in human language, it is mystery from whose face he is trying to lift veil. It is for this reason that procedures and techniques of physical science fail when dealing with supersensible reality. No amount of scientific observation and experimentation can ever resolve the mystery of life and death or that of hell and heaven. But because of their inacessibility to the methodology of strict sciences, it cannot be held that the issues raised by Metaphysics are of no account or that they are no questions but moods and fancies of human beings in their hours of distress and helplessness.

To clarify further the type of questions that philosophy raises in contradistinction to the questions generally raised by the illiterate and the untutored, it can be said that philosophical questions are deliberative, meaning thereby that they are the product of deep thinking and can be resolved through deliberation or deep thinking alone. For instance, the first question of

Omar Khayyam, who the potter and who the pot, is a question about the creator of the universe and the nature of the creation. It is also a question about the relation which the creator has with its creation and of the distinction between the two, if any. Omar Khayyam, thus raises the question of the unity of Being as contrasted with that of the Duality of Being. The problem whether ultimately everything is one and the same or that there are differences is the age-old question of one and many. It is a deliberative question. It is the result of thinking and requires deliberation for its solution.

In Gulshan-i-Raz, Mahmud Shabistari, a poet, mystic and thinker of the thirteenth century raised metaphysical questions on the asking of a certain student and tried to solve them in the light of knowledge available at that time and also in keeping with the high traditions of Islamic mysticism. Generally speaking the Islamic mystics, that is to say, sufis believed that God alone is reality and therefore it is God alone that exists. In his Lectures, Allama Muhammad Igbal records the talk of two sufis. one of whom says that there was a time when nothing existed save God and the other replying that the same is the case even now. Since the only reality is God and all else a manifestation or an emanation, the apparent distinctions between the primal Source and the world is illusory. God is everything and everything is God. This belief goes by the name of Pantheism, according to which the ultimate reality being one, all else is but a mode, an appearance or a projection. The doctrine of Pantheism, in its extreme form, is not held generally by sufis, for not all of them were astute and consistent thinkers. Among the Western thinkers Spinoza was a pantheist and among the Muslim thinkers Ibn-i-Arabi was a thorough-going pantheist The Medieval mysticism of which Mahmud Shabistari is a product, is surcharged with pantheistic ideas and practices. In the Medieval Islam, it was lbn-i-Arabi whose thoughts were accepted and incorporated in the general body of literature particularly poetry and metaphysics.

According to Edward G. Brown, in the Gulshan-i-Raz, Shabistari asks fifteen questions. It may be mentioned, however, in passing that when these questions are elaborated many other

<sup>1.</sup> Literary History of Persia, Vol III Cambridge 1956, pp. 147-48.



questions crop up so that in reality the Gulshan-i-Raz is a discussions of all those issues that a student or a follower of sufism feels or countenances in his pursuit of gnostic knowledge. The questions are:

- 1. What is the nature of Reason?
- 2. Why is reasoning sometimes a duty, sometimes a sin and when is reasoning incumbent upon a mystic?
- 3. What am 'I'? What is meant by travelling into one's self?
- 4. What is meant by the Pilgrim and the Perfect Man?
- 5. Who is gnostic and who attains to the secret of unity?
- 6. Is the Knower and the Known one in essence? If so, can the knower have a sense of responsibility?
- 7. What does one mean when he says 'I am the Truth'?
- 8. When a creature is called 'united', then what does 'travelling' and 'journey' mean?
- 9. What is that Sea whose shore is speech and what pearls can be found in its bottom.
- 10. How can the 'Necessary' and the 'Contingent' go together? What is Quantity and Space?
- 11. Which part is greater than the whole? How can such a part be found?
- 12. How are Eternal and Temporal separate? Can we call the one as God and the other as the world?
- 13. How can the symbolical and the allegorical language be interpreted? What does it really mean when the 'eye', 'curls', 'down' and 'mole' of God are mentioned? What do 'stations' and 'states' mean when they are said to occur in the 'journey' undertaken by a mystic towards the ultimate source of every thing?
- 14. What do 'Beauty', 'Wine' and 'torch, really mean?
- 15. Is the talk about Idols, Girdles and Christianity tantamount to talking about infidelity? If not, how should it be taken?

If one were to put all these questions in philosophical language, one would say that they are questions either concerning Epistemology or Ontomology. There are some questions about the nature, the possibilities and the limitations of human knowledge including reason and some about the ultimate nature of reality. When, for example, Shabistari discusses is the nature of the reasoning process and the role of discursive reasoning in the realm of subjective and objective reality or when he is dealing with the problem of reaching the ultimate truth, he is concerned with epistomological problems. When on the other hand, he is dealing with the problem of One and Many, Transcendentalism or Immanentism, the nature of the three-dimensional world, human destiny, life after death, creation, and pantheism, he is raising ontological questions. There are many other problems that he raises incidently. He asks about the nature of the supraspatial and supra-temporal reality, the distinction between the Observer and the Observed, whether numbers are absolute or relative, the difference between prophetic and mystic consciousness and the meaning of 'far' and near', 'great' and 'less', and 'part' and 'whole'.

It can be easily seen that the questions posed by Shabistari are the ever-recurring questions of Philosophy. Right from the beginning, the questions of human destiny, creation of the world and the nature of the universe have occupied the attention of the philosophers of every age and of every country. Among the Greeks a person who knew who created the world, what its attributes are and what relation it bears to what it created, and also knew whether the story of a human being ends with his/her physical death and whether the world is basically and essentially spiritual or material was regarded a 'wise', a sage or a philosopher. Shabistari raises precisely these questions and many other hesides showing thereby his allegiance to the 'past' and also to the "present" in which he lived. The 'present' for Shabistari is the 'past' for Allama Muhammad Iqbal and the 'future' for the Greeks. The 'present' they say, is a razor edge dividing the past from the future. What is 'present' now, becomes instantaneously nast. Hence the present is over determined, not by the time-span it occupies, for the time-span is incredibly small but by the will of the people. The important point to remember is the relative and contingent nature of the 'present'. The 'present' dies every moment and comes into being every moment.

The 'present' of every age is constituted by the aims and ideals as well as the hopes and disappointments of the people of that age. In some cases there is a leading idea which epitomises the psyche of an age and so guides and inspires it. It may be said

that the leading idea of Shabistari's age is the metaphysical one. as inherited from Plotinus through Ibn-i-Arabi with modification introduced by the Islamic way of thinking The idea of Wahdatul-Wujud seems to be the dominant idea and it is in reference to this idea that all else is explained. Ibn-i-Arabi is a staunch supporter of this idea and also of the theory of emanations. a necessary corollary of this creed in explaining the nature of the ultimate source and the emanation of the world, Ibn-i-Arabi takes recoarse to Muslim terminology and thought and so presents a picture of the metaphysical reality in a way which does not sound bizzare to the Muslim ear, but a closer look can detect departure in it from the strict orthodox point of view. Hence in the history of Musilm thought, one finds many thinkers taking up cudgels with Ibn-i-Arabi and holding the doctrine of Wahdatul-Wujud as a heresy. But it can be said that inspite of what the opponents say, the doctrine of Wahdat-ul-Wujud has remained the corner stone of all types of sufistic thought. persian as well as Urdu poetry is surcharged with the idea of unity of Being and the concepts related to it.

It is however important to note that every thinker including Shabistari had his own 'present' and he accordingly refused to acknowledge any other 'present, no matter how powerful and meaningful it once was. Nor did Allama Muhammad !qbal, for he wrote Gulshan-i-Raz-i-Jadid, that is to say, a new 'Garden of Mystery'. Allama Muhammad Iqbal has used the word 'jadid'. which not only means new and fresh, but also modern. Hence Allama Muhammad Iqbal attempts in Gulshan-i-Raz-i-Jadid an interpretation of the mysteries of theosophic thought in the light of modern knowledge as available to him. Allama Muhammad Ighal could not accept the "present" of Shabistari as his "present". What was 'modern' for Shabistari was not 'modern' for him, for there was a distance of seven centuries between them. Knowledge ever advances though the speed of its advancement was never so great as it is now. It is said that the quantity of knowledge doubled in the fifteenth century but after the invention of the press, the revival of Learning as well as the development of the rapid, easy and quick means of communication and transport, the speed of the development of knowledge increased tremendously, so that now knowledge doubles every

five years. Allama Muhammad Iqbal in writing Gulshan-i-Raz-i-Jadid, acknowledged the advancement of knowledge during his time and the need of writing afresh whenever a significal change takes place in the body of knowledge. Allama Muhammad 1qbal not only wrote a new Gulshan-i-Raz but also wrote a Reconstruction of Religious Thought in Islam inspite of the fact that there had been Reconstructions of Religious thought in the past. Every philosopher of Islam attempted a reconstruction in the light of knowledge of his own time. Mutazilites, Asharites, the great Moghal king Akbar, Shah Wali Ullah, Sir Sayyed Ahmad Khan, and a host of others who initiated new movements of religio us thought in Islam reinterpreted Islamic thought in the light of scientific and philosophic thought of their time, and the requirements of their own age.

Unfortunately for static, unprogressive and unthinking people, the 'present' of the 'past' remains the 'present' for them. For them the 'present' of the bygone times perpetuates itself and covers the 'presents' of the future. This however is a grievious mistake. The 'present', as observed already, is a razor edge having no dimension of its own, except the one given by people and so constituting what is called the "spacious present". Allama Muhammad Iabai never thought the 'present' could be perpetuated, and that is why he held that with the advancement of knowledge a fresh and a better reconstruction of religious thought in Islam could be offered. The same he would say about his rendering of Gulshan-i-Raz in modern diction of his time. Between the Gulshan-i-Raz and Gulshan-i-Raz-i-Jadid there is a distance of seven centuries and between Allama Muhammad Iqbal and us there is a distance of seventy years, but from the point of view of knowledge, the distance between us and Allama Muhammad Inbal is the same as it was between him and Shabistari. Hence both his Reconstruction and Gulshan-i-Raz-i-Jadid need fresh thinking.

Allama Muhammad Iqbal admits that though the questions in their philosophic aspect are the same yet their understanding and their solution would be different. Iqbal Says:

<sup>1.</sup> Gulshan-i-Ras-i-Jadid p. 145/537

Shabistari wrote, as a result of the invasion of Tatars and the havoc it wrought in the intellectual, social and spiritual life of the people, But after him for centuries no one was born to cognize and to understand the new challenges that arose now and then. It was Allama Muhammad Iqbal who realized the meaning, the significance and the extent of the revolutions which came about in his own time due to the colonisations of Asia by the Western powers Since the revolution of his time was different from that of Shabistari, a new challenge had arisen, necessitating rethinking and reconstruction. Allama Muhammad Iqbal has accordingly offered an explanation of the problems raised by Shabistari in the light of the revolution that had come about in Muslim thinking due to the secularisation of knowledge and the acquaintance with new instruments and techniques for identifying, sifting and evaluating data. Iqbal Says:

Iqbal insists that his rethinking should not be regarded as simply a new poetical rendering of Shabistari's Gulshan-i-Raz. His rethinking is an exploration in the realm of *Khudi*, it is in fact an 'inner fire', an exhibition of the 'pangs of the heart'. He supposes that if Gabriel were to read what he has written, he would cry.

In Gulshan-i-Raz-i-Jadid, Allama Muhammad Iqbal has employed the terminology of Shabistari but has given it a new meaning. Allama Muhammad Iqbal has not discussed all the questions of Shabistari but has chosen a few and showed how his interpretation differs and why it differs. It will be seen that Allama Iqbal's interpretation registers a real advance in knowledge.

<sup>1.</sup> Gulshan-i-Raz-i-Jadid, p. 146/538.

<sup>2.</sup> Ibid p. 147/539.

#### Gulshan-i-Raz and Gulshan-i-Raz-i-Jadid

In this article it is not possible to compare and contict Iqual and Shabistari on all points raised and discussed by the That would be too lenghty and would require a separate bo I am limiting myself to one question, namely at the first one, who concerns the nature, the limits and the source of human knowledge. It will be evident that this is a question of epistomok and lies at the bottom of all metaphysical knowledge. In philosophy of the Anglo-American world, it is epistomok that is reigning supreme, while ontology has been thrown in the background.

The first question as stated is:

The term used by Shabistari is 'fikr' which has several meaning like deliberation, thinking, reasoning, rationality etc. It wor be clear that in the sense of delibration, 'fikr' becomes instrument through which thought process can be carried on its logical end. With Aristotle and his followers. Logic was organon, an instrument which could aid thought and lead it its right path. When Bacon replaced deductive method of enqu by the inductive one, he called it Noum Organon, meani thereby, a new instrument. Hence it was never the intention the logicians, barring a few one, that Logic gave any informati about any thing. It was regarded as purely formal, dealing w the 'shape' of arguments, not with the matter of arguments or 1 content of knowledge. There were some logicians who thous that the laws of Logic were the laws of reality, that the laws Identity, non-contradiction and excluded middle were true thought as well as of reality. But this point of view was severe criticised by mathematical logicians who took logic on t analogy of mathematics and held that both logic and mathemat had their stand on certain definitions which do not necessar reflect the nature and complexion of physical reality as it When Euclid defined a point as something, having neither dep nor length, nor width, he was not giving the definition reference to any physical reality, for there can be no point, if

- 大きな神のなかいとうでん

1、1の大学の大学の大学を1、1

<sup>1.</sup> Gulshan-i-Raz-i-Jadid, p. 148/540.

is actually drawn on a piece of paper, which had neither depth, nor length, nor breadth. In Radd-ul-Mantiquen, Imam Ibn Taimiyyah, has precisely taken this position. He is of opinion that logic is emptysof content and can yield no knowledge of external or internal reality. In logic, Ibn Taimiyyah is a nominalist which, by the way is the standpoint of Russell and of many other mathematical logicians.

In Radd-ul-Mantiquen. Imam Ibn Taimiyyah, is concerned with the refutation of Aristotelian Logic as Imam Ghazaliof Aristotelian Philosophy. Though the primary aim of both these thinkers was to clear the way for the justification of religious beliefs and dogmas, indirectly and negatively, by demolishing what the philosophers and logicians had claimed to be true, they nevertheless succeeded in making any points which are cogent even today. But their aim was not to demolish philosophy or logic as such. Logic is an instrument of enquiry and no enquiry whatever its motive, can proceed, an such without following the laws of right thinking. When therefore Shabistari or Allama Muhammad Iqbal denounce reason, it cannot be reasoned as an instrument of enquiry, for otherwise their own 'denunciation' would stand condemned, as being without logic, that is to say, without sense and meaning.

Deductive logic as an instrument of research and enquiry, is primarily, though not exclusively, used in mathematical sciences and inductive Logic, for the same purpose, again primarily, though not exclusively in empirical sciences. As research proceeds these two methods cooperate and jointly lead the enquiry to its successful end. Thus if enquiry is to be carried on in any domain of thought, religious or non-religious, it is absolutely essential that laws of logic be followed directly or indirectly.

As there is a widespread misconception regarding the role and function of reason in human thought, I want to pursue the matter a little further. The first question is, as Shabistari himself has pointed out, what the nature of *Tafakkur* or reason is. In answer it can be said:

1. Reason is creative. This point has been very well brought out by Plato when he says, "For generation of the Universe was a mixed result of the combination of Necessity and Reason. Reason overruled Necessity by persuading her to guide the

greatest part of the things that become towards what is best; in that way and on that principle this Universe was fashioned in the beginning by the victory of reasonable persuasion over Necessity (Plato 1957; 48 A Cormford,tr). In this contrast which Plato suggests between reason the guiding and controlling activity, and necessity the blind, compulsive force, the creative role of reason becomes obvious. It is through persuasion, that is, through working with natural forces and not by opposing or negating them that reason creates. It encourages some forces, redirects others, it combines and balances some, changes others. Thus it brings order out of chaos. The forces of necessity pushing about aimlessly and at random are organized into enduring structures. These structures are always breaking down, so the task of reason is never finished; there is always repair work, correction, adjustment left to do.

- 2. Reason is the discovery and the application of rules to cases. Man is distinguished from the animals by this rationality and this consists in the ability to apprehend general principles and freely act on them. Animals, in contrast, perceive only particulars and have therefore no free-will. The general principles, man apprehends, are part of the nature of things, they are eternal and universal. Kant says, "Everything in nature works according to laws. Rational beings alone have the faculty of acting according to the conception of laws, that is according to principles . . . the deduction of actions from principles requires reason".1
- 3. Reason is calculation-adding and substracting. Hobbes says, "When a man reasons he does nothing else but conceives a sum-total, from addition of parcels; or conceives a reminder from subtraction of one sum from another... reason in this sense is nothing but reckoning, that is adding and subtracting.<sup>2</sup> This conception of reason is basic to the theory underlying the construction of decision-making machines, since these machines operate by addition, subtraction and simple comparison.

It may be held that rationality or reason works differently in different spheres. It is creative in social and political matters, it is the application of law to cases in legal and moral reasoning

<sup>1.</sup> Paul Diesing in Reason in Society, Illinois, 1962, p 245.

<sup>2.</sup> Leviathan, 1939, p 143.

and it is calculation in technical and economic spheres. Thus the three conceptions of rationality work differently in different departments of human knowledge, but basically they are not incompatible. The difference is primarily in emphasis. Each approach must eventually include the other within itself in some fashion. We can look at reason from a different angle and say that it has three functions;

- (1) It can generate purely non-empirical or a priori ideas. When Euclid said that a straight line is the shortest distance between two points, he was intuiting an idea for which there was no empirical ground. The earth being spherical and not flat, it was not possible to draw a line which could be called straight in the light of what Euclid had said. Any line drawn on the surface of the earth must have curves, because of the spherical nature of the earth and so could not be the shortest distance between two points. In the same way when Euclid said about point that it had neither length, nor breadth, nor depth, he was defining point without reference to empirical reality, for in the real world there could be no point without length, breadth and depth.
- (2) Among the priori ideas reason establishes necessary and universal relationship. For instance, it is reason which tells us that all equilateral triangles are equiangular, that is to say, that it is on the strength of reason that it can be said that all triangles whose sides are equal have also their angles equal. In sciences nearly all concepts are non-empirical and the relation established between them is the work of reason.
- (3) It is reason which enables a person to draw inferences. Since the nature of intellectual disciplines is not one and the same, reason works, as shown above, in different manners in each one of them. In some it works deductively, in some inductively, in some it creates, while in others it calculates or works through application of laws to specific cases.1

From the nature of reason as creative, calculating or implementing laws, or from the function of reason as intuiting a priori concepts or establishing necessary relations between such concepts or in enabling human beings to infer there is nothing that can be singled out for ridicule, criticism or denunciation. Reason

<sup>1.</sup> See Broad C.D., Five Types of Ethical Theory.

is needed to denounce reason and therefore reason cannot be denounced in the last analysis, for how can reason be denounced through reason?

When Shabistari denounces logic or reason it can not be reasoned as defined and described above but it is, as he says, as employed in the domain of religion, to prove and to seek God. Shabistari says:

It means that Logic cannot open the door to God. To know and to understand God, there are doors other than the one of Logic. Again he says:

This couplet supports the above idea that reason is incapable of reaching God. In order to reach God, some other method has to be devised.

Shabistari's denunciation of reason can be understood in the light of the objective he has fixed for reason. He thinks that the primary, if not the sole function of reason is, to lead a person from untruth to truth or to enable him to percieve the whole in the part. This definition of reason is not in accord with the one usually found in books of logic or philosophy. Shabistari is conscious of it, but he says that all other definitions of reason as found in books and accepted by all and sundry are conventional and customary but that his definition, is original, in the sense that it is a product of his own research and thinking.

When Shabistari accepts a definition of reason which suits his way of thinking, he stands philosophically on sure grounds, for all definitions are man-made and accepted, because together with other definitions of a certain type, they have the capacity to generate new idea or schemes of ideas. Euclid, for instance, laid the foundation of geometry on the basis that a straight line could be drawn on the surface of the earth. Those who differed from him and thought that this could not be done as the earth was not flat but spherical, laid the foundation of non-Eucleadan



<sup>1.</sup> Gulshan-i-Raz, Mahmud Shabistari.

<sup>2.</sup> Ibid.

geometries. What is different in both these systems is the initial assumptions, together with their definitions. That both these systems have their own valid system of deductions does not invalidate the claim that both are man-made and that both stand on certain assumptions and definitions about which there is nothing sacrosanct. If therefore Shabistari has adopted a certain definition of reason together with its objectives, there is no harm provided it generates a system of ideas and assists in the flow of ideas. It is undoubtedly true that religiously considered the object of knowledge should be the realisation of God, but to say that the object of reason is to attain God looks odd, as reason is simply an instrument of knowledge and as such it has no objective save to assist thought in its journey from untruth to truth. In Muslim thinking much confusion has arisen because of the fact that reason and knowledge have not been properly differentiated and consequently what is true of one has been attributed to the other.

Shabistari thinks that reason is faulty since no philosophical argument for the existence of God has ever turned out to be valid. He is of the opinion that the effort to reach God through the manifestations of God is misleading, since whatever receives light from God, who is the Source of all existents and therefore the existents can throw no light on the primal source. The argument as stated is spacious, but there is no denying the fact that no argument for the supersensible reality can be built on the basis of what is true of the sensible world. The sensible and the supersensible worlds differ fundamentally and essentially; hence nothing that is true of one can form a basis for drawing inference about the other. So far Shabistari is right, but he is not right when he says that all the 'signs' or the manifestations of God can prove is that the world is not absurd, that is to say, without reason or logic. Existentialist philosophers of today would take exception to this statement. Both Albert Camus and J.P. Sartre together with other existentialist thinkers hold that no reason can be found why what happens should happen. There is facility but no necessity.

Shabistari is also right in holding that knowledge gained through the channels of sense-organs and reason is utterly inadequate or should we say, utterly irrelevent to the knowledge of God. Indeed the much maligned logical positivists said nothing but what Shabistari has said. Only logical positivists put the matter in modern terminology and maintained that no proposition could be true as had no empirical verification. Since empirical verification is possible in the case of sense of knowledge, the data received from sense-organs can never be appropriate for reaching God—a supersensible reality and so incapable by definition of empirical verification. Those people who condemn reason should consider:

- 1. If reason has ever claimed that it is the organ of God's knowledge,
- 2 If reason has ever held that its findings are final.
- 3. If reason has ever maintained that the data on which proofs for the existence of God rest, can not be improved, or that new disciplines cannot arise throwing fresh light on the problem. Indeed Para-Psychology and Occultism have supplied fresh data to philosophers and religionists to think and to draw inferences.

To these considerations, there is only one answer and that is in the negative. No philosopher has ever held that reason is final or that it is the gateway to God-knowledge. All philosophers worth the name, have recognized the limitations of reason and have used it where its competence is acknowledged.

Allama Muhammad Iqbal agrees with Mahmud Shabistari in thinking that the source of true thought in man is his 'Qalb'-ususally translated as heart, and thought is the Light which is present in the heart. It is through that light that the absent is converted into the Present. Our bodily existence is bound up with time and space, but the light is supra-temporal and supra-spatial. The assumption behind this idea is that though the light resides in the body which is material and so subject to the laws of Time and Space, yet the light which illumines the hearts of men and turn them towards the Almighty is above time and space. The entire world is a manifestation of this light.

About the characterisation of Qalb, Shabistari and Iqbal differ substantially While Shabistari supposes that Qalb is meant to reveal the world within, Iqbal thinks that it reveals not only the inner reality but also the outer reality. The extension in the application of Qalb in Iqbal comes about as a result of a large

number of physical, biological, psychological and social sciences that had come into existence during Iqbal's time but were not present in Shabistari's time. These sciences are the product of observation and experimentation with the help of sophisticated instruments and techniques, not available before the nineteenth century. These sciences together with the technology they had given birth to had caused an intellectual revolution in European countries and had enabled the Europeans to control the forces of Nature. Igbal was conscious of the fact that in the twentieth century it was as essential to subjugate the forces of nature. which constitute the world without as it was to conquer the forces within which Constituted the world within. Hence to confine Oalb to the inner world only and to exclude from it the objective world was suicidal. The shift from the subjective to the objective and the extension in the meaning of Qalb so that it covers both subjective and objective, marks the triumph of a spiritual cum material point of view. Igbal accordingly says:-

lqbal however thinks that in the conquest of the subjective and the objective world, the priority belongs to the subjective world. First the inner world is to be ordered, refined and oriented towards the source and then the task of the subjugation of external forces can be taken in hand, In religion as well as in mysticism, the spirit takes precedence over the nature and therefore it should be attended to before anything else. Iqbal says:

For Iqual both the objective (Alam-i-Afaq) and the subjective (Alam-i-Anfas) are important and should be made to serve the interests of life.

<sup>1.</sup> Gulshan-i-Raz-i-Jadid p. 19/541,

<sup>2.</sup> Ibid p. 150/542.

Shabistari is the product of Mideaval philosophy and mysticism, popularly known as Scholasticism and could not 20 beyond the inner subjective world of reality. But despite his mystic learnings. Shabistari could not ignore the objective world and therefore held that though the application of reason in the domain of religion is a sin, it is not so when used in the field of material reality. Shabistari however believed that it is the spiritual world that really matters and the material world with all its charms and variegated phenomena, is but an illusion. Accordingly he built his argument for the spiritual world on the basis of the Illusory character of the phenomenal world. Igbal's procedure is different. His argument for the spiritual world does not rest on the illusoriness of the phenomenal world. He fully realizes the importance of the sciences and the conquest of nature for the advancement and enhancement of life. For him both the sense knowledge and rational knowledge are true within certain limits and have to be sought by all means at our disposal. It is only that in seeking God, a different organ has to he utilized, as sense-knowledge and reason are incompetent. Shabistari taking his stand on Ibn-i-Arabi's philosophy could condemn the external world as illusory, ephemeral and an obstacle to spiritual advancement, but Allama Muhammad Igbal could not do so, for in the period of seven centuries that separated these two thinkers, knowledge had advanced considerably. Hence he was constrained to attach value to objective as well as to subjective knowledge. Gone were the days when a saint, a sadhu, a guru or a sufi was alone looked up in society. Now the scientist, the philosopher and the thinker had as much claim to public esteem as any body else. The experimentally tested knowledge was extolled, in some cases above the subjective data. This was not so in Shabistari's time. That is why Shabistari, holding the aim of knowledge as union with the ultimate source of life, recommended withdrawl from the world of objective reality. Both Plato and Plotinus recommended such a view of life and Muslim thinkers who followed in the footsteps of these two great thinkers were so much enamoured of the so called world of reality that they held in derision what they called the world of appearance and condemned it as illusory, insubstantial and utterly worthless. Iqbal could not subscribe to this

view, and was, as a result, deadly opposed to the classical spirit of Greek thinking and the anti-worldly attitude of the mystics. (For details refer to Allama Muhammad Iqbal The Reconstruction of Religious Thought in Islam, Lahore, 1965, Chapter V. The Spirit of Islamic Culture).

Despite the fact that Iqbal does not consider reason an instrument to reach God and dislikes the supremacy of reason over intuition or other means of mystic and prophetic knowledge, he does admit openly, the value of objective knowledge and regards the conquest of nature, an essential ingredient of the Islamic way of life. That is modern touch in him and is the consequence of the wide-spread influence of experimental sciences.

Since for Shabistari, the inner life alone constituted essence. it was but natural, that he should emphasise self-realization and therefore the individual as against society. In mysticism one can observe the tendency towards self involvement and personal development. A sadhu or a sanyasi would retire to jungles or to any other place away from the noise and din of cities and villages te engage himself whole heartedly in self elevation. The life of a recluse, a mendicant or a solitary, lonely wayfarer was preferred over the life of social responsibilities. Shabistari recommends individual and personal development and attaches no importance to social living and the duties consequent upon such a living, Iqual was conscious of the fact that a human being was both an individual and a member of his own community Hence communal living was as much important to him as individual living. Very often it is said that among the Muslims of today what is lacking or at least weak is the social ethics that is to say, the sense of belonging together and a spirit of working in cooperation and in unison with others. This may be due to the fact that for centuries the monastic way of life was much extolled and regarded as the sole gateway to God and to His grace. Ighal. unlike Shabistari, recognizes that for full development both individual and social aspects of life have to be nurtured. Ighal may have received inspiration for this as well as for other points in which he differed from Shabistari from Islamic traditions but there is no doubt that his wide acquaintance with Western knowledge and the Western way of life had an impact on him

and so provided to him an impetus towards re-evaluation and reassessment of the problems and solutions of Shabistari in Gulshan-i-Raz.

In the end it may be said that though in certain respects there is similarity in the thinking of Iqbal and Shabistari on the nature and role of reason in human life, yet there is also a significant difference in their understanding, due to the advancement of knowledge in the seven centuries that separated these two thinkers, Iqbal's version is nearer to times but not the nearest as he is separated from us by a period of seventy years which from the point of view of knowledge and its advancement is as great as the period of seven hundred years that separated Shabistari from Allama Muhammad Iqbal.

## A MESSAGE FROM THE EAST

versified English Rendering

of

## **IQBAL'S PAYAM-I-MASHRIQ**

bу

### M. HADI HUSSAIN

The Payam-i-Mashriq, par excellence, bears witness to Iqbal's wide range of interests and sympathies. To translate the work of such a genius is an arduous enterprise and its difficulties can properly be appreciated only by one who has attempted to transmute the magic element of Poetry in one language to that of another.

Pages: xxiv+189 Price: Rs 33/-

IQBAL ACADEMY PAKISTAN
116-McLeod Road, Lahore

# IQBAL ON MARX

#### Shaheer Niazl

In the light of the Holy Quran, the world population or say the mankind is divided into two major groups, i.e. the theists (who believe in God) and the atheists (who do not believe in God). Beyond doubt Iabal was one of the keenest observers of the world affairs and he concerned very much with the expected consequences of the preachings of new gospels in this century. When we peep into the past we find that after the revolution in Russia in 1917, the writers and thinkers over the world were deeply influenced by the socialist slogans about the equity of human beings. It is evident that this revolution was basically against the tyrant Tzar, the Emperor of Russia, blood-sucking capitalism and humiliating Christian Church domination. The here of this revolution was Lenin, a great Marxist. Two outstanding urdu poets namely Iqbal and Hasrat Mohani were influenced to the extent of the merits of socialism without departing from the belief in one God and the teachings of the Holy Ouran. After the creation of Pakistan in 1947, I remember some of our progressive writers made an abortive attempt to prove that Iqbal was a socialist. The base of their contention were the following verses of Igbal:

اٹھو میری دنیا کے غریبوں کو جگا دو کاخ آمرا کے در و دیوار ہلا دو گرماؤ غلاموں کا لہو سوڑ یقیں سے کنجشک فر و مایہ کو شاہیں سے لڑا دو سلطانی مجمہور کا آتا ہے زمانہ جو نقش کہن تم کو نظر آئے مٹا دو جس کھیت سے دہتاں کو میسر نہیں روزی اس کھیت کے ہر خوشہ گندم کو جلا دوا

<sup>1.</sup> Bal-i-Jibreel, pp. 109-401/110-402.

The caption of this poem is 'Farman-i-Khuda' (God's Ordain) and it indicates that God is not pleased with the institution of Capitalism which is synonymous to cruelty and injustice specifically in relation to labour and wages. In Islam hoarding of the commodities and piling up the wealth in the vaults are regarded as sin and social crime. In the verses noted above God issues orders to His angels: 'Rise and awake the poverty-stricken people on earth and shake the wall of the palaces of richmen. Kindle a new fire in the hearts of the slaves and enable the poor sparrow to fight against eagle. Now the days of democracy are coming; therefore you destroy every sign of the yore, you find in the world. The corn-fields which are not for feeding of the peasants then burn every heap of wheat therein. There is no reason why the Elders of the Christian Church remain standing as intercessors between God and His creature; therefore remove them from their seats Igbal has uttered many verses about Marx and Socialism in Urdu and Persian languages. Here I quote some verses from his collection:

In this poem which is in the form of poetic dialogues between Satan (Iblis and his advisers (members of his high command). Iqbal vigorously attacks those religious leaders who are the pets of the Capitalists. In his opinion the present type of democracy in the East is nothing but a cover for dictatorship. In the following verse Iqbal calls Marx a Prophet or a messenger without divine revelation:

He, a Moses without divine manifestation; he a Christ without a Cross? and though not a Prophet or Messenger of God but has got a Book in his bossom).

<sup>1.</sup> Armaghan-i-Hijaz, (Urdu), p. 8/650.

<sup>2.</sup> Ibid, p. 8/650.

In Iqbal's 'Armaghan-i-Hijaz', the fifth adviser of Satan calls Marx, an Incarnation of Mazdak, a revolutionist of Iran before Islam who had introduceed a new type of Socialism which granted the freedom of sex without reservation of blood relations or private property. Wealth and women were common. No one could be the only master of a woman in his time but it must be kept in mind here that Marx or Lenin had no idea of such a sex free society. Marxism grants freedom of sex life but within the limits of regulations. Igbal's own words are:

Iblis (Satan) in his presidential address assures his lieutinants that the Socialism or Communism cannot disturb us due to the evils which are planted in the hearts of human beings and these evils cannot be removed in these systems. The only danger that we can confront in future is from Islam. Iqbal becomes very difficult for the narrow minded Muslims when he utters the following verse:

"I know as I am aware of the secret of the future that Mazdakiyat is not a menace ahead but it is Islam that worries."

Apparently the uerse seems to be pseudo-Islamic but the fact is reverse because in the following verses the Satan admits the importance of the Islamic Shari'ah which may defeat the Satanic powers therefore the danger for the Satanic designs is Islam and Islam alone. There is no other force on earth that may destroy evil.

#### Socialism:

Before we proceed further to discuss the views of Iqbal let us have an idea about Marx and Marxism, Communism and Socialism etc. After the Industrial revolution in Europe, the hydra-headed monster of Capitalism threatened the lives of

14. J. H.

<sup>1.</sup> Armazhan-i-Hijas, p. 10/652.

<sup>2,</sup> Ibid., p. 12/654.

the poor thus a social change became incumbent. Karl Marx (1818-1883 A.C.) who came forward with a new gospel called Das Kapisal (The Capital) was the son of a German Jewish lawver who became a Christian later on. Marx was educated in Germany and he remained under the lure of Hegel's philosophy of dialectical process which was for Marx a dominating factor in sociology. Marx as young man started his career as a working Journalists before leaving Germany for Paris (France) where he met French Socialists including Proudhon, St. Simon, Louis Blanc and Fourier but very soon he was disgusted and called them Utopians. Then Marx left France for London in the days of orthodox economists like Richardo, Here in 1848 the Manifesto of the Communist Party was prepared. It still guides the Russian Government today. Soon after its publication a revolution took place in Germany. Marx also took part in it but after the failure of this revolution he was exiled and from there he came to London. He started his research work in the British Museum, the abode of the revolutionists. The first volume of his marvellous book Das Capital was published in 1867. Marx lived in England till 1883 as a poverty-stricken person. He was then suffering, starving and could not afford to procure medicine for his dying daughter. Some people think that Marx was a blind follower of Hegel but this is not true. He disagreed with him on many points. Here I quote an example. Hegel was of the opinion that thoughts are more important than things, the real is the abstract ideal, hence ideals such as Nationalism creates institution like state. Marx contrarily observed: the ideal is nothing else than the material world reflected by the human mind and translated into terms of thought. It seems imperative at his juncture to take into considerations some of the fundamentals of Communism (Socialism is a lesser form of it). To abolish the institution of Capitalism it is necessary to nationalise everything to be controled by the government for the sake of equity and equality; therefore there should be no private property. Every citizen has an equal right to live according to his requirements and efficiency. The basic formula for the new economic order is C-M-C. Commodity-Money-Commodity), then it further emanates C-C.,

<sup>1.</sup> Democracy and its Rivals. Christopher Lloyd, Karachi, 1961.

M-C-M., M-M. and so on so forth. What Marx owed to Hegel was his concept of history as the evolution of society by means of dialectical process but the economic theory of Marx was of his own. Since Communism is a bit abstract in nature and needs revision as it was demanded even in the life-time of Marx by the revisionists, it seems practicable only in its premature form which is called Socialism. According to Lloyed Socialism is simply a tendency and not a body of dogmas.2 At the initial stage when it is implemented, it is positively a conglomeration of communism, capitalism and fascism because on the one hand it crushes the social evils but on the other hand it bans the freedom of speech freedom of thought and the freedom of the Press. At the same time the class struggle is not finished, it simply changes its style under the patronage of the ruling class. Peon and Premier are both equal as human beings but not equal in status. Such equality is a dream as yet That is why Bernard Shaw demanded simply the equality of income in Socialism and nothing else.3 However we once again return to Iqbal who pronounces about Socialism as under:

قوموں کی روش سے بجھے ہوتا ہے یہ معلوم

ہے سود نہیں روس کی یہ گرمئی گرفتار
اندیشہ ہوا شوخئی افکار یہ بجبور
فرسودہ طریقوں سے زمانہ ہوا بیزار
الساں کی ہوس نے جنھیں رکھا تھا چھیا کر
کھلتر نظر آتے ہیں ہتدریج وہ اسرار4

Another verse of Iqbal that needs clarification is as following:

(Trans: Marx the author of Das Capital; being one of the childrens of Abraham is also a Messenger but without Gabriel

<sup>1.</sup> World's Famous Books in outlines, London, 1946, p. 130.

<sup>2.</sup> Democracy and its Rivais by Lloyed, p. 112.

<sup>3.</sup> Ibid., p. 114.

<sup>4.</sup> Zarb-i-Kalim, p. 137/598.

<sup>5.</sup> Javid Nama, p.64/652,

i.e. Divine Revelation).

It should be borne in mind that the word 'Paighamber' (messenger) is composed of two Persian words, 'Paigam, (message) and 'Bar' (the Carrier) thus who carries any message is a messenger but in day to day use it never means the Prophet of God unless the world God is not added to it. What this verse means is that Marx is a man who gave a new message of economic order to the suffering mankind. He knew what suffering means because he suffered himself a lot. He himself starved and his child died without medicine. Iqbal was a very good critic and he did not simply admire Socialism but also criticised it in the following verses:

وہ یہودی فتنہ گر ، وہ روح مزدک کا بروز ہر قبا ہونے کو ہے اس کے جنون سے تار تار<sup>1</sup> غربیاں گم کسردہ انسد افسلاک را در شکم جسویذ جسان پساک را<sup>2</sup> دین آن پیغمبرے حسق اساشسناس بر مسساوات شکسم دارد اسساس

- (i) In the verse from 'Armaghan-i-Hijaz', he calls Marx the Incarnation of Mazdak who had freed man from morality in Iran before the advent of Islam. In Mazdakiyat there was no private property and no privacy of sex, Woman was for one and for all. Mazdak was killed by the king because fornication had become a popular fashion rather an order of the day in Iran.
- (ii) In the Persian verses noted above, Iqbal criticises Marx for placing the foundation of equality on stomach (Shikam) i.e. the physical needs and for the same reason the calls him a messenger unaware of the truth (پیفمبرے عن ناشناس). Now it becomes clear that Iqbal was not at all a Socialist.

#### Muhammad and Islam

Sigmund Frued, the founder of modern sex-psychology once said that human life passes through three distinct psychological

<sup>1.</sup> Armaghan-I-Hijaz, 10/652.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 64/652.

phases; superstitition, religion and science and now being the era of science, all the religions are out of date. But he is absolutely wrong because a divine religion generally and Islam particularly are not the psychological phases of human life. Islam is not a social, commercial or a political revolution or reaction confining itself to a particular or specific field or walk of life. It is a natural urge to know the self, it's origin and its relation with the Originator. It is evident that a code of morality is always necessary for the solidarity of a nation. No nation can survive without a law. It is an incontrovertible fact that the life of the holy Prophet Muhammad (Peace be upon him) was the most perfect life, a human being could lead on this earth. Humanitarianism and social justice for which people cry so much were perfectly translated into action that we can witness in the life of the holy Prophet Muhammad (Peace be upon him). He was just. truthful and trustworthy (Ameen) and he taught the same to mankind in the name of one God Almighty.

Before coming down to Iqbal's own remarks about the social justice in Islam, I should make it clear that the Islamic structure of social justice is altogether different from all the Isms in the world. In nature Islam is neither democracy nor dictatorship (or kingship) and in it there is no accommodation for Communism. Socialism. Capitalism or Feudalism etc. (for detailed discussion see, 'Islam, The Mis understood Religion' by Mohammad Outb. Kuwait edition). Islam is not the religion for extremists at all: it is rather a balanced middle way of life. In Islam a Muslim can have private property but for his own needs only i.e. a house to live with family but not for rental purposes because rent is also a kind of interest since no tenant can become the owner of the house for which he has already paid a sum more than it's real cost, in the form of rent for so many years of his tenancy. He does not become even a share-holder or a partner in this property therefore it is un-Islamic way of dealing. It is a social iniustice also. A Muslim is allowed to earn and save little money for himself and his family but hoarding and the accumulation of wealth to keep in steel boxes for years together is not allowed. The money should remain in circulation so that all the men are benefitted by it. There is a freedom of thought and action within the religious limitations and there is no compulsion in Islam.

In civil life an ordinary Muslim is free to question the greatest Caliph of Islam, if he is in doubt about anything. As human beings all the rulers and the ruled are equal and they are the servants of the people and not the Masters. All the things belong to Allah who is the real master of this universe. Iqbal has emphasised this point in this verse:

(What more can be a change in thought and observation that the land belongs to Allah and not to the kings).

According to a tradition of the holy Prophet one should pay the wages of a labour before his sweat dries. Islam has given full protection to an employee. Women are free to marry and remarry and to have a divorce. She can have property and she shares inheritance. Man is allowed to have four wives in case of war, when there are many female war prisoners with children or when there are more women in number than men in a Muslim society whatever the cause may be but the men are bound to do justice to all of them and treat them equally The maximum number of wives is four. The Quraishites cried for the basic changes brought by the Prophets as Iqbal speaks of in the following verses:

'His creed cuts through the rulership and I neage of Quraish, denies the supremacy of the Arabs; in his eyes lofty and lowly are the same thing. He has sat down at the same table with nis slave. He has not recognised the worth of the noble Arabs but associated with the uncouth Abyssinians: redskins have been confounded with the blackskins; the honour of tribe and family has been destroyed. This equality and fraternity are foreign things. I know very well that Salman is a Mazdakite'2

This is the cry of Abu Jahl in 'Tawasin-i-Muhammad' in lqbal's "Javid-Nama". One gathers from these verses that the proud Arabs were not prepared to accept the philosophy of social justice. It will not be out of place here if I quote a saying of Hadrat 'Umar bin Al-Khattab, the second righteous caliph

<sup>1.</sup> Armaghan-i-Hijaz, p. 13/655.

<sup>2.</sup> Javid Nama, Bng: Trans. A.J. Arberry London 1966 pp. 51, 57.

of Islam who said on an occasion :

'If I could find a chance in my life-time, I will put all the people on equal footings economically according to their talents and needs'.

The word 'Babban' ([4]) means method (tariqah), way of life (rawish) and a kind (qism) according to Arabic lexicology. Salman Farsi and Abu Zar Ghifari were also of the same opinion. It should be borne in mind here that Salman of Persia was one of the Companions of the holy Prophet and he was not at all Mazdakite as Abu Jahl cried. However social justice is the need of the hour. The Muslim states should not play in the hands of the capitalists because Capitalism is also pseudo-Islamic. Neither Communism nor Capitalism. Iqbal is for Islam, the religion revealed to him by Allah as the last and hence the most perfect code of life for all humanity.

<sup>1.</sup> Lughat-ul-Hadis, Allama Waheed-uz-Zuman, Aram Bagh Karachi-Vol: II p. 7.

# ARMAGHAN-I-HIJAZ

versified English Rendering

by

Q. A. KABIR

This is the first translation of its kind. The entire translation has been done in Iambic pentagon meter with hundred percent rhymes; still contains fine examples of catalectic and tetrameteric styles as well.

Pages: vi+157 Price: Rs 30/-

IQBAL ACADEMY PAKISTAN
116-McLeod Road, Lahore

# WAS IQBAL A PANTHEIST?

## Nazir Qaiser

#### What is Pantheism

Pantheism (Pan-, 'all', & theos, 'God', & ism), is the doctrine according to which "God is everything and everything is God" It is termed as Hama Ust in Persian literature. Wahdat-ul-Wujud in sufism, carries the same meaning. Wahdat-ul-Wujud or Unity ism also identifies man, universe and God. Man dissolves hi ego or existence in the essence of God. He is just a drop o water which slips into the ocean and loses its individuality Shaikh Mohi-ud-Din Ibn-ul-Arabi clearly says in 'Fasus' "Being is One and the being of creation is nothing but the being o Creator". Ibn-i-Arabi is the leading upholder of this concept. Thus Pantheism, Hama Ust and Wahdat-ul-Wujud are synony mous. Dr. Khalifa Abdul Hakim rightly says that Pantheisn "maintains that all things are God or 'All' is God, which is exactly how Persian terminology describes it—Hama Ust, All is He The Arabic expression for it (Wahdat-ul-Wujud, 'The Unity o Being') is tinged with metaphysics and is a philosophical way of putting the same simple idea".2 This concept of Wahdat-al-Wujuc is understood still in a better way, if read along with the oppos ing philosophy of Wahdat-al-Shahood, which means everything is not God but from God.

## Iqbal was not Pantheism

Iqbal was not a pantheist. His view of human self, his concept of fana, God's relationship to man and universe, his dynamic philosophy, and his writings against pantheism—all stanctestimony to his anti-pantheistic position.

<sup>1.</sup> Tarikh-i-Tasawwuf -e-Islam, p. 307.

<sup>2.</sup> The Metaphysics of Rumi, p. 139.

(1) Human Self: Iqbal believes in the reality of the human self. To him, the self is a fact. Iqbal says:

اگر گوئی گه من وہم و گان است نمودش چوں و نمود این و آن است بگو با من که دارائے گاں کیست؟ یکے در خود نگرآں بے نشاں کیست؟<sup>1</sup>

"If you say that 'I' is a mere imagination.
And its appearance is mere 'appearance.';
Then tell me, who is it that entertains these imagination
Then tell me, who is it that entertains these doubts
Just look within and think what this 'appearance' is."

To him, the self or the ego as a fact becomes more visible when "we appreciate the ego itself in the act of perceiving, judging, and willing." And "The main purpose of the Quran is to awaken in man the higher consciousness of his manifold relations with God and the universe". Dr. R.A. Nicholson rightly argues that the capacity for action which is vehemently advocated by Iqbal 'depends ultimately on the conviction that *Khudi* (selfhood, individuality, personality) is real and is not merely an illusion of the mind".4

Again, Iqbal regards the self as actuality, which when developed, brings revolutionary changes and attains tremendous power. Man<sup>®</sup>has not only to develop his own ego by adopting different measures but also to shape the destiny of the universe by establishing the kingdom of God on earth.

One of the most important characteristics of the self is its uniqueness, i.e. the personal individuality of man. Iqbal refers to 'Rabbi' (My Lord), used in the Quran as personal pronoun, To Iqbal it means to suggest the individuality and specificness of the soul.<sup>5</sup> While explaining this view Iqbal writes to Dr. R.A. Nicholson, "The moral and religious ideal of man is not self-negation but self-affirmation, and he attains to this ideal by

<sup>1.</sup> Gulshan-i-Raz-i-Jadid, p. 170/562,

<sup>2.</sup> The Reconstruction, p. 102.

<sup>3.</sup> Ibid., pp, 8, 9.

<sup>4.</sup> Igbal', Asrar-i-Khudi, (Trn) p. 11.

<sup>5.</sup> The Reconstruction, p. 103,

becoming more and more individual, more and more unique.1

If man's self is a fact and he possesses his own uniqueness and individuality according to Iqbal, then how it can be reconciled with pantheism which negates these characteristics of the self?

(2) Concept of 'fana': Iqbal's philosophy of Fana removes all doubts regarding his position as a non-pantheism. To Iqbal, ego is not to be dissolved. It is to be fortified. "In higher sufism of Islam unitive experience is not the finite ego effecting its own identity by some sort of absorption into the infinite ego: it is rather the Infinite passing into the loving embrace of the finite." Thus to Iqbal the ego is no soluble when fully developed. It is not a drop of water which slips into the ocean and gets lost. He says:

یه بحرش گم شدن انجام ما نیست اگر او را تو در گیری فنا نیست خودی گنجد محال است خودی را عین خود بودن کال است<sup>3</sup>

"It is not the goal of our journey to merge ourselves in His ocean. If you catch hold of Him, it is not fana (extinction)
It is impossible for an ego to be absorbed in another ego.
For the ego to be itself is its perfection."

## He further says :

The end of the ego's quest is not emancipation from the limitations of individuality: it is, on the other hand, a more precise definition of it.'4

To Iqbal the test of self-realization and the development of ego is the retention of individuality. "And the climax of this development is reached when the ego is able to retain full self-possession. even in the case of a direct contact with the all-embracing ego" Iqbal here gives the example of the Holy

<sup>1.</sup> The Secrets of the Self, (Trans) by Nicholson, p. xviii.

<sup>2.</sup> The Reconstruction, p. 110.

<sup>3.</sup> Gulshan-i-Raz-i-Jadid, p. 159/551.

<sup>4.</sup> The Reconstruction, p. 198.

<sup>5.</sup> Ibid., p, 118.

Prophet's ascension (mi'raj) when he viewed the very essence of God and his own self was retained. Again, in the Javid Nama he says:

'That man alone is real who dares— Dares to see God face to face No one can stand unshaken in His presence; And he who can, verily, he is pure god.'

To Iqbal, fana means the annihilation of those experiences which bar the revealing of the real self". He said in 1936. "When the Divine orders have penetrated the Ego so much that private tendencies and inclinations are no more left, and only Divine satisfaction is its goal, then, some great men of the Sufis of Islam have called this state of life fana . . . ." Dr. A. Schimmel explains it thus: "Essentially it is the annihilation of human qualities and their substitution by more sublimated, even Divine qualities, according to the prophetical tradition 'Create in yourselves the attributes of God'".

Ighal belongs to that group of sufis who interpreted the conception of fana metaphorically. Ali Hujwiri (known as Data Gunj Baksh), Jalal-ud-Din Rumi, and Mujaddid Alf Sani among many others, are the glaring examples of this group. To Hujwari, in the words of Khalifa Abdul Hakim, fana is the "moral transformation caused by the substitution of the lower by the higher self."3 It is to live in the attributes of the beloved. Rumi gives a subtle and beautiful example of iron and fire in connection with the relationship of God to man. The iron when put in fire, assumes the colour of the latter, but still it is not fire, it is different. Though looks like fire, it possesses its own individuality.4 This means that man possesses his own individuality and is not dissolved in the essence of God. Mujaddid's views are well known. "The relation between man and God is according to the Mujaddid that of 'Abd and Ma'bud or the worshipper and the worshipped, 'Abdivyat or servitude means that man should change his whole life according to the divine will and should obey His command-

<sup>1.</sup> The Reconstruction, p. 198.

<sup>2.</sup> Gabriel's Wing, pp. 366-7.

<sup>3.</sup> The Metaphysics of Rumi, p. 117.

<sup>4.</sup> Mathuawi, ji, 1348-55.

nents of commission and ommission simply because they are his commands."1

Iqual's views are diametrically different from Hindu mystics an according to which fana is the goal of man's life and that is virvana according to which man, by dissolving himself, gets alvation. "Hindu outlook is that of an all-inclusive world-soul, pantheistic substance or supreme being which is the sum of all hat exists. Such a monotheistic conception implies that the deal of life is found through unity of one's self with this one altimate reality and the consequent transcendence of all finite existence, including karma and transmigration."

(3) God's Relationship: God's relationship to man is both if immanence and transcendence though He is neither immanent for transcendent in the absolute sense. Iqbal has beautifully discussed the transcendence and immanence of God in Gulshan-i-laz-i-Jadid. Iqbal answers to a question:

خودی را زندگی ایجاد عیر است فراق عارف و معروف خیر است

از و خود وا بریدن نطرت ما ست تییدن نا وسیدن نطرت ما ست

له أو بے ما ، له ما بے او ، چه حال است . فراق ما فراق الدر وصال است<sup>3</sup>

"The life of the ego is to bring non-ego into existence,
The separation of the knower and known is good.
To sever ourselves from Him is our nature,
And also to be restless and not to reach the goal.
"Neither He without us, nor we without Him". How strange;
Our separation is separation-in-union."

gain, in Asrar-i-Khudi, he says ;

Dr. Burhan Ahmad Faruqi. The Mujaddid's Conception of Tauhid
 93.

<sup>2.</sup> Harold H. Tetus, Ethics for Today, pp. 506-7.

<sup>3.</sup> Gulshun-i-Raz-i-Jadid, p. 157/549.

"O Thou that art as the soul in the body of the universe, Thou art our soul, and thou art ever fleeing from us."

To elaborate, Iqbal believes that God is Immanent, in the sense that He himself is the ideal of human ego and is present in it as a possibility. He is Immanent because man and the universe are not 'other to Him'. "He is Creator from within'. God is transcendent also because man develops his self by assimilating the attributes of God. Iqbal refers to the saying of the Prophet: 'Takhallaqu-bi-Akhlaq qillah'—'Create in yourself the attributes of God'. The question of assimilation would not have arisen if God were not transcendent and man's self were not separate from the essence of God.

But still he is neither immanent nor transcedent in the absolute sense of the word. God is not totally transcendent, according to Iqbal, because it will mean that God is sitting at some throne in the Heavens far away from man. Iqbal ironically tells the believers of such God;

O pious man; you have made God sit on 'Arsh' but what is that God who shuns the company of men.

He is not immanent as believed by the traditional pantheism. Iqbal does not believe that man becomes God at any stage. Rather man retains his personality even in the presence of God.

As regards God's relationship to the universe, to Iqbal the not-self does not present itself as a confronting other to God: the universe is character to the ultimate ego. He says, "nature, as we have seen is not a mass of pure materiality occupying a void. It is structure of events, a systematic mode of behaviour, and as such organic to the ultimate Self. Nature is to the Divine Self as character is to the human self. In the picture

<sup>1.</sup> Asrar-i-Khudi, p. 75/75.

<sup>2.</sup> Bang-i-Dara, p. 106/106.

sque phrase of the Quran it is the habit of Allah."1

To Iqbal "nature or not-self is only a fleeting moment in the life of God." (Ibid) It reminds us of the Prophet's saying, "the world is but a moment" which means a flash of Divine illumination (tajalli) revealing the one as the many and the many as the one"2

This view of Iqbal far from the pantheistic view of .Upanisads, according to which God and universe are not two separate entities and God "who pervades and controls the whole universe, is the whole universe." Further, it is opposed to Samakara's view according to whom "Brahman has no genus, possesses no qualities does not act, and is related to nothing else."

This relationship of God to man and to the universe clearly reveals that according to Iqbal, God, man, and universe are not identical.

- (4) Iqbal's dynamic philosophy: In the context of Iqbal's whole philosophy, one cannot consider him a pantheist. To Iqbal self is not a datum. It is not given in complete form. Its capacities are to be developed harmoniously into a full grown personality with a definite purpose. And it is the result of this development that it earns freedom and immortality, the great assets of human life. Iqbal's philosophy is dynamic. Action is his pivotal point. He clearly maintains "In great action alone the self of man becomes united with God without any loss of his own identity, and transcends the limits of space and time. Action is the highest form of contemplation."
- (5) Iqbal's own criticism: Wahdat-al-Wujud is a philosophical concept, and this is precisely the place where Iqbal says, "My spirit revolts against it." Further, he says, "Indeed the sufis committed a great mistake in understanding Tauheed and Wahdat-ul-Wujud. These terms are not synonymous. The former is purely religious and latter philosophical. Besides these remarks,

<sup>1.</sup> The Reconstruction, p. 56.

<sup>2.</sup> Dr. Nicholson's Commentary on Rumi's Mathuawi, i, ii, p. 92.

<sup>3.</sup> R.C. Zachrer, Mysticism, pp. 135 - 36.

<sup>4.</sup> Radhakrishnan, Indian Philosophy, vol. II, p. 535.

<sup>5.</sup> Self in the Light of Relativity, p. 401.

<sup>6.</sup> Iqbal Nama, part I, p. 53.

<sup>7.</sup> Marka-i-Asrar-i-Khudi, Majallah Iqbal, Oct. 53).

there are many writings, passages and verses which establish Iqbal's anti-pantheistic position. Above all, his whole book, Asrar-i-Khudi, was especially written against pantheism. Dr. Schimmel rightly says, "The Asrar had been written as a protest of 'Arabi' Islam as a challenge against the Monism which permeates Persian poetry".1

#### Accusation Refuted:

Some critics quote Iqbal's verses which prove him as a pantheist. But they deplorably ignore the chronological development of Iqbal's thought. The fact is that while he was in England from 1905 to 1908 he was a pantheistic mystic. But afterwards he changed his position. The letter which his teacher, Dr. McTaggart, wrote to him proves him to be anti-pantheistic. Dr. McTaggart wrote to Iqbal after seeing his changed position: "Have you not changed your position very much? Surely in the days when we used to talk philosophy together you were much more a pantheist and mystic." To my mind this change in Iqbal was due to the influence of Rumi, whose Mathnawi he read thoroughly after 1908. It is why his respect and tribute to Rumi are paid in his books written after 1908.

Again, some casual observers hold that Iqbal reverted to Pantheism from 1926 till his death. But this too is not a fact. It is clear from his writings appearing after 1926 e.g. in Zabur-i-Ajam (1927) Iqbal said: "It is not the goal of our journey to merge ourselves in His ocean. If you catch hold of Him it is not fana (extinction). It is impossible for an ego to be absorbed in another ego. For the ego to be itself is its perfection. In his Lectures, delivered in December, 1928 Iqbal clearly repudiated the concept of Pantheism. He asserted "The end of the ego's quest is not emancipation from the limitations of individuality; it is, on the other hand, a more precise definition of it."

That man does not become God at any stage and can retain his personality even in the presence of God, is enunciated by Iobal in Javid Nama (1932) thus:

<sup>1.</sup> The Reconstruction, p. 198. (Ighal's own trans)

<sup>2.</sup> Prof. M.M. Sharif, About Iqbal and His Thought, p. 13.

"That man alone is real who dares— Dares to see God face to face No one can stand unshaken in His presence; And he who can, verily, he is pure gold "1

To believe in such reversions is to negate his philosophy of the self with all its implications to distort his real thought and diminish his position as a dynamic thinker.

Further, some hold that Iqbal's theory of time proves Iqbal as a Wujudi. Undoubtedly Iqbal identified 'Dahr' with God. But as the quotation says, time (serial) and space (universe) are "reflections of Dahr" Then how is the reflection of God Himself? To Iqbal "universe is a reality to be reckoned with"

Whereas to Wahdat-ul-Wujud the universe is identical with God

To conclude, a casual study of some of the verses of lqbal may give the impression that he was a patheist; but this impression is dispelled after one studies his total system of thought which includes his views on man, God, and the Universe.

<sup>1.</sup> Jabriel's Wing, pp. 339-40.

<sup>2.</sup> The Reconstruction, p. 10.

## (Some English Publications)

| 1. | A Message from the East (Versified Translation of Payam-i-Mashriq)     |         |  |
|----|------------------------------------------------------------------------|---------|--|
|    | M. Hadi Hussain                                                        | Rs 33/- |  |
| 2. | What should then be done O'People of the<br>East (Pas Chih Bayed Kard) |         |  |
|    | B. A. Dar                                                              | Rs 26/- |  |
| 3. | Speeches, Writings and Statements of Iqbal                             |         |  |
|    | Latif Ahmed Sherwani                                                   | Ra 36/- |  |
| 4. | The Place of God, Man and Universe in the Philosophic System of lqbal  |         |  |
|    | Dr Jamila Khatoon                                                      | Rs 25/- |  |
| 5. | Letters of Iqbal                                                       |         |  |
|    | B. A. Dar                                                              | Rs 30/- |  |
| 6. | The Sword and the Sceptre                                              |         |  |
|    | Dr Riffat Hassan                                                       | Rs 40/- |  |
| 7. | Glimpses of Iqbal                                                      |         |  |
|    | S. A. Vahid                                                            | Rs 20/- |  |

# IQBAL'S THOUGHT ON ECONOMIC DEVELOPMENT

#### Muzaffar Hussain

The function of art is to transmute ideas into sentiments so that they can be infected to other people without rigour. Art and poetry are therefore media of complete and unhindered communication which are used as cultural tools to create and sustain a social mood for establishing a community of experience. This is why art and poetry are often employed for the inculcation of cultural values as through them the values are easily assimilated and become part of personality immediately. In view of the formative influences of art and poetry on the spirit of a people, their role in a nation-building, and programmes of economic development cannot be ignored. It is not well realised that a psychological climate must be created before any drama of development is staged. Igbal is keenly aware of the constructive role of art and poetry in the overall development of a nation. "The spiritual health of a people," says he, "largely depends on the kind of inspiration which their artists and poets receive. He, therefore, attaches great importance to the poets and the life-quality of the inspiration received by them. In his view spiritual health enables a people to conquer nature and muster material power." From the view point of art he regards only that type of inspiration as genuine, which synthesises Beauty with Power. "To seek what is scientifically called adjustment with nature is to recognise her mastery over the spirit of man. Power comes from resisting her stimuli and not from exposing ourselves to their action. Resistance of 'What is' with a view to create 'what ought to be' is health and life. All else is decay and death. Both God and man live by perpetual creation." Life is thus an idealistic enterprise and an creative activity. Elucidating his concept of a true artist he says:

<sup>1.</sup> Thoughts and Reflections of Iqual; S.A. Vahid.

"The artist who is blessing to mankind defies life. He is an associate of God and feels the contact of Time and Eternity in his soul. In the words of Fichte, he sees all Nature full, large and abundant as opposed to him who sees all things thinner, smaller and emptier than they actually are."

#### · Philosophy of Change and Power

Iqbal idealizes power; so much so that he visualises God as Power and eulogises the 'powerful man'. Defining his concept of the powerful man he says: "The powerful man creates environment, the feeble have to adjust themselves to it." Through the human assimilation of Divine attributes the powerful man is infused with infinite aspiration and through the realisation of his aspirations he attains the status of God's representative on earth. To win such a position under the Heaven he must create a new physical and social environment, or, in other words he should strive to bring the 'God's kingdom on earth.

Iqbal is the prophet of change and his yearning for change assumes almost a passionate fervour. Change is a key-word in his philosophic system and poetic flourishes. In his world-view, change is a permanent phenomenon in the Universe.

Nothing is at rest in Nature Permanance is only for change

And speaking of the human individual he says:

So change-loving a nature was betowed on me That I could not be at rest under the beaven

<sup>1.</sup> Thoughts and Reflections of Iqual: S.A. Vahid.

<sup>2.</sup> Ibid.

<sup>3.</sup> Bang-i-Dara/Kulliyat-i-Iqbal, p. 148/148.

<sup>4.</sup> Ibid., p. 82/82,

In the life of society, too, it is the change and the capacity for incessant struggle which bestows on it life and virility:

A life bereft of revolution is nothing short of death, For in revolutionary struggle lies the life of nations.

The cardinal sign of living nations Lies in their ever-changing destinies

#### Cultural Approach to the Problem of Poverty

One of the very basic changes which Iqbal yearned to bring in the Muslim society was the eradication of poverty from the masses. He had a great repugnance for poverty and economic backwardness, and loathed it.

Were it possible that every individual is rid of the bane of poverty? Can't it be that the harrowing sobs and groans of those who rot unnoticed in the lanes could be silenced from the world for good.

However, his approach in dealing with the problem of poverty was determined by the Islamic cultural pattern according to which life must be regarded as a unity. In contradistrinction to Sensate and Ideational cultures, the Islamic culture insists on reciprocal relationship between economy and morality. In Sensate culture the supreme object of life is pleasant thrill whereas in Ideational culture passive contemplation is the highest ideal. In the



<sup>1.</sup> Bal-i-Jibreel/Kulliyat-i-Igbal, p. 100/392.

<sup>2,</sup> Armaghan-i-Hijaz/Kulliyat-i-Iqbal, p. 42/684.

<sup>3.</sup> Ilmul latisad.

idealistic culture of Islam, however, the highest ideal is the creation of a society free from fear and want and in this perspective the eradication of poverty from the society becomes the highest virtue of man prompted by love of God. "While the early Christians glorified in poverty and unworldliness", says Iqbal, "Islam looks on poverty as a vice". A society steeped in abject poverty cannot participate in higher cultural activities which are so essential for the development of the transcendental aspects of human personality. Says Iqbal:

مفلسی کا آزار انسان کے روحانی قوی کا دشمن ہے ۔ $^1$ 

The malady of poverty is inimical to man's spiritual faculties.

غریبی قوائے انسانی پر بہت برا اثر ڈالٹی ہے بلکہ بسا اوقات انسانی روح کے مجلٰی آئینہ کو اس قدر زنگ آلود کر دیتی ہے کہ الحلاق اور تمدنی اعتبار سے وجود و عدم برابر ہو جاتا ہے ۔2

Poverty stunts human potentialities. Sometimes, it tarnishes his sou' to the extent of completely eliminating the difference between his existence and extinction as a moral and cultural emity.

You know full well that poverty is the source of all crimes. If this persisting evil could be eradicated, the world would become a model of Paradise.

Taking moral-cum-economic view of the problem of poverty he emphasises the vital relationship between the economy and morality.

علم الاخلاق كا موضوع وه افعال بين جو زندگي كے اعلیٰ ترين مقاصد

<sup>1.</sup> Ilmul latisad.

<sup>2.</sup> Ibid.

<sup>3.</sup> Ibid.

کے حصول کی شرائط ہیں اور علم الاقتصاد وہ اشیاء ہیں جو السان کے معمولی مقاصد کے حصول کے لیے ضروری ہیں۔ اس سے یہ تتیجہ نکاتا ہے گہ السان کے معمولی مقاصد کی پوری قدر سمجھنے کے لیے ان پر الملاقی مقاصد کے لیے طروری بیں اور ان کی قدر ان مقاصد کی قدر پر سنحمس ہے جن کو یہ پورا کرتے ہیں مگر زندگی کے ان معمولی مقاصد کی اصل وقعت صرف اسی بورا کرتے ہیں معلوم ہو سکتی ہے جب ہم ان پر زندگی کے اعلٰی مقاصد کے لیے انسی معلوم ہو سکتی ہے جب ہم ان پر زندگی کے اعلٰی مقاصد کے لیے کسی قدر مطالعہ علم الاقتصاد کو وضاحت سے سمجھنے کے لیے کسی قدر مطالعہ علم الاخلاق بھی ضروری ہے۔ اگثر مصنفین نے اس صداقت کو بحسوس نہیں کیا۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ دولت بلا لحاظ زندگی کے افغل ترین مقاصد کی بھی خود ایک مقصد تصور کی گئی جس سے بعفی تمدنی اصلاحوں کے ظہور پذیر ہونے میں بے جا تعویتی ہوئی اور دولت سے بیار کرنے والوں کی حرص و آز پہلے سے زیادہ تیز ہو گئی۔

کسی شے کی حقیقی قدر و منزلت اس پر منعصر ہے کہ وہ کہاں تک ہاری زندگی کے اعلی ترین مقصد کے حصول میں ہم کو مدد دیتی ہے یا یوں کہیے کہ ہر شے کی اصل وقعت کا فیصلہ تمدنی لحاظ سے ہوتا ہے۔ دولت کو ہی لے لیں ۔ اگر یہ شے ہارے افضل ترین مقاصد کے حصول میں ہمیں مدد نہیں دیتی تو پھر اس کا فائدہ ؟

Ethics discusses those subjects which are connected with the achievement of highest human ideals; while economics takes into account only those activities which lead to the attainment of ordinary goals of life. It can be inferred that in order to understand man's ordinary goals properly, these should be looked in the perspective of moral values. For example, food, clothing and shelter are essential for our life. Their value depends upon the value of those objectives which are achieved through them. But the importance of the ordinary goals of life can only be understood if we consider them in the light of the highest ideals of life. Study of Ethics is, thus, necessary for full comprehension of economics. But most of the authors have not realised this fact with the result that wealth in itself became the highest objective, irrespective of highest values of life. This caused inordinate delay in the realisation of cultural values and love and lust for money

became rampant.

The real worth of a thing depends upon its efficacy in the realisation of the highest ideals of life. Stated otherwise, the real value of a thing can only be adjudged in cultural perspective. Take the example of wealth. If it does not help achieve our highest ideals of life it is nothing but useless."

He strongly believed in the reciprocality of morality and economics. In his view both had a symbiotic relationship in which the ethical factor plays a vital role in economic motivations. Says he, "If we want to turn out good working men, good shop-keepers, good artisans and above all good citizens, we must first make them good Muslims."<sup>2</sup>

Iqual regards the world of matter as subservient to man in the realisation of his social goals:

The destination of *Momin* is beyond Heavens, From the Barth to the highest galaxy are the idols of *Lat-o-Manat*.

یہ ٹیلگوں فضا جسے کہتے ہیں آساں ہمت ہو ہر کشا تو حقیقت میں کچھ نہیں ہالائے سر رہا ہے تو نام اس کا آساں ڈمیں ڈرمیں آساں ڈمیں ا

This blue vault, named as the sky,
Is nothing before the determination of man.
Above your head it is known as the sky,
Underneath the wings this very sky is named as Earth.

<sup>1.</sup> Limul Iqtised.

<sup>2.</sup> Tasanif-i-Iqbal, (Tahqiqi Aur Tauzihi Mutala), Dr. Rafiuddin Hashtbi.

<sup>3.</sup> Armaghan-i-Hijaz/Kulliyat-i-Iqbal, p. 26/668.

<sup>4.</sup> Bal-i-Jibreel/Kulliyat-i-Igbal, p. 132/424.

یں تیرے تصرف میں یہ بادل یہ گھٹائیں یہ گنائیں یہ گنید افلاک ، یہ خاموش فضائیں یہ کوہ یہ کوہ ایر سمندر یہ ہوائیں تھیں پیش نظر کل تو فرشتوں کی ادائیں آج اپنی اپنی ادا دیکھا

Subjugated to you are these clouds,

This cupola of the skies, this silent void.

These mountains, these deserts, these oceans, these winds.

Heretofore thou looked on them as if these are manipulated by the angels.

Henceforth thou art to manipulate them according to thine own designs,

The obstruction of the world of matter in the realisation of human ideals in fact an incentive for struggle and a favourable circumstance for the development of his self. According to the teachings of the Holy Quran, the universe that confronts us is not 'Batil' (باطل); it has its uses and the most important use of it is that in our efforts to overcome the obstructions offered by it we "sharpen our insight and prepare ourselves for an insertion into what lies below the surface of phenomenon coming closer to God" for, "it is the power and capture over the concrete which enables us to go beyond the concrete. Iqbal therefore suggests: "The world of matter which confronts the self as its 'other' is an indispensible obstruction which forces our being into fresh formation."

#### Men of Action of Practical Attitude

Practical attitude therefore, gets an extremely important place in the philosophic system of Iqbal because it is through the conquest of natural environment that the human self grows to attain its higher spiritual positions. In this context, Iqbal regards action as the "highest form of contemplation" which produces its results every moment.

. :

<sup>1.</sup> Bal-i-Jibreel/Kulliyot-i-Iqbal, p. 132/424.

<sup>2.</sup> The Reconstruction.

<sup>3.</sup> Ibid.

Such is the law of Nature; such is the style of Nature, The man of action is the beloved of Nature.

یہ گھڑی محشر کی ہے تو عرصہ محشر میں ہے 
$$^2$$
 پیش کر غافل عمل کوئی اگر دفتر میں ہے  $^2$ 

Thou stand right in the midst of the Day of Judgement. Bring forth record of good actions, if thou hast any.

The free men have a thousand errands to perform in this world, Through their love for action the nations are organised.

Iqual deplores and laments a human specimen who does not act for the realisation of ideals:

The man of action is non-existent, Merely breathing creatures exist.

He strongly denounces such knowledge which does not invoke action. He therefore condemns all such literature and philosophy which do not lead to action:

O Ignorant! Literature and Philosophy are naught, Struggle is essential for the acquisition of skills.

<sup>1.</sup> Bang-i-Dara/Kulliyat-i-Iqbal, p. 71/71.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 260/260.

<sup>3.</sup> Ibid., p. 159/621.

<sup>4.</sup> Zarb-i-Kalim/Kulliyat-i-Iqbal, p. 88/550.

<sup>5.</sup> Ibid., p. 167/629.

The voiceless melodies of Polemics, Spell death for motivation and action.

For him firm conviction is the elixer of life and only such philosophies which are inspired by strong convictions and emanate into action are worthy of note:

حرات اس قوم کا ہے سوؤ عمل زار و زبوں ہو گیا ہفتہ عقائد سے تہی جن کا ضمیر
$$^2$$

Letters become uninspiring and action a medley of confusion, When a nation is devoid of firm convictions.

New worlds are born of new ideas. Bricks and stones do not create new worlds.

But both conviction and action emanate from high ideals and lofty objectives which are held supreme in life.

Enthused and inspired to soar high, Even a tiny particle can conquer the moon and the sun.

A nation inspired by high ideals cannot rest contented with the prevailing situation and must therefore work incessently to change and mould its environment according to its needs. Motivated by the urge to bring into being an ideal social order with a view to seek the pleasure of God, a momin is never at rest. He has to conquer the whole world. He has to manipulate the physical environment in order to make it more productive and create a social environment free from fear and want. A continuing revo-

<sup>1.</sup> Zarb-i-Kalim/Kulliyat-i-Jabal, p. 18/480.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 100/562.

<sup>3.</sup> Ibid., p. 17/479.

<sup>4.</sup> Ibid., p. 85/547.

Iution is thus a life mission:

Idleness is the pastime of the slaves
The free have not a moment of leisure in the world.

He therefore exhorts man to wage a continuous struggle against an imperfect universe which has to be perfected through his own efforts. He must create his own environment.

Excelsior! Overcome Himalayan obstacles
Mitigate the magic of Time and Space
Many a world are yet to be born
The essence of belong is not barren
Everything awaits thine invasion, and
Thine dashing ideas and action
Thou are the conquerer of the worlds of the beautiful and the ugly
What a glorious life has been bestowed on thou.

lqbal's poetry is thus a message of hope and confidence, will and determination aroused by high ideals. In one sentence his entire philosophy can be summed up as under:

"The higher the ideal the more strenuous the effort, the more strenuous the effort the more sedulous the action, the more sedulous the action the more positive the results."

<sup>1.</sup> Zarb-i-Kalim/Kulliya:-i-Iqbal, p. 85/547.

<sup>2.</sup> Bal-i-Jibreel/Kulliyat-i-Iqbal, pp. 128-29/420-21.

The cluxir of life is available in this very world, The only condition is that thou developeth a crave for it.

Hail determination to swim, The ocean is boundless

If he willeth, he can refashion this worldly garden, Man hath been blessed with wisdom, vision and power.

It will thus be seen that the intellectual and emotional climate created by Iqbal's poetry is highly conducive to the popularisation of the ideology of economic progress. His philosophic visions and poetic flourishes have a special appeal for our masses. These characteristics of Iqbal's art and thought make his message exceedingly relevant to economic development. It can be used to spearhead all developmental efforts as it enables us to grasp the cultural rationale of economic achievement and creates a social mood in people without which no economic progress can be made.

<sup>1.</sup> Zarb-i-Kalim/Kulliyat-i-Iqbal, p. 88/550.

<sup>2.</sup> Bal-i-Jibreel/Kulliyat-i-Iqbal, p. 103/395.

<sup>3.</sup> Bang-i-Dara/Kulliyat-i-Iabal, p. 179/179.

# (Some More English Publications)

| 1. | Introduction to the Thought of trans. from French | f Iqbal          |    |      |  |
|----|---------------------------------------------------|------------------|----|------|--|
|    |                                                   | M. A. M. Dar     | Rs | 4/-  |  |
| 2. | A Voice from the East                             |                  |    |      |  |
|    | Zu                                                | ilfiqar Ali Khan | Rs | 6/-  |  |
| 3. | Letters and Writings of Iqbal                     |                  |    |      |  |
|    |                                                   | B. A. Dar        | Rs | 14/- |  |
| 4. | The World of Iqbal                                |                  |    |      |  |
|    | Dr                                                | . M. Moizuddin   | Rs | 15/- |  |
| 5. | Tribute to Iqbai                                  |                  |    |      |  |
|    | Dr.                                               | M. Moizuddin     | Rs | 13/- |  |
| 6. | Selected Letters of Sirhindi                      |                  |    |      |  |
|    | Dr.                                               | Fazlur Rehman    | Rs | 45/- |  |

### IQBAL, KANT, McTAGGART AND WARD

,-- .

#### Dr Muhammad Maruf

#### (a) Iqbal and Kant

When Ighal was studying philosophy, Kant had a very potent influence in the fields of epistemology and metaphysics. He, in fact, laid down the fundamentals of knowledge on which modern epistemology got its footings. Ighal in the very beginning of his first lecture1 endorsed the Kantian model of human knowledge thus: '... knowledge is sense-perception elaborated by understanding'.2 And again in the same lecture he brings out the conceptual nature of human knowledge thus; '... the character of man's knowledge is conceptual, and it is with the weapon of this conceptual knowledge that man approaches the observable aspects of Reality'.3 Thus, human knowledge, in so far as it deals with (Phenomena' as stressed by Kant), is conceptual, i. e. involves concepts, and in the words of the Quran the superiority of man to other beings, including angels, lies in his capability to use concepts.4 Again, what is really important in Iqbal is that according to him the model of all human knowledge, including the highest form of mystical or religious knowledge, is basically the same as the empirical knowledge.5 This led him to reject the doctrine of patent 'Pantheism' to which the final goal of human experience is 'fana', the abnegation of one's own 'individuality' and 'personality' in the Individual and Person of the highest

<sup>1.</sup> The Reconstruction of Religious Thought in Islam, (ed) Dr. Javid Iqbal, (Lahore: Ashraf, 1978).

<sup>2.</sup> Ibid, p. 12.

<sup>3-4.</sup> Ibid, p. 13.

<sup>5.</sup> See my articles on "Iqbal's Philosophy of knowledge" in Contributing to label's Thought (ed) by the author, chapter I.

Being; Iqbal affirms 'baqa' as the final end of all human life and religion, as we have said before. In his model of knowledge, as that of Kant, the situation demands a necessary trio of elements, namely, (i) the subject, (ii) object, and (iii) the relationship of 'sensing' to use a term from Spinoza. The same trio is involved even in the highest form of human knowledge. This position of Iqbal is really original.

Inbal regrets that, like al-Ghazali, Kant 'failed to see that thought, in the very act of knowledge, passes beyond its own finitude'.1 Kant's analysis of human thought or reason in his famous First Critique led him to the position that 'human understanding is limited to the phenomena of sensory experience'.2 and was forced by his own premises to the impossibility of "rational metaphysics"; though he tried on practical and moral grounds to re-establish the ideas of God, freedom and immortality in his Critique of Practical Reason as working hypotheses having their utility for practical purposes. He failed to establish them on purely rational grounds or on the basis of any direct experience of man. Inbal regrets that this great genius failed to capitalize on his great findings due to the limitations imposed on his thought by the Western "climate of opinion" within which he had to move and think. He puts forward two very potent pleas against Kant's agnostic position regarding reality: (i) in the face of the more recent scientific developments the case for rational theology is not so hopeless and (ii) 'Kant's verdict can be accepted only if we start with the assumption that all experience other than the normal level of experience is impossible', 3 says Igbal. Imam al-Ghazali undertook the same mission of curbing the excesses of reason centuries before Kant; but unlike the latter, he sought positive aspect of knowledge in mystic experiences which rendered the knowledge of reality possible. 4 Iqbal. however, partly agreeing with both, surpasses them in his view of knowledge of reality

<sup>1.</sup> The Reconstruction, pp. 6-7.

<sup>2.</sup> John Macquarrie, Twentieth-Century Religious Thought, (London: SCM Press, rev. ed. 1981), p. 75.

<sup>3.</sup> The Reconstruction, P. 182.

<sup>4. &</sup>quot;Mission of al-Ghazali, kant and, Igbal" The Pakistan Times.

when he holds that it is not possible through any one single source only; knowledge of the real, according to him, is possible through all the three sources amenable to man, viz., Nature, History, and 'Qalb' (i.e., inner intuition), as said before. This renders his view of knowledge much more comprehensive and concrete.

In his later two Critiques, The Critique of Practical Reason and The Critique of Judgement, laid ample stress on the importance of value. In his former Critique he concentrated on the good will as the highest good, while in the latter Critique his discussion centered round the category of 'numinosum.1 the two great values in human life Lotze and the neo-Kantians mostly based their thought on the axiological aspects of Kant's theory. Lotze held that our ultimate convictions are of three kinds : (i) logical necessities, (ii) facts of experience, and (iii) the determinations of value. For him these convictions are all independent: whereas, as seen before, for Iqbal values, facts and logical necessities all form part of the organic whole, and none can be understood independently. Both Kant and labal agree that respect for humanity is one of the highest human values as well as the principle of conduct. Although respect for humanity is one of the chief subjects discussed by Igbal, both in his prose and poetry. he reproduces Kant's own formula. In his lectures when he writes t 'I reat humanity always as an end and never as a means only'.3

Kant and Iqbal differ substantially on the concepts of space and time. Iqbal would certainly agree with him that we should approach them subjectively, and Kant was not without his sufi predecessors in the world of Islam in this regard. But for Kant both space and time were the "Forms of Sensibility", the moulds which organize sense-data into rounded-off objects. He described them as both ideal and subjective. However, like other

<sup>4.</sup> Kant's Critique of Pure Reason, (Eng. tran.) N. K. Smith,



<sup>1. &</sup>quot;Numinosum" is the category round which kant's whole aesthetic atructure revolves.

<sup>2.</sup> Macquarrie, Twentieth-Century Religious Thought, p. 75.

<sup>3.</sup> The Reconstruction, p. 119.

Westerners he takes them in a unilateral sense 1 Inbal. the taking both space and time subjectively, treats of them as v able "realities"; for him they are the aspects of divine life, as before. He agrees with Bergson that time, in its real sense, it stuff of which the reality is made.2 One can refer to the sa of the Holy Prophet quoted (p.b.u.h.) before, according to w God is Time. Again, Ighal rejects the unilateral treatmer Kant and his followers. He agrees with the Muslim scho Jala-ud-Din Dawwani (1427-1502) in his book Zaura and Sh Fakhr-ud-Din al-Iraqi (d. 1287), the Sufi poet of Baghdad. time and space are both "multi-lateral". They conceive "inf varieties of time', says Iqbal, 'relative to the varying grade being, intervening between materiality and pure spirituali Among the Muslim theologians and thinkers it was I: Fakhr-ud-Din al Razi (1149-1209) who discussed time on m lateral basis in his book Eastern Discussions.4 Again, they conceived the concept of space on parallel multi-lateral t relative to the nature of the being or sphere to which it beld A similar view of time was advocated by Mir Muhammad Ba especially his view of real time is instructive. However, as before, Iqbal conceived time and space as the interpreta which thought puts on the creative energy of God Thus, ! and time both are subjective according to him and in this rehe agrees with Kant.

Regarding the question of 'immortality', Iqbal apprec Kant's moral argument. He urges that in modern times the of argument for personal immortality is on the whole etl Iqbal says, 'With Kant immortality is beyond the scot speculative reason: it is a postulate of practical reason, an a

<sup>1.</sup> Western approach to all subjects is mostly unilateral. Their difference lies in accepting or rejecting a position; they seldom appropriate on more than one planes.

<sup>2.</sup> Creative Evolution, (Eng. tran.) Arthus Mitchell, chapte "Duration."

<sup>3.</sup> The Reconstruction, p. 75.

<sup>4.</sup> Al-Razis book Uloom-al-Sharqiyah, (Eng. tran. used).

<sup>5.</sup> The Reconstruction, p. 76.

#### Iqbal, Kant, McTaggart and Ward

of man's moral consciousness'. According to Kant, man purs the Supreme Good which comprises both virtue and happine the two heterogeneous notions. As their confluence is not possi in the narrow span of an individual's ephemeral life, we are, si Kant, driven to postulate immortal life and the existence of Go it is the demand of justice that virtue and happiness must together. Ighal remarks on this position. 'It is not clear, howev why the consummation of virtue and happiness should ta infinite time, and how God can effectuate the confluence betwe mutually exclusive notions'.2 However, Kant's theory implies th immortality is the lot of every individual human being (being moral being); while as we have said before, Igbal, like the gre persian sufi poet Jalal-ud-Din Rumi (1207-1273) believes in t doctrine of "earned immortality",3 a concept not known to t West till as late as Dr. McTaggart Again, for Kant and Iqt both 'self' is a reality; Kant calls it "noumenon" which is t subject of "rational psychology". And "rational psycholog according to him was impossible. Ighal will agree with him the unintelligability of the self when he admits that 'its reality too profound to be intellectualized' 4 However, Ighal takes refu in the sentimental (intuitive) approach and holds that we c reach the self in us through direct "feeling" (i. e., the feeling 1.-amness', as he calls it)5 which is both "ultimate" and "soc taneous".7 Thus for Igbal 'self' is not wholly unknowable claimed by Kant. Also, both Kant and Igbal reject the "simi substance theory" of the self, and, what is interesting, Iat follows his argument to show that self need not be a "simi substance" in order to be immortal.8

Iqbal appreciates Kant's rejection of the ontological arg ment for the existence of God He uses his patent example imagined one hundred thalers to prove that mere idea of a thi or being nowise leads to its existence. This argument is w popular with the students of modern philosophy who ha

<sup>1.</sup> The Resonstruction, p. 112.

<sup>3.</sup> Ibib. p. 119.

<sup>5.</sup> Ibid, p. 56.

<sup>7.</sup> Ibid, p. 106.

<sup>9.</sup> Ibid, p. 130.

<sup>2.</sup> Ibid. p. 113.

<sup>4.</sup> Ibid, p. 98.

<sup>6.</sup> Ibid, p. 98.

<sup>0</sup> Told, p. 501

<sup>8.</sup> Ibid, p. 101.

studied this German genius. His criticism of the argument under review is based on his criticism of Descartes's fundamental position: 'Cogito ergo sum' (his famous saying which is also his basic philosophical proposition). Iqbal states his criticism in his lectures thus, 'The "I think' which accompanies every thought is, according to Kant, a purely condition of thought, and the transition form a purely formal condition of thought to ontological substance is logically illegitimate'. He endorses his line of argument as thoroughly convincing and may rightly be called as final against any line of thought following the pattern of the Cartesian first principle.

However, what is fundamentally different between Kant and Ighal is the former's rejection of metaphyscis as an impossibility. It was one of the ultimate conclusions drawn by Kant on the basis of his premises in the First Critique. He rejected the possibility of "rational Cosmology", "rational psychology" and "rational theology" which ultimately led him to the rejection of all metaphysical knowledge, But his conclusions were based on his initial supposed bifurcation between "Phenomenon" and "Noumenon", and that between, what he called, "sensible intuition" and intellectual intuition",2 which led him to the dogmatic conclusion that the "Noumenon" was unknowable to the human reason. Igbal, on the other hand, as said before, was led to emphasise the need for a rational or metaphysical basis for religion. He says, Science may ignore a rational metaphysics; indeed, it has ignored it so far. Religion can hardly afford to ignore the search for a reconciliation of the oppositions of experience and a justification of the environment in which humanity finds itself' 3 Thus for Iqbal what religion lacks today is a metaphysical foundation, and herein lies the fundamental difference between Kant and Iqbal.

#### (b) Iqbal and Dr. McTaggart

John Mctaggart Ellis McTaggart, a British contemporary and teacher of Iqbal at Trinity College, originated an atheistic pluralismic idealism. He was rated among the top thinkers of Anglo-

<sup>1.</sup> The Reconstruction, p. 101.

<sup>2.</sup> Kant's Critique of Purc Reason, p. 42.

<sup>3.</sup> The Reconstruction, p. 2.

American idealism. He expounded his religious ideas in his book Some Dogmas of Religion. Where he basically differs from Iqbal is his belief that the existence of a personal God is not essential for religion. Macquarrie describes his system as "religious atheism" which sounds paradoxical. McTaggart discusses the ideas of God, immortality, and freedom. Of immortality he declared that there were arguments strong enough to justify such a belief. He rather refutes arguments against immortality of the self.1 Iqbal, however, rejects his view that 'the self is elementally immortal'2 on the ground that it participates in the elemental eternity of the Absolute, that 'the individual ego is a differentiation of the eternal Absolute....3 To this labal objects, 'To my mind such a differentiation should give it only a capacity for immortality and not immortality itself. Personally I regard immortality as an inspiration and not something eternally achieved. Man is a candidate for immortal life which involves a ceaseless struggle in maintaining the tension of the ego'. 4 However, he appreciates Dr. McTaggart because he 'emphasised personal immortality, even at the expense of the transcendent God of Christian theology. at a time when this important belief was decaying in Europe,...'5 Iqbal compares him even to the great Muslim mystic al-Hallaj in this regard. He regards his position on immortality as "almost apostolic".

Like Iqbal and other idealists, McTaggart believes that the self is differently constituted from material things. He wrote to Iqbal in 1919, 'I agree with you, as you know, in regarding quite untenable the view that finite beings are adjectives of the Absolutes. Whatever they are, it is quite certain to me that they are not that' 6 Even if the body were regarded as a necessary accompaniment of the self, it might be the case that on the destruction of one body, the self passes to another body. He believed

<sup>1.</sup> Some Dogmas, p. 77.

<sup>2.</sup> Igbal's article on "McTaggart's Philosophy" S.A. Vahid, p. 122.

<sup>3-4.</sup> Ibid., p. 122.

<sup>5.</sup> Ibid., p. 123.

<sup>6.</sup> Dr. McTaggart's letter to Iqbal written Dec. 1919, rep. Ibid, p. 118

<sup>7.</sup> Macquartie, Twentieth-Century Religious Thought, pp. 51-52.

on the possibility of "a plurality of lives". Like Iqbal he believes in the continuity of self and life: what is gained in one life may be strengthened, not only carried over, in the next life. However, unlike Iqbal, he believed in the "substance theory of the self". According to McTaggart, selves are the ultimate reality, a real substance. Iqbal remarks, 'All that I mean is to show how his mind tried to escape from the results of English neo-Hegelianism'.

Again, unlike Iqbal, McTaggart believed in a finite God. He discusses God's omnipotence in this connection. He argues. 'An omnipotent person is one who can do anything', including altering the laws of thought or the multiplication tables.4 Now in this sense omnipotence is incompatible with personality (which requires some thing existing outside of its own will), and irreconcilable with goodness (in view of the presence of evil in the world). This leads him to the idea of a finite God who can be called personal, good, and even 'supreme' in the sense of having more power than any other being He goes on to reject the idea of God on the ground, 'If all reality is a harmonious system of selves, it is perhaps itself sufficiently Godlike to dispense with a God', 5 Again unlike Iqbal, he believes that God cannot be a person or self, for no person can include another self. For him ultimate reality is eternal system of selves united in the harmony of a love 'so direct, so intimate, and so powerful that even the deepest mystical rapture gives us but the slightest foretaste of its perfection'.6 He compares this system to a college, whose members have more reality than the college itself Iqbal urges that McTaggart's position on the mutual inclusion of egos is based on his idea of love as a passivity. He says, 'Love is no passivity. It

<sup>1.</sup> Macquarrie, Twentieth-Century Religious Thought, p. 52.

<sup>2.</sup> Vahid, Thoughts and Reflections of Iqbal, p 121f. Iqbal rejected the "substance theory" of the self in The Reconstructions, also my article on "Allama Iqbal on 'Immortality'" 'Religious Studies, vol. 18, No. 3, Sep. 1982.

<sup>3.</sup> Vahid, Thoughts and Reflections of Iqbal, p. 121.

<sup>4.</sup> McTaggart, Some Dogmas of Religion, p. 202.

<sup>5.</sup> Macquarries, Twentleth-Century Religious Thought, p. 53.

<sup>6.</sup> Ibid., p. 53.

is active and creative'.¹ Dr McTaggart's real difficulty atems from the position that the 'self is unique and impervious. How could one self, however superior, include other selves? Rumi, the mystic poet, felt the same difficulty. Iqbal concedes, 'Perhaps it is not possible intellectually to conceive this ultimate unity as an all-embracing self. It is my belief, ..., that McTaggart's Hegelian inspiration marred the vision which was vouchsafed him'.² For Iqbal the ultimate reality is 'a rationally directed life which, ..., cannot be conceived except as an organic whole,...'³ He rather conceives God as an ego, what he chooses to call, "the Ultimate Ego"...

Again, time and matter are unreal for Dr. McTaggart, Iobal subjects his concept of time to a searching criticism in his Lectures. He says, 'Time, according to Dr. McTaggart, is unreal because every event is past, present, and future'. Thus each event 'combines characteristics which are incompatible with each other'.5 He begins his criticsm by saying that 'the argument proceeds on the assumption that the serial nature of time is final... This is taking time not as a living creative moment, but as a static absolute, holding the ordered multiplicity of fully-shaped cosmic events, revealed serially, like the pictures of a film',6 Igbal replies to him that 'the future exists only as an open possibility. and not as a reality. Nor can it be said that an event combines incompatible characteristics when it is described both as past and present. When an event X does happen it enters into an unalterable relation with all the events that have happened before it. These relations are not at all affected by the relations of X with other events which happen after X by the turther becoming of reality. No true or false proposition about these relations will ever become false or true. Hence there is no logical difficulty in regarding an event as both part and present'.7 Iqual concludes with the remarks, personally, I am inclined to think that time is an essential element in reality, But real time is

<sup>1.</sup> Vahid, Thoughts and Reflections of Iqbal, pp. 124-25.

<sup>2.</sup> Ibid, p. 125.

<sup>3.</sup> The Reconstruction, p. 78.

<sup>4.</sup> Ibid, p. 71.

<sup>5-6.</sup> Ibid, p. 57.

<sup>7.</sup> Ibid, p. 58.

not serial time to which the distinction of past, present, and future is essential; it is pure duration, i.e. change without succession, which Dr. McTaggart's argument does not touch'.¹ Perhaps Dr. McTaggart's misconceptions regarding God and the ultimate reality stemmed from his defective concept of time.

McTaggart believes that religion needs 'rehabilitation' which can be effected only on the basis of a complete metaphysics, proving that the universe is on the whole good.<sup>2</sup> Here he agrees with Iqbal who also embarks upon a Reconstruction of Religious Thought in Islam (in his case), and looks for a metaphysical basis He says, 'Indeed, in view of its function, religion stands in greater need of a rational foundation of its ultimate principles than even the dogmas of science'.<sup>3</sup>

Iqbal proposes the real test of a self to be its response. Does reality respond to us? His answer is "yes"; 'sometimes by reflection, sometimes by the act of prayer which is higher than mere reflection. He remarks that 'In McTaggart's' case reflection took the place of worship'. Iqbal adds, 'The truth, however, is that neither worship nor reflection nor any kind of practices entitle a man to this response from the ultimate love. It depends eventually on what religion ealls "grace". As said before for McTaggart the self passes into another body after death, but he admits that there is no guarantee that this process will be endless; "it may be that the process will eventually destroy itself, and merge in a perfection which transcends all time and change". In this eventually, says Iqbal, 'we come back to the Absolute again, and McTaggart's system defeats its own purpose'.

#### (c) Iqbal and James Ward

James Ward was the most important thinker as regards his impact on Iqbal. He was first a Fellow (from 1857) and then a Professor of Philosophy (from 1897) at Trinity College, Cambridge, through the period when Iqbal's was studying at Trinity for higher studies. As a result, Ward appears to have exerted one of

<sup>1-2.</sup> The Reconstruction, p. 58.

<sup>3.</sup> Ibid. p. 2.

<sup>4-5.</sup> Vahid, Thoughts and Reflections of Ighal, p. 126.

<sup>6.</sup> Ibid p. 127.

the most direct and profound influences in determining the directions and main trends of Iqbal's thought; he may rightly be called among the Western progenitors of his thought. A comparative study of their respective systems will reveal the magnitude of impact which I am going to deal with briefly in this section.

Ward was 'one of the most acute critics of naturalism and one of the most powerful defenders of theism. 1 says John Macquarrie. He constructs a world-view in which the ultimate reality, is "active spirit" - a surely vitalist position. He emphasises upon concrete and whole experience, and condemns the abstract character of natural sciences, and like Igbal he says that sciences are one-sided fragmentary. The error of science, according to him, is that of 'ascribing objective existence to abstractions'.2 Again, like labal, Ward emphasises 'the essentially practical and purposeful character of experience, in which conation is more fundamental than cognition. The theoretical subject is a bare abstraction from the organic unity of experience. 3 Or experience Ward says, 'in a word, it is life-life as it is for the living individual'.4 Ward's emphasis on concrete experience underlies his criticism of the mechanistic naturalism. Both lobal and Ward agree that naturalism fails because it concerns itself with a partial aspect of the concrete reality known in experience, and sets up this partial aspect as the whole of reality. 5 Both assert that nature demands a spiritual interpretation. However, Ward holds that the requisit spiritual aspect is found in history; he claims that 'the historical is what we understand best and what concerns us most'.6 Only history can disclose to us a spiritual world of conative subjects striving for ends and realizing values'.7 For labal, on the other hand, history is one of the three sources of knowledge amenable to man, the other two being Nature and

<sup>1.</sup> Macquarrie, Twentieth-Century Religious Thought, p. 64.

<sup>2.</sup> Naturalism and Agnosticism, vol. II, p. 66.

<sup>3.</sup> Macquarrie, Twentieth-Century Religious Thought, p. 64.

<sup>4.</sup> Ward, The Realm of Ends, p. 111.

<sup>5.</sup> Macquarrie, Twentieth-Century Religious Thought, p. 280.

<sup>6.</sup> Ward, The Realm of Ends, vol. II, p. 280.

<sup>7.</sup> Macqarrie, Twentieth-Century Religious Thought, p. 280.

"Qalb", i.e. heart which is a kind of inner intuition or insight,1 he says. In other words, history, or for that matter any single source, alone cannot afford a complete knowledge of the ultimate reality.

Ward stresses the need for a spiritual interpretation of nature, which he believes, in company with Igbal, is complementary to scientific interpretation. He says, 'There is nothing in nature that is incompatible with a spiritualistic interpretation'.2 He presumes that nature is continuous and there are no gaps or leaps in it.3 This led both Ward and Igbal to a doctrine of "pan-psychism". Nature is teleological and there is some sort of Indimentary spiritual life even in the dead matter. This leads him to remark that 'nature thus resolves into a plurality of conative individuals'.4 Ward, however, refuses to rest content with a pluralism and, like Iqbal, he moves to reconcile plurality of the selves with the unity of one reality which is God in the case of both. He argues that the unity and order in the world point to a doctrine of theism. He holds that God is at once the source of the spiritual world and the end towards which it moves.<sup>5</sup> In this connection Ighal quotes from the Ouran which describes God as 'the First and the Last, ...',6 that is, the beginning and the end. As said before, God is not only the source of everything, but also the destination to which each thing will return. Again he agrees with Iqbal that God is personal, both immanent and transcendent (the doctrine of panentheism); that he has created free conative subjects and thereby has imposed a certain limitation on himself, but this by no means involves his own diminution for by bestowing more freedom on His creatures he has enhanced his own greatness.7 In the same vein Iqbal admits that 'the emergence of egos endowed with the power of spontaneous and hence unforeseeable action is, in a sense, a limitation on the

<sup>1.</sup> The Reconstruction, p. 15.

<sup>2.</sup> Ward, The Realm of Ends, p. 20.

<sup>3.</sup> Macquarrie, Twentieth-Century Religious Thought, p. 65.

<sup>4.</sup> Ward, The Realm of Ends, p. 21.

<sup>5.</sup> Macquarrie, Twentielh-Century Religious Thought, p. 66.

<sup>6.</sup> The Reconstruction, p. 107.

<sup>7.</sup> Macquarrie, Twentieth-Century Religious Thought, p. 66.

freedom of the all inclusive ego. But this limitation', he adds, 'is not externally imposed. It is born out of his own creative freedom...'1 They will both agree that men work together with God for the realization of his purpose, that is, men are co-workers with him: to use Iqbal's words, they are the 'participators of His life, power and freedom'. Professor Ward also preached the doctrine of "meliorism" and held like Iqbal that men could better the world through love and their own concentrated effort; and in this mission, Iqbal adds, 'God is a helper to man, provided he takes the initiative. It may be noted that one distinct feature of the thought of both Ward and Iqbal is their reconciliation between absolutism and personalism, monism of the Hegelians and pluralism of the thinkers like Dr. McTaggart. This has bestowed immense depth and richness to their philosophical systems.



<sup>1.</sup> The Reconstruction, pp. 79-30.

<sup>2-3.</sup> Ibid., pp. 80-81,

## The Sword and the Sceptre

by

#### DR. RIFFAT HASSAN

This volume contains thirty-six articles written by twenty-nine writers who come from various countries, the United Kingdom, Germany, Italy, Czechoslovakia, Canada, Pakistan and India. The dates on which these articles were originally published range from 1920 to 1967. These facts, amongst others, indicate the scope of this anthology in terms of space and time.

Pages: lvi+374+11 Price: Rs 40/-

IQBAL ACADEMY PAKISTAN

116-McLeod Road, Lahore

# IQBAL'S CONCEPT OF THE SELF (A Philosophical Analysis)

#### Asif Igbal Khan

Self is taken to mean a sort of system or unity of psychophysical experiences. We may analyse our mental states, at any moment of our life, into certain elementary experiences, which, however, never exist in a vacuum, These experiences are found as parts of an organic unity but this unity does not exist apart from its constituent states. The questions that crop up in this context involve the very crucial issue whether this unity is something above and beyond its contents; how these disparate psychophysical experiences are united; its quality of uniqueness and persistence through changes, etc., etc.

The meaning of the self, with its metaphysical, psychological and semantic distinctions, has become so ambiguous that many contemporary philosophers prefer to avoid the word 'self' altogether. They discuss the problem exclusively in terms of the word 'person'. Some philosophers have doubted and even denied the existence of the self. For Hume, for example, apart from the bundle of successive bits of perception, nothing justifying the concept of the self can be discerned by introspection. The problem of the self, it may be pointed out, derived its significance as well as relevance from the traditional method of starting with one's own case. The contemporary approach, on the other hand, is based on the contention that there is no distinction between identity in ones own case and identity in the case of others. This amounts to the contention that an understanding of the identity of persons in general is ipso facto an understanding of ones own identity. This is the reason why most of the contemporary philosophers refuse to proceed to the problem of personal identity through that of the self. Rather, they are wont to reject the latter as a pseudo problem. In Igbai's case, however, the problem of the self is of paramount importance. He sticks to the traditional approach of starting with one's own case and treats the whole issue in the context of 'self' rather than that of 'person'.

Iqbal begins by criticising those who regard the self to be a separate entity over and above the mental states and experiences. He attacks the position taken by al-Ghazali, for whom the ego is a simple, indivisible and immutable soul-substance. The multiple experiences come and go but the 'soul-substance' remains the same for ever. This definition of self, however, does not give us any clue as to its nature. Firstly, it is a metaphysical entity and it has been assumed to explain our experiences. But, do our experiences inhere in it as colour inheres in a body — are they related to it as qualities are related to material substance? Iqbal's reply is in the negative. Secondly, lqbal agrees with Kant that the unity of experience on which the simplicity and hence the immutability of the soul-substance is based neither proves its indivisibility nor immutability.

Iqual also rejects 'the bundle theory of the self' as represented by Hume and the psychologists. It regards the self to be a mere flux of sensations, feelings and thought. It studies them separately and does not specify how the one is connected with the other. This reduces the self to a mere accumulation of experiences, The self, however, is not a mere bundle of experiences. There is, behind all the multiple experiences, an inner unity also. For Iqual, it is this unity which is the pivot of all experiences. It is the nucleus of our existence.

Obviously, Iqbal formulates his theory of the self with reference to both Kant and Hume. His most comprehensive statement on this issue is that follows: "I do not mean to say that the ego is over and above the mutually penetrating multiplicity we call experience. Inner experience is the ego at work. We appreciate the ego itself in the act of perceiving, judging and willing. The life of the ego is a kind of tension caused by the ego invading the environment and environment invading the ego. The ego does not stand outside this arena of mutual invasion. It is present in it as a directive energy and is formed and disciplined by its own experience." For Iqbal, the experience of consciousness is

<sup>1.</sup> Allama Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, Labore, 1968, p. 102.

"a case of tension, a state of self-concentration, by means of which life manages to shut out all memories and associations which have no bearing on a present action It has no well-defined fringes, it shrinks and expands as the occasion demands...Thus consciousness is...not a substance but an organising principle, a specific mode of behaviour essentially different to the behaviour of an externally worked machine."

Apparently, it is in Hume's view of consciousness that one fails to find any 'organising principle' at all. It was Hume who refused to provide any link among the atomic units of sensations. There is, on the other hand, obvious sympathy on the part of Iqbal for Kant's standpoint that thinking implies prior unity of consciousness, though Iqbal is not willing to forego empirical consciousness for the sake of reason. He agrees with Kant that human reason has its utility within the sphere of the natural world. But he rejects Kantian division of the scopes of will and reason, reality and phenomenon, on the grounds that it does not truly represent man as we find him in experience. So, Iqbal rejects both the Humean brand of empiricism and Kantian rationalism.

It is obvious that neither Hume's atomic sensations nor Kant's rational categories are acceptable to Iqbal for his idea of the self. Iqbal, however, agrees with Kantian objections to the conception of the soul as a metaphysical entity. "The 'I think' which accompanies every thought is, according to Kant, a purely formal condition of thought, and the transition from a purely formal condition of thought to ontological substance is logically illegitimate." Further, Kant asserts that indestructability of the substance cannot be logically inferred from its indivisibility; for the indivisible substance either gradually or all of a sudden may disappear into nothingness. Iqbal accepts this argument and agrees with Kant that indestructability of the soul cannot be proved from its indivisibility.

These difficulties led lqbal to assimilate contrasting ideas from rationalism, empiricism and transcendentalism. This mode of action, however, cannot provide the sort of reality he wishes to assign to his 'self' or 'ego'. while on the one hand he turns to

<sup>1.</sup> The Reconstruction, pp. 40-41.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 101.

the experience of consciousness as we find it in ourselves he also brings in the more private concept of 'inner experience'. He, however, clearly accepts normal experience as the point of departue for understanding his 'ego'. There are striking remarks throughout his work which betray his desire to keep himself within the domain of experience while dealing with the concept of the ego. In the Reconstruction of Religious Thought in Islam he equates it with "the system of experiences", 1 while in the Secrets of the Self, he is convinced that the "inexplicable finite centre of experience is the fundamental fact of the universe."2 In fact, his criticism of the ego regarded as soul-substance follows from his view that "the interpretation of our conscious experience is the only road by which we can reach the ego, if at all."3 Iqbal, even, tends to make body as the basic element in the construction of the ego - "The body is accumulated action or habit of the soul . . . "4 Elsewhere, he calls the soul an organ of the body and again claims that "yet another make of man develops on the basis of physical organism."5

Iqbal, then, shifts ground and concludes, in Kantian manner, that there had to be an "I"—a profounder ego, which constantly acts through the physical 'colony of sub-egos', enabling one 'to build up a systematic unity of experience'. So, after rejecting both parallelism and interactionism as unsatisfactory and trying to visualise mind and body as 'one in action', he agrees to admit the supremacy of the mental over the physical.

Here, Iqbal introduces an enlarged concept of thought which in its "deeper movement" is supposed to be "identical with life." Obviously, he is in search of a unifying element which may synthesize diverse experiences which go to make the self. In his own words: "While it (thought) appears to break up reality into static fragments, its real function is to synthesize the elements of experience by employing categories suitable to the various levels

<sup>1.</sup> The Reconstruction, p. 106.

<sup>2.</sup> Aliama Muhammad Iqhal, Secrets of the Self (Asrar-i Khudi), translated by R.A. Nicholson, London, 1920, Preface, p. xvii.

<sup>3.</sup> The Reconstruction of Religious Thought in Islam, p. 101.

<sup>4.</sup> Ibid., p. 106.

<sup>5.</sup> Ibid., pp. 104-5.

which experience presents." He, however, gives no precise list of such categories, nor does he tell us how to apply them to the level of consciousness. Elsewhere, he takes thought "not as a principle which organises and integrates its material from the outside, but as a potency which is formative of the very being of its material."2 So. Iobal visualises thought as a potency which has the capacity to provide a link between diverse experiences. In order to explain this unifying quality of thought he likens it to "the seed from which the very beginning carries within itself the organic unity of the tree." In this manner, he intends to provide an active, continuous and unified self. He further explains the nature of this unifying agent by equating it with an act as against a thing. My experience is only a series of acts, mutually referring to one another, and held together by the unity of a directive purpose. "Hence, the true essence of the ego lies in the directive and purposive attitudes, in judgments, will-attitudes, aims and aspirations.4

It may be argued that Iqbal has come full circle from his criticism of Hume's 'bundle theory of the self' for not providing a precise and tangible unifying element, and then himself refusing to give a clearly defined formulae according to which the multiplicity of mental states merge and interpenetrate one another. But, since he characterises life as only a series of acts of attention, and an act of attention cannot be explained without referring to ends and purposes, it is obvious that purpose plays a significant role in the activity of the ego. He warns, however that the purpose here is not a predetermined, fixed goal, which acts from outside. Ego as a unity of active experience is self-directed. Apparently, Iqbal is trying toward off the danger of a mechanistic, lifeless element intruding into his concept of the self.

Iqbal also faced the problem; how to reconcile unity with activity. Personal activity character sing his view of the ego is a peculiar type of organisation which transcends the concept of homogeneous unity as well as the sheer multiplicity of numerical

<sup>1.</sup> The Reconstruction, p. 52.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 31.

<sup>4.</sup> Ibid., p. 108.

states. But, the crucial question is: is it logical to claim 'a unity in multiplicity'. The dilemma he faced was seemingly unsolvable. By keeping the self firmly grounded in the realm of experience he tried to avoid the artificial and empty ego of Kant—on the other hand, in asserting that self transcends any particular mental state, he appears to take the self outside the realm of experience. Iqbal's 'finite centre of experience' or 'a directive energy' are nothing but metaphysical substance come to life again. It is a difficult problem which Iqbal faced in the same spirit as al-Ghazali and Kant. One must appreciate the fact that Iqbal was conscious of this difficulty and himself tried to find possible ways out. Finally, he seems to have fallen back upon a vague type of mental substance for formulating his concept of the self.

#### Personal Identity

Personal identity is individual indentity as possessed by a person or self. An individual, whether an in-animate thing, a living organism or a conscious self, is identical in so far as it preserves from moment to moment a similarity of structure. Personal identity involves in addition the conscious recognition of sameness. Various empiricists have stated that we can know that P is one and the same person as an earlier person only if we can show bodily continuity of memory and character. This is called the identifying criteria. Such criteria could hardly be fulfilled by bodily persons since lack of body rules out one definite check right away. It also prevents us from having performance against which to check memory claims and with which to assess character. Since a criteria based purely on bodily continuity fails to explain all the various aspects involved in the concept of person. philosophers have used various other notions to explain personal identity, e.g., rational and intentional system, ability to use language, being conscious and self-conscious, being a moral agent etc.

As pointed out above, Iqbal's main concern was with the problem of the self rather than with that of person. Moreover, he was essentially interested in personal immortality rather than personal identity, There is, therefore, no thoroughly worked out theory of personal identity as such in his writings. However, he shows some interest in this issue to merit consideration. He approaches the issue from various angles. To begin with he claims

that "the unity of human consciousness constitutes the centre of human personality." In this context he refers to "the unity of inner experience" as well as to the "unknown levels of consciousness." He also asserts that ego reveals itself as a unity of what we call mental states — it is a unity which grows out of body— the colony of sub-egos from which a profounder ego emerges. Mind and body become one in action, and ego is a system of acts. He also mentions insight and striving in this context 3

Perhaps, the most comprehensive statement concerning the problem of personal identity is found in the following passage by Iqbal. "In order to recognise you, I must have known you in the past. My recognition of a place or person means reference to my past experience, and not to the past experience of another ego. It is this unique inter-relation of our mental states that we express by the word 'I' "4 So, the criteria of personal identity, for Iqbal, finally lies in the nature of this 'I' Moreover, "to be a self is to be able to say 'I am' ".5 It means, in effect, that for Iqbal, the self is the criterion or standard of personal identity. By maintaining itself in a continuous state of tension, and in its "effort to be something" the ego discovers "its final opportunity to sharpen its objectivity and acquire a more fundamental "I am' '.6"

Objections have been raised against such use of the word in this context. The problem is largely that of meaning. Obviously, the use of the word 'I' as the criterion of personal identity suffers from a certain grammatical confusion. The 'I' in the phrase 'I am' cannot be said to refer to something particular. But can this purpose be served by converting 'I' into 'it' For, if 'I think' creates problems, it is in the fitness of things to sav that 'It thinks in me' just as we say 'It rains here'. But the word 'I' is not used to name a person just as the word 'here' is not used to name a place. It is much more informative to say that 'John thinks' as does 'It rains in London'. Hence, self-identification in

<sup>1.</sup> The Reconstruction, pp. 95-96.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 96.

<sup>4.</sup> Ibid. p. 100.

<sup>6.</sup> Ibid. p. 198.

<sup>3.</sup> Ibid. pp. 96-106.

<sup>5.</sup> Ibid. p. 56.

the sense of 'I am' itself is illusory and cannot give meaning to a view of personal identity.

The above criticism loses much of its sting if it is realized that (i) Iqbal was not using the word 'I' in the frame-work of a theory of meaning. It would, therefore, be a bit misplaced to criticise him in this context. (ii) Iqbal's use of 'I' in his 'I am' stands for what he terms as self and the problem of personal identity is thus regarded as the problem of the self. My contention, here, is that Iqbal was primarily concerned with the problem of the self and treated the issue of personal identity only by implication.

# A NOTE ON MUQADDIMAH IBN KHALDUN A Paganish Philosophy of History.

#### Salahuddin Ayyubi

The pivotal point in introducing the Ibn Khaldun's philosophy of history is the miraculous part played by "Group Feeling". Ibn Khaldun's "Muqaddimah" was certainly a great work not of its own times only. It was a great achievement in the field of philosophy for all times to come. Yet it is also true that similar esteemed jobs have been done by thinkers of different ages. We cannot believe a certain theory to be true just because it was most imaginative, nicely treated, beautifully presented or that it came from one of our own clan. We as Muslims would only believe that truth lies in whatever has been revealed to us by God Almighty and explained and presented by the Holy Prophet (peace be upon him) or whatever can achieve testimony of these two sources.

We believe that in his "Muqaddimah" Ibn Khaldun has not truly characterized the meanings of "عمينة", group feeling, whereas the Holy Quran has distinctly spoken about it. The Quran says that the prime most hurdle in the path of those who have been presented the "Call" (عوق) to prostrate to the One Almighty and believe in the authority of the Prophet (peace be upon him), is العمينة الجاهلية a group feeling based upon untrue and unhealthy norms. Thus the very idea of group feeling has been stated to have more that one connotation. A group feeling which leads to the right path is the only desired one. This type of group feeling can also be named as (عمية) (Hamiyyah) a term that connotes much higher values.

The group feeling Ibn Khaldun has spoken of, is based "on lineage or place and culminates in the establishment of royal authority". Now we as Muslims know that those group feelings which generate the ideas of [1] (worship of kinship) are the abominable one. Again, a group feeling that persuades a man to

stick to the culture and ideology of his own tribe or sect (be it right or wrong) is the greatest hinderance in the evolution of moral values. No change in the ideology of a people can take place if they are not willing to change their cultural pattern.

Thus it is evident that "are "Asabiyyah" should have been dealt with by Ibn Khaldun, just as it has been treated by the Quran. By ignoring the real significance of Quranic concept Ibn Khaldun made certain other mis-judgements as well He talks of religion as a dynamic force that makes the group powerful. In fact Ibn Khaldun should have talked of Ideology and not Religion. He should have talked of Faith as the basic dynamic force. Yet another and the basic fact that Ibn Khaldun ignores in the character of religion to nullify all the prevelant groups and evolve a unique group of its own.

Ibn Khaldun talks of "enthusiasm" as "when the enthusiasm dies" but he cannot pin point the root cause of its death. It is not, so to say "reliance on others, urbanization, getting accustomed to easy and luxurious life, gaining control over substantial amounts of wealth" etc as enumerated by Ibn Khaldun. It is none of these, vet it is all of them at the same time. In fact it is the idea of supreme value that matters. It is the goal that counts. If you have before you a goal which you achieve, you will definitely feel pleased after achieving it. This can be observed in so far as worldly affairs are concerned. But if the goal is a higher one, one that is constantly going under the process of an evolution. you will never be able to get it not to talk of getting the pleasure of satisfaction. You will illuminate your abilities, broaden your horizons and zealously make the best use of your qualities to get nearer to your goal, thereby never leaving your enthusiasm to weaken; never of course permitting it to die.2

یہ کائنات ابھی ناتمام ہے شاید 
$$^{2}$$
کہ آرہی ہے دمادم صدائے کن فیکوں  $^{1}$ 

This universe is perhaps still not complete for every moment, Things are being ordered to 'become' and they are 'becoming.

<sup>1.</sup> Bal-i-Jibreel/Kulliyat-i-lebal, p. 28/320.

I leave the spark for a star and from the star I pass on to the sun. I have no destination before me to stay at for if I stay, I die.

It is here that we see the most tragic scene of our past and we come to know how a same has ruined us. How the group feeling caused damage to the glorious state of Islam and how the luxuries of life weakened the structure of values actually within a very short span of time, the goals were changed. Materialism took charge from spiritulism. Worldly concerns overruled higher values and the result is evident. In the words of Ibn Khaldun:

"Excessive sedentry culture and the consequent luxury brings about corruption, decay and finally destruction. This is the lesson of History".

The rise of the first Islamic regime was not based upon عمية عاهاية. It was based on Religion, an ideology nay on a faith and faith alone. The norm prescribed by Ibn Khaldun "Nobility and prestige are the results of personal qualities" did nothing to do with our 'faith'. The decay started when a tribe who had a very strong group feeling, accepted Islam as its religion at a time when there was no alternative left. Chieften of this tribe could not get sufficient training from the great source of inspiration, in the great each of the Holy Prophet (peace be upon him). When their real and the most abominable عمية جاهاية unveiled itself, not long after the death of the Holy Prophet (peace be upon him), the great catastrophy started taking place. Now there was no more faith, no more ideology-Whatever was left was the ancient paraphernalia of tyranny, injustice and pleasure seeking.

The rival groups became a prey to another. This was the outcome of such a group feeling, i.e. superiority of the clan and kinship. They forgot what the Prophet (peace be upon him) had stressed upon while educating his beloved daughter. They forgot what the Prophet (peace be upon him) had announced at the time of ان اكريكم عند الله اتقاكم the last pilgrimage الدوام

<sup>1.</sup> Payam-i-Mashriq/Kulliyat-i-Iqbal, p. 127/297.

most respected amongst you is he who is the most God fearing). By adopting royal sur-names and royal trappings, Abbasids could not strengthen their dynasty. They weakened their faith and became extinct.

We have got to believe in one of the two things: either we say that معية اسلامية does not and did not need any other feeling for its growth - or - we say that the emergence of an Islamic state was the outcome of a group feeling of Arabs "the tough and courageous Bedouin group" that joined hands in realizing the goal of "Royal Authority".

But how can we choose the second alternative? would not the edifice of Islam tumble down as we dynamite its foundations? Ibn Khaldun just ignores that the emergence of Islamic civilization took place under the flag of faith. It was based upon annihilation of all types of group feelings. Had this not been the fact, that the strong feelings of kinship and lineage could not be demolished. Only once the Arabs had done so and the result was that new vistas opened upon them and in the real sense of the phrase. They took a great leap and turned into its conscience of being).

In general we can say that the standards laid down by Ibn Khaldun in his Muqaddimah" are true as far as the pagan world is concerned. But things have occured otherwise too. For Muslims it has been mainly due to the dynamism of Islamic faith. Ibn Khaldun holds that the expansion and power of a dynasty corresponds to the numerical strength of those who obtained superiority in the beginning. Nevertheless with Muslims it was not (and it should not be) a matter of gaining superiority over others. Islam holds a matter of gaining superiority over others. Islam holds اكما الموسنون اخوة (verily the believers of faith are brothers to each others). All of them are equal. They have equal rights and duties, hence are to be treated equally.

تو راز کن فکاں ہے اپنی آلکھوں پر عیاں ہو جا خودی کا راز داں ہو جا خدا کا ترجاں ہو جا

غبارہ آلودہ رنگ و نسب بین بال و پر تیرے تو اے مرخ حرم الرائے سے پہلے 'پر نشان ہو جا

<sup>1.</sup> Bang-i-Dara/Kulliyat-i-lebal, 273/273.

You are the secret of being. Disclose yourself to your eyes. Know the secrets of your self and become a spokesman of God. O' thee fowl of Haram! Dispose off from your feathers the filthy (group feelings) of colour & lineage, before taking your flight.

The Holy Prophet (peace be upon him) treated all his followers equally. Bilal-e-Habshi رضى الله عنه was one of the most beloved. Salman-e-Farasi رضى الله عنه was one of the most honoured. Thus the number of those who obtained superiority in the beginning did not matter. Those who were few, expanded into many without gaining superiority over each other. So much so that at the time of نتح منه Fath-e-Makkah, no material lust was at work. The renowned saying of the Holy Prophet (peace be upon him) goes ازهبوا فانتم الطلقاء (Go — for all of you are free!); the superiority gained was only the moral and spiritual one. Blood shedding was not the purpose, show of ruthless force was not the aim.

But alas! in the course of time the real sense of faith disappeared. Once again the tribes of Arab started playing their satanic game of al-asabiyya. Their group feelings reappeared and they started thinking of gaining superiority over other groups. So much so that for the expansion of their regimes, they even refrained from converting the pagans into Muslims—fearing that the amount of جزيه Jizya would decrease. And perhaps there lurked also a feeling that without non-Muslim subjects, the heady pleasure of superiority might vanish.

We are very proud of Mughal dynasty and we own it as if it were a direct descendent of our magnificent early caliphate. Could not we see that not even an iota of effort was made by the emperor for the spread of Islamic faith? They did not increase the number of Muslims. They could not read the writings on the wall. The non-believers in Indian sub-continent were several times more than the believers. Neither Moghals nor their predecessors, the Lodhies, ever tried to take any lesson from the destructions of the Muslim Society in Spain.

Another principle laid down by Ibn Khaldun connotes that it is easy to establish a dynasty in lands which are free from group feelings Islam has proved to be the greatest exception to this rule. When we speak of the primitive Arab, the first and foremost thing that comes to our mind is "their tribes" and their

tribal scuffles". But Islam spread inspite of most difficult conditions. This could happen only because in Islam group feelings were condemned most vehemently. No Superiority for the 'Arabi' over the 'Ajami' and vice-versa except on account of purity and virtue. No "Qureshi" could be treated as more important than a 'Habashi' only for being a Qureshi. The poor and the needy and also the disabled were shown respect. The Quranic Surah عبس و stands as a minaret of light in the bewildering darkness of racial group feelings.

"(The Prophet) frowned and turned away. Because there came to him the behind man (interrupting). But what could tell thee — But that prerchance be might grow (in spiritual understanding)? Or that he might receive—Admonition and the teaching might profit him".

Tribal and personal pride was turned into the honour of the Muslim Ummah.

We can, therefore, rightly hold that Islamic Philosophy of History is not simply to derive some conclusions out of the lives of those tribes and clans who could not rise to the sublime heights of morals. Islam on the other hand, demands a radical change and on account of this the very first principle of the history in common stands defeated. A new magnificient edifice has been constructed by Islam on the ruins of group feelings.

After giving a brief account of the early caliphate in Islam (خلافت راشده) Ibn Khaldun goes forward to say:

"Soon the desert attitude of the Arabs and their simple living approached its end. Royal Authority — which is the necessary consequence of group feeling showed itself and with it came its struggle for superiority and thus the use of force."

Thus it seems that according to Ibn Khaldun, Faith did not carry substantial weight in the advancement of Islam. It is strange that Ibn Khaldun, knowing the real meaning and significance of Caliphate in the common representative of God/the vicegerent of God) makes a false statement that "Islam does not censure royal authority as such". We have already pointed out earlier that a change in the cultural pattern of a

people entails a change in their ideology. Islam therefore, creating its own standards in respect of all aspects of life suggested (and of course it was beautifully examplified) its own form of Government. This form of government had got nothing to do with the group feeling of jahiliyya. The so-called caliphs (except for Khilafat-e-Rashida خلانت راشده closed their ears to the God Almighty's call: انعكم الجاهليه يبنون (المائده) (Are they after the jahiliyya order!

Muslims emperors one after the other, went on switching over to Jahiliyya أمليه in almost all modes of their lives. It was not a gradual change as stated by Ibn Khaldun, Rather it was an abrupt change and we hold this view-point because of the following:

- (a) Islam has put forth clear-cut ideas and the believers are required to show a clear and distinct attitude towards the good and evil Not to mention a form of Government; Islam condemns even assuming the looks of non-Muslims.
- (b) Islam has vehemently condemned the act of killing people without moral justification. (قتل مسلم) Qatl-e-Muslim is one of those sins for which there is no chance of forgiveness, Yet we can see that the so-called caliphs did not hesitate in killing of their Muslim brothers just to ensure the stability of their royal authority.
- (c) After the death of the fourth Caliph, tyranny, brutality. injustice, lust for worldly wealth, pleasure seeking and what not prevailed in the entire Muslim World. Even the change brought about by the Omer-e-Sani i.e. Omer Ibn Abdul Aziz رضى الله عنه could not live long.

A common Muslim has always had a strong love and devotion for the Sufis موفياء. Reason being that the early ones of them could not persuade themselves to accept the drastic changes in the life pattern of the ruling class. They had their own genuine reasons in not accepting the royal dynastics and not becoming a tool in the hands of emperors.

Now if Islam has reached us nearer to truth in letter and spirit, it is through the Sufis and not through the so-called caliphs One must confess that "Royal Authority has no relation with the spirit of Islam. Any group feeling that kills the spirit of faith within us, is not acceptable to we Muslims.



While presenting the principles of Sociology, Ibn Khaldun does not speak much about higher values. He talks of "what ever is" and not of what should be". Although being a Muslim himself. Ibn Khaldun does not explain the Islamic principles of Sociology and History.

Ibn Khaldun's history is that of the "creatures of history" and not of the "makers of history". He says that all what took place during the early days of Islam, was nothing less than a "miracle". But he forgets that if were men and not angels who turned the tides of history.

The early Muslims السابتون الأولون were the makers of history, They did not accept uncritical the age-old fashions and patterns. These magnificient people rejected all types of "group feelings" and on the strength of their faith, they made possible the realization of supreme values. For them their own values were only Utopia". They accepted the challenge of time and chime to the challenge of time and chime and chime to the challenge of the cha

We conclude by quoting Karl R. popper (The open Society and its Bnemics) 1

"There can be no history of the past as it actually did happen; there can only be historical interpretations and none of them final; and every generation has a right to frame its own".

Nevertheless while making historical interpretations, we must not forget the basic principles of Islam. The past as it actually transpired during the life of the Holy Prophet (peace be upon him) and the Khulasa-e-Rashedin is ناما الله in fact contradictory to the past as it appeared otherwise. We must not therefore. try to apply the commonly, sought interpretation to Islam. Hence a paganish philosophy of history has got nothing to do with our faith. The basic principle for the formulation of an Islamic Society المناسبة is not the group feeling of Jahiliyya. The principle laid down in the Holy Quran is beautifully summed up in the following 'Surah' Al-Asr:

والعصر أن الاأسان لنى خسر ـ الا الدين أسنو و عبصلو العلمات و توامو بالحق و توامو بالعبر ـ "By (the token of) Time (through the Ages) Verily Man is in loss, Except such as have Faith and do righteoues deeds, and (join together) in the mutual teaching of truth and of patience and constancy."

Time is always in favour of those who unite themselves (to make an Ummah) on the basis of Truth. Patience and Constancy. This is the basic principle of Islam. A complete philosophy of history (interpretation, course of action and prophecy—past, present and future) has been summed up in this single unique paragraph.

## **Books Under Print**

- 1. Tadhkira-e-Shora-e-Kashmir Vol I (Reprint)
- 2. Tadhkira-e-Shora-e-Kashmir (Reprint)
- 3. Urdu Nasr Mein Seerat-e-Rasool

  Dr. Anwar Mehmud Khalid
- 4. Allama Iqbal Sufi Tabassum Ki Nazr Mein
  Prof. Nisar Ahmad Qureshi
- 5. Iqbal—An International Missionery of Islam

  Mr. Riaz Hussain
- 6. Eqa'n-e-Iqbal (revised edition)

  Prof. Muhammad Munawwar
- Descriptive Catalogue of Allama Iqbal's Personal Collection

Mr. M. Siddique

8. Isharia Makateeb-e-Iqbal

Mr. Sabir Kaloorvi

 Gulshan-e-Raz-e-Jadid Wa Bandagi Nama Ka Manzoom Punjabi Tarjuma

Dr. Ahmad Hussain

### IQBAL ON MAN'S METAPHORICAL DEATH

#### Muhammad Munawwar

One of the most renowned poets of Egypt late Ahmad Shauqi (احمد شوق) had said:

"Human beings are of two kinds, those who are dead in life, and others who are alive in their graves."

By metaphorical death, here, is meant the first kind of death. Dead, metaphorically, are persons who exist but are not counted among the living. They are rather counted out. They are "breathing-dead" bodies on foot, sorry creatures, rejected by their graves and always in search of graves. They do not walk on God's earth; they only drag their corpses. Their breathing is only a process of evaporation. If someone insists on calling them alive, then they are so only figuratively. They are far removed away from the reality of life. Their souls are as good as dead wood. Their perception is petrified. No aim, no determination. For them nothing is good, nothing bad. They cannot discriminate good from evil. Their vision is sightless. They are for ever astray and know not. How can such persons be called human beings? They are not unlike the dancers depicted in Oscar wildes' poem "The Harlot's House".

"Sometimes a clock-work puppet pressed. A phantom lover to his breast. Sometimes they seemed to try to sing.

Then turning to my love I said,
"The dead are dancing with the dead,
The dust is whirling with the dust".

Such persons whose actions are not of their determined choice have aptly and justly been called puppets by Oscar Wilde. They hug each other but they do so as robots. They do not qualify even for Hawthorne's description, "Sensuous sympathy of dust for dust". They seem to be human beings but are infact, nothing more than solidified dust.

A society is alive if the individuals belonging to that society are exceptionally animated and have definite goals to win and ideals to achieve. But a society clogged with puppets, shadows and phantoms, is a dying society, if not already dead. Whirling phenomena of dust, breathing existences with no soulful activity, put together do not make a living and energetic community. A multitude of zeroes put together, do not come to more than zero.

To live means living in a responsible manner, to be accountable for deeds done. Puppets move but their movements are not actions. A senseless deed is not a role. Only a conscious act of one's own choice is a responsible performance. And how rarely do persons perform acts of their own. To be responsible entails self-knowledge. Without self-knowledge, a person cannot attain cognisance of his station in the process of creation and as such cannot realise himself fully. Without self-knowledge there can be no notion of duties and rights. Self-knowledge is, in other words, the perception of man's ultimate function and final stage of his achievement. But to grow from a homo sapien to a man is a long and arduous journey. He is born as a lump of matter. Innumerable material elements build his physique. But in his material frame or form is deposited a soul-particle as well.

That soul-particle grows into what is called man's spiritual aspect. Man hungers for good and other sensual materials. That is his material aspect. Then comes a stage when a faculty of discrimination begins to operate and the question of what, how much, through which means, raises its head. It means a person begins to distinguish what is good, just and suitable to aspire for and what is evil, unjust and hence not suitable to aspire for. This discriminating faculty when it comes to operate in a person's conscious behaviour entitles him to be called the captain of his fate and the master of his soul.

Man's material aspect is always after dragging him down to dust by conquering the spiritual. The spiritual aspect, on the

contrary, is always after subjugating the material and soaring to higher spheres. This tussle goes on. When there is spiritual dominance, there is life because values are upheld. Where there is material in command, there is death because values are not operative. Says Allama Iqbal:

"A spirit which accepts clay as an associate, begins to take pleasure in sleep, without delay.

to wakes up whenever it creates "self." But when 'self" becomes a slave to the body, the spirit dies out."

As is clear, it is not actual death. It is rather death in life or say death operative in life – death dominating life.

God Almighty defining the Quran declares:

"This is no less than a Message and a Quran, making things clear that it may give admonition to any one who is alive and the charge may be proved against those who reject".

Explaining the world "alive" Abdullah Yusuf Ali states:

"Alive, both in English and Arabic, means not only 'having' physical life but having all the active qualities which we associate with life. In religious language, those who are not responsive to the realities of the spiritual world are not better than those who are dead. The Message of God penetrates the hearts of those who are alive in the spiritual sense."

Those who are spiritually alive are impressed by the Quran and hence take to the right path. Those who are not alive in the Quranic sense do not pay heed to what the Book of God enjoins. They remain astray and take pride in it. But the Quran admonishes and also warns in clear words and thus stands as a proof

<sup>1.</sup> Armaghan-i-Hijaz, p. 98.

<sup>2.</sup> Al-Quran, 36: 69, 70.

<sup>3.</sup> The Holy Quran, Sh. M. Ashraf, Lahore, (1936), pp. 1185, 1186.

against those who are rebellious willfully. They, on the Day of Judgement, will not be able to say that they had not received guidance or that they were not warned.

Similarly the Quran while addressing the Prophet explains:

"Those that are living and those that are dead are not alike. God can make any that He will, to hear. But you cannot make hear those who are buried in graves."

Here it has been made clear that persons who are spiritually dead cannot be expected to accept guidance. In this regard they are like those buried in graves. Thus it is obvious that the Prophet of God had only to inform, teach, direct, admonish and warn. He was not to compel them to comply with his directions or act according to what he imparted to them. Those who were not alive were to be left alone. Those who were spiritually alive would listen. An Arab poet says in a similar vein, addressing, perhaps, himself:

"Had you addressed someone alive, you would have been listined to. But he whom you address, is lifeless."

The Quran explaining the inner condition of unbelievers sets forth:

"They have hearts wherewith they do not understand. They have eyes wherewith they do not see. They have ears wherewith they do not hear. They are like cattle. Nay, they are more astray than cattle." It is they who heed not."

<sup>1.</sup> Al-Quran, 35: 22.

<sup>2.</sup> Al-Quran, 7: 179.

Such persons who eat, drink, and loiter hither and thither, are merely like animals. As human beings they are lifeless. They do not perceive though they look. They do not listen though they hear. They do not understand though they observe. Alive they are, but as animals even worse than animals. They are left alone. God has nothing to do with them. Says Iqbal.

"Your body has no soul. No wonder if your sighs are not answered The Creator is discusted with a souless frame. God is all life and He is God of those who are alive."

Allama Iqbal has repeated the same theme in the following verse;

"The living God is in search of a living soul. A dead prey does not deserve an eagle's assault."

It is obvious that a society is not something suspended in the air. It is a concrete collection of wide awake and soulful individuals. It merits being called a living society if harmony between the spiritual and material, physical and mental and above all . . . . the individual and collective aspirations is maintained. No doubt different individuals possess different qualities. Standards are also different. All cannot be equal in every respect. Yet it is incumbent upon every individual that whatever one attains is aimed at the collective good of the society or the nation to which he or she belongs. No individual should. on account of his higher faculties of attainment pounce upon and appropriate the rights and fortunes of others. If some person or a group of persons does so it is done to the detriment of the society or the nation. This creates imbalance which in sociological terms is a kind of disease. Hence Iqbal's message to every person is to always keep in mind that;

<sup>1.</sup> Bal-I-Jibreel, p. 90/382.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 38/330,

"The destiny of nations is vested with the individuals. Similarly every person belonging to the Muslim Ummah is its destiny's star."

Every star should be an ascending star of collective well-being. Charles W. Morris explains:

"The individual must know what he is about; he himself and not merely those who respond to him, must be able to interpret the meaning of his own gesture. Behaviouristically, this is to say that the biological individual must be able to call out in himself the response his gesture calls out in the other and then utilize this response of the other for the control of his further conduct. Such gestures are significant symbols. Through their use the individual is taking the role of the other in the regulation of his own conduct. Man is essentially a role-taking animal. The calling out of the same response in both the self and the other, gives the common content necessary for community of meaning."

Man is not only a social animal, it is in the opinion of Charles Morris a role-taking animal. When this role-taking process slackens or comes to a stop it indicates bad omen. Gestures are then not exchanged. Individuals become egotists. They eat one another. The society is consumed by the mutual egotistic exchange of individuals wrath. A lustful over ambitious person or a group of persons is like dead limbs of a body They are as dangerous as the lazy and idle hippies or their coteric of cocain high persons. Individual physical health rests on the harmony amongst all constituting elements. Loss of harmony is illness. If not cured properly and in time it results in death. Similarly societies where balance is lost, cannot last. This is leprosy of covetousness. This is anarchy of emotions. This is paralysis of foresight This is no self which is strengthened. This is short sightedness that finds an opportunity for free play rather a free for all To shrink towards self-seeking gradually leads to death. Allama Igbal explains thus:

<sup>1.</sup> Armaghan-i-Hijaz, 15/657.

<sup>2.</sup> George, H. Mead: Mind, Self and Society: University Press, Shicago, (1959), p. (Introduction xxi).

تسن بخویش انسدر کشیدن مردن است! از جهان درخسود کمیدن مرد است! بسرتسر از فکر تسو آسد ایس سخن! زالسکه جسان تست محسکسوم بسدن!!!

"To shrink within oneself is tantamount to death. Leaving the world and receding towards self is to accept extinction.

These words are beyond your ken because your soul is over-powered by your body. (Within you it is material aspect that rules)."

Albert Schweitzer, in the following lines discusses almost the same subject i.e. what it is that promotes life and what it is that deminishes it;

"My life carries its own meaning in itself. This meaning lies in my living out the highest idea which shows itself in my will-to-live, the idea of reverence for life. With that for a starting point —I give value to my own life and to all the will-to-live which surrounds me. I preserve in activity, and I produce values. Ethics grow out of the same root as world and life affirmation for ethics, too, are nothing but reverence for life. That is what gives me the fundamental principle of morality, namely that good consists in maintaining, promoting, and enhancing life, and that destroying, injuring, and limiting life are evil."

Egotists and self-seekers look as if they were alive though in actual fact they are worthless and as dead as a dodo. All sorts of advice fall flat on them. Even if they join colleges and universities and obtain enviable certificates and Degrees, testifying to their acumen and scholarship, in this field of knowledge or that, yet if they are lust-ridden, they cannot be counted amongst the living ones. To be a scholar is one thing. To be human is something else. Scholarship is not a surety of a scholar's integrity, sincerity, truthfulness, good neighbourliness, kindness and magnanimity. A person may possess a character in inverse proportion to the height of his educational qualifications. Purity of heart cannot be had through instructional institutions where knowledge is imparted but morals are neither taught nor-practised. And according to those who have been leading moral

<sup>1.</sup> Javid Nama, p. 120/690.

<sup>2.</sup> Civilization and Ethics, Unwin Books London, (1961). p. 11.

lives, it is only through purity of heart that moral teaching leaves lasting impact. Without the deligent receptivity of a pure heart all pieces of advice and ethical demonstrations run out leaving almost no effect as if all teachings in that regard, were like water poured on duck's back. Ab-dal-Qahir. (عبدالقابر) b. Abdullah al-Suhrawardi explains the above subject in examples as follows:

"A grain-sower went with grain. He picked up a handful of it. Some of the seeds fell on the path. In no time birds descended and picked them up. Some of the grains fell on a slab of stone covered with a thin layer of earth and a bit wet on account of dew drops. The grain sprouted and grew a little. Then the roots touched the stone. They could not penetrate it hence dried up. Some grains of seed fell on a good earth where there was a thorny growth. When seeds sprouted and the seeds-lings gained some height, they were strangulated by the thorny growth. Thus they became useless and got intermingled with thorns. And some of the seeds fell on a good earth which was neither a path, nor a layer on a stone, nor replete with thorny growth. Here the seeds grew into what they should"

Abd-al-Oahir, proceeding further elucidated these examples and told the readers that the heart which is like a path cannot retain good lesson. The devil descends and takes it away in no time. The listner forgetting all of it. When the other who listens but has been likened with a slab of stone, is a person who listens deligently but his heart has absolutely no intention to act accordingly. Therefore, the lesson does not take root in his heart and vanishes. He likened the grain that fell on a good earth but with thorny growth, to a person who listens and intends to act accordingly, but his lusty ambitions prevent him from translating his good intentions into actions, therefore, he turns away from the desire to do good. His desire becomes unaffective like the seedling strangulated by the thorns. Abd-al-Oahir likens the seed falling on good earth without thorns, to the listener who understands and acts according to the advice he listens to and keeps aloof from lusts. He likes and keeps to the right path-Such a person is a Sufi. Sufis, define Sufism, as purity of heart and shunning all sorts of pollution. In short all these examples are degrees of being alive—to what extent and how much.

<sup>1.</sup> Awarif-al-Ma'arif, Dar-al-Kitab-al-Arabi, Beirut, (1966), p. 22.

People are alive in proportion to good deeds done by them and they are dead according to the quantum of their misdeeds. And those who do nothing, neither good nor evil, are worst among the dead in the particular sense, operative in this article. There are people who cannot discriminate between good and evil. There are others who can, but still do evil, and cannot overcome evil temptations. Socrates is often quoted as saying that people do not know evil otherwise they would not have indulged in it. Our observation and experience proves quite the contrary. To know and to understand evil is something else but to overcame the unbridled desire to do evil is quite a different matter. People know the dangers of over-smoking. They know the dangers of cocaine and marijuana. Everybody understands to what gambling leads. Every addict to strong drinks knows what the addiction results in. All such helpless people are slaves to their material selves. They cannot exert their will. They cannot implement their determinations. Such persons are not alive in reality. They say, if not all of them, millions, of them certainly, that it was their luck. They were made to remain earth-rooted. Palmists had told them like that. Astrology had indicated that they could not rise above a certain level of will power. But Iqbal declares :

تو اپنی سر نوشت خود اپنے قلم سے لکھ! خالی رکھی ہے خاصہ حق نے تیری جبیں! یہ لیلگوں فضا جسے کہتے ہیں آساں! ہمت ہو ہر کشا تو حقیقت میں کچھ نہیں!!

At an other place Allama Iqbal again lays stress on the same point:

<sup>&</sup>quot;You should write your destiny with your own pen. God's pen has left your brow blank."

This azure atmosphere which we call sky is in reality nothing provided we muster courage to fly."

<sup>1.</sup> Darb-i-Kalim, p. 176/638.

"Your age (Time) must have your impact You are ignorant of the fact that it is not under the influence of stars"

"I have seen such madness as well (determination that looked like madness) which has sewn what the destiny had torn up."

Apparently things do look impossible. There are hurdles which peole find unsurmoutable. Yet there are individuals determined, unswerving and sure who take upon theselves to prove they can defy any opposition to their will And History stands witness to the fact that such intents as were termed a definite mark of madness, turned the impossible into possible. Perhaps it was GB. Shaw who stated that all progress of the world was due the unreasonable persons. When self-confident persons resolve to do something then cowardly calculations of reason do not stand in their way. Life is will. Where there is no will there is death.

And there are persons and groups who become mentally lethargic. They do what others especially the well-to-do, usually do. They do not apply their mind whether what they do or desire to do is correct or plausible in itself. And the majority of people are blind followers of others, individuals as well as socities, Sometimes people do something and the reason for their doing so is that many others were doing the same. Care should always be taken in copying others. Sometimes, the great majority of the members of a society may choose a wrong path and thus bring about destruction. Mirza Ghalib, one of the most celebrated poets of Urdu and Persian, very rightly had said:

"As following others can result in putting ourselves to a wrong pathhence we are not going to choose the path for us only because the whole caravan had taken to it (the whole caravan could go wrong)."

#### Allama Iqbal States:

<sup>1.</sup> Darb-i-Kalim. p. 113/576.

"If to copy others, (without critical analysis) were a good habit and profitable mode of life then the Prophet (S.A.S) would have gone the way his forebears had gone."

Therefore, according to Islam the leaders, dignitaries and celebrities in all walks of life are advised to act with utmost responsibility. People follow the big ones whether they be big as academicians as religious scholars, politicians or rulers. If they adopt an evil mode of life and uppish manners, they misguide thousands, rather millions of people belonging to the lower strata who take pride in looking and behaving like those who are at the higher pedestal. All those who are looked upto for standards should set beautiful standard. They should uphold positive and life-enhancing values. If they set bad examples they will have to account for those who followed them out of awe or respect.

Anyway to follow others blindly is a sort of mental slavishness. A person who has a self i.e. confidence in himself, acts responsibly. He follows where he should. He goes his own way where he should. He does not go against others on account of sheer malice or conceit, even if others do the right. A conceited person is also a slave—a slave to his own animal self. In short, it is not easy to act independently in the real sense of the word. The majority of the individuals and groups act as slaves. And hence they are not fully alive.

In the field of literature too it is observed that a person who becomes a "celebrity" assums the status of a reference. His ideas, words, terms and sentences are quoted uncritically. If he gains much in fame, then his pet sentences and phrases become quotes. To follow him and to quote him becomes rather a literary fashion. Gradually, there emerges a circle of like minded people who give airs to themselves for belonging to each other, the integrating element being the reverence for that particular "celebrity", For some years they treat themselves as high-brows and those who lack confidence crouch before them. But Allama Iqbal would like to ask them whether they were sure that they had



<sup>1.</sup> Payam-i-Mashriq, p. 222/392.

not fallen in the traps of something flashy and flaunting. This is why he admonishes;

"Foreswear, following the nightingale and the peacock. The nightingale is nothing more than voice and the peacock is nothing more than colour."

The "literary high-brows" and "bullies" are selling their aphorisms, symbols and pet idioms. There is nothing in them. It is all flashy, beautiful crust and no kernel. An Arab poet, addressing a friend of his, who was following a group of cultural high-brows rightly castigated this kind of complex:

"O Aba Ja'fer b. saeed, you show off a religion which is not your real creed.

You are not an atheist but you crave for renown as a liberal person."

Such slavish attitude diminishes self. One should be independent and not slavishly "liberal". One should look at things with one's own eyes and should obtain lesson, pleasure and vision of his own. Lacking independent vision is a mark of diminished self-confidence and denotes diminished life.

Societies and nations who become politically enslaved and subjugated by other societies and nations present the worst kind of death in life. They are the most wretched form of breathing dead bodies. Politically enslaved people lose all confidence in themselves. They look with utmost reverence upon whatever belongs to their masters, howsoever, inferior or abominable, in actual fact, that might be. They look down upon whatever is their own howsoever valuable and worth-while that might be. The potentialities of the enslaved societies remain unrealized;

<sup>1.</sup> Bal-i-Jibreel, p, 76/368.

حدل خوال با كاه و جو درساخته<sup>1</sup>

أز غلامي مرد حق رنا ربند!! از غلامي جوير سش ناارجمند!! گور ذوق و لیش دانسته لزش مردهٔ مهرگ و نعش خود بدوش آبسروئے زلدگی در بساختیا

"In slavery, a believer in one God, adopts the manners of idol worshippers. In slavery, a belivers' potentialities remain dormant" "His taste dies out hence he takes poison for honey. He is a corpse without death carrying his dead body on his shoulders."

"He has gambled away the respect for !ife and has reconciled filling his belly with trash like donkeys."

According to Allama Iqual slavery, of all deaths is the worst death. Slaves are the most miserable breathing dead bodies;

'There is much brutal kind of death. Name of that death is slavery. Would that the slave could understand the trickery and artifice of the masters."

Allam Iqual doubts the capacity of a slave to experience resurrection :

> بالگ اسرائيل أن كو زنده كر سكتى نهين ! روح سے تھا زندگی میں بھی تھی جن کا جسد! مر کے جی اٹھنا فنط آزاد مردوں کا سے کام گر چہ ہر ذی روح کی منزل سے آغوش لحد<sup>3</sup>

"Israfil's trumpet cannot resurrect those whose body remained soulless even when they were alive".

"All who possess life have to go to the lap of the grave but it is only the free and emancipated who will regain life after experiencing death".

And, then there is a dialogue between the dead body of a slave and the grave. Several times Allama Iqbal has used the technique

<sup>1.</sup> Zabur-i-Ajam, p. 180/572.

<sup>2.</sup> Armaghan-i-Hijaz, (Urdu), p. 35/677.

<sup>3. 1</sup>bid., p. 20/662.

of making others express his opinions. It has a dramatic tinge and is meant to add strength to his exposition. He succeeds, invariably;

قبر ---- (اپنے مردے سے)

آہ ظالم تو جہاں میں بندۂ محکوم تھا!!
میں نہ سمجھی تھی کہ کیوں ہے خاک میری سوزالک

تیری میت سے می تاریکیاں تاریک تر!!

تیری میت سے زمین کا پردہ ناموس چاک

الحذر محکوم کی میت سے سو ہار العذر!!
الحذر محکوم کی میت سے سو ہار العذر!!

"Grave (addressing the corpse it contained) O you gloomy impact of oppression—were you a slave person in the world? I could not understand why my frame had kept burning Your corpse has turned the darkness that surrounds me, still darker. On account of your corpse earth has suffered utter disgrace."

"I shun the grave of a slave vehemently. I declare it a hundred time to you O Israfil! O the Creator of the universe! and O the Sacred spirit!",

In the same vein Allama Iqbal alludes to the youngmen who were being educated in the institutions where instruction was imparted and subjects were taught with a view to kill the spirit of the students so that they would begin to think as their Masters thought and start looking at things as their masters did. They would even adopt the morals, tongue and the costume of those who ruled them. They do uncritically just to copy their rulers. Emerson was right whom he said; "Slavery is an institution for converting men into monkes." And they did so without being conscious of the loss they incurred. They got transformed in such a tricky way that instead of feeling ashamed of their transformation they took pride in looking like their western chiefs. Allama says and the rub of these words cannot be fully tasted by us now as we are no longer slaves. Yet the reflection of an injured sense or self respect experienced by an enslaved society is, vividly expressive:

<sup>1.</sup> Armaghan-i-Hijaz, pp. 20, 21/662, 663.

"This college—going young man looks alive. In fact he is a dead body who has borrowed breath from the West."

The over all policy of the conquerors in respect of subjugated peoples is always meant to weaken the spirit of slaves so that, by and by they reconcile to their slavish plight, rather they start looking with pride at things which are in fact the token of their enslavement. This is how Allama lqbal shows his utter disgust with the educational policies of the colonialists:

"You are looking at how the plunderer has destroyed the whole caravan. Then why should you ask me of the way in which he did so. Do not feel yourself immune from the effects of the knowledge you are obtaining. With this kind of knowledge the spirit of a whole nation can be killed."

There are poisonous foods or at least foods that do not suit the requirements of a physique. If no change in the menu takes place in time, the body dies. Similarly there are philosophies, thoughts, principles and theories that diminish mental and spiritual vitality and inch by inch lead to a mental and spiritual demise. It is the positive and invigorating bringing up which changes the outlook for the better and the negative and attenuating indoctrination which brings about a change for the worse. Through one mode societies gain courage and vitality and through the other they attain despair, langour and cowardice.

We have seen that improper food results in disease and death of the body. We have perceived that incongruous education kills the spirit of individuals and societies. Foreign rulers impose particular syllabi on the subject peoples to mould their outlook

<sup>1.</sup> Darb-i-Kalim, p. 171/633.

<sup>2.</sup> Armaghan-i-Hijez, 101/983.

in a mode that would suit colonial interests. A slave socie cannot run away from this calamity easily. This is why, according to Allama Iqbal slavery is the worst kind of death.

But Allama Iqbal saw that sermons emanating from the mosques and monastries were also not life-giving. They we life killing. This is why Allama Iqbal castigated the religionleaders, with not less biting phrases than those used against the foreign rule. If the religious leaders and scholars begin to inject into the soul of their society, the feeling of despondency and a inclination towards relinquishing the battle-field of life to see comfort in seclusion, it is clearly a bad omen and it suits the purpose of the alien authority. Speakers and writers who tead and propagate defeatism, are in a way allies of foreign master All such teachers, preachers, writers and speakers are according to Allama Iqbal, accursed persons:

سخت ہاریک ہیں امراض اسم کے اسباب !
کھول کر کہیئے توکرتا ہے بیان کوتائی !!
دین شیری میں غلاموں کے شیوخ اور اسام!
دیکھتے ہیں فقط اک فلسفہ روہاھی !
ہو اگر قوت فرعون کی در پردہ مرید !
فوم کے حق میں ہے لعنت وہ کلیم اللمی الا

"Causes of ailments of nations are extermely subtle. Words fail us if try to state it openly. Preachers and saints of enslaved peoples disci only fox-philosophy in the life-style of lions.

If Mosaic revelation be inwardly devoted to pharoah's power a authority, it surely is a curse for the nation (of Moses)."

At another place Allama chastises the defeatist attitude of bo the religious leaders who preach in mosques and saints who tea in monastries, in the following quatrain:

فرلكي صد بست از كمبه و دير !! صدا در خالقابان رفت لأغير ! حكايت پيش ملا باز كنتم !! دعا فرمود يا رب عاقبت خير !<sup>2</sup>

<sup>1.</sup> Darb-i-Kalim, p. 158/620.

<sup>2.</sup> Armaghan-i-Hijaz. p. 73/955.

"The Europeans bagged their game from the Sanctuary of Kaaba am other places of worship, but the voice that was raised in the monastric spoke. None else (God Himself ordains all things)

I related this story to the Mullah who prayed, O. Lord make end (life

hereafter) pleasant."

Similarly Allama Iqbal addressing the Mullah says ironically:

"You have delivered prolonged lectures on the book (of man's deeds) and the balance (of God's Justice)

I am amazed you do not look at the Doomsday which is already upon us."

The turmoil life in our society and injustice prevalent here and now, was not being discussed by our preachers and scholars. How the nation could fight its battles of day to day life, was not their concern. They only talked of what could happen on Doomsday when human beings would be called upon to account for their deeds performed in this world. They dwelt much more upon the description of God's balance and record of men's deeds than upon the inculcation in the minds and souls of their listeners as to how to be brave, how to be just, how to live a life free of the shackles of slavery, how to mould the lives of their pupils and devotees according to the ego-strengthening principles of Islam.

Teachers, preachers and mentors told their devotees to adopt the mode of seclusion which meant monasticism, inertia, langour and a reluctance to face realities. Such guides according to Allama Iqbal, were preachers of death;

"If mosques be unstirring then the religion of a believer can be nothing more than a dream or death

Listen ! O, the Valley of Laulab."

<sup>1.</sup> Zabur-i-Ajam, p. 118/510.

<sup>2.</sup> Darb-i-Kalim, p. 34/676.

<sup>3.</sup> Armaghan-i-Hijaz, (Urdu), p. 38/680.

"Your way of life and your literature smack of monasticism. This verily marks the decay of dying nations."

Allama Iqbal has an idea of his own regarding abondonment. In his view abondoning the world does not mean seclusion from day to day problems of life, it is rather abondonment of greed, lust, covetousness, unbridled and sinful ambitions to pose as a bully to society. For Allama Iqbal Islam is the only means of enabling human beings to become truly human. And this he cannot be unless he is the master of his own self. A man who stands emancipated from all wantonness and carnality, is in fact the conqueror of the lower world. To forsake is one thing and to free of worldly avidity is another says Allama Iqbal:

"Height of abondonmeant lies not in forsaking the world. Height of abondonment lies in sujugating the terrestrial as well as the celestial."

In Allama Iqbal's opinion, the alive and truly so, are persons who willingly accept the challenge of life and fight against various types of evil. They do not mind whether they succeed in their mission or fail. A believer knows that there is yet a life after death which is everlasting. Such a person lays down his life trying to strengthen the forces of good. A man of conviction never surrenders before untruth and injustice. Therefore, according to the Quran such a person lives on. To live, for dying on the path of righteousness is living genuinely. Life is a constant toil for the preservation and implementation of good. And a life sacrificed for the preservation and implementation of good is not cut short. It attains constancy, martyrdom makes life ripe for eternity. In the words of Allama Iqbal:

نه پنداری که مرد امتحان مرد! 

تمیرد گر چه زیر آسان مرد! 

ترا شایان چنین مرگ است ورنه 
ژیر مرکے گه خوابی میتوان مرد! ا

<sup>1.</sup> Bal-I-Jibril, p. 42/334.

<sup>2.</sup> Armaghan-i-Hijaz, p. 114/996.

"Never consider a man as dead who stood the test. He does not in reality expire although he passes away under the sun. Such is the death as you should deserve, otherwise you can die in whatever manner you like."

A believer strives in the path of Allah. When he succeeds he says: "Allah be praished". When he fails he says: "Allah be praised". This behaviour is the hall-mark of a believer. He neither feels elated nor frustrated. His conviction is that everything belongs to Allah, including life. From Allah to Allah. Elation and frustration indicate a feeling of personal gain and personal loss, whereas a believer is a trustee of Allah regarding whatever apparantly is his. A trustee, a real trustee, is one who is always ready to return what is entrusted to him to the owner. Life also is a trust and can be claimed back by the Master. Then why should a believer be afraid of death. But Allama lqbal says:

"I have not been able to find out a single Muslim of whom death be afraid, although I have travelled far and wide in the world."

Life can never flourish under constant fear of death. That is not a full life. It is always the good practical examples which inspire hearts to do good. It is the example of bravery that inspires bravery. But in a society where inspiring examples be not available life begins to shrink. High hopes lie scuttled and sink into the minds, unconscious layer. Under such despondent circumstances a voice of hope sounds odd. Allama Iqbal had to shake his despairing society into becoming awake to their appalling condition. They were to be made aware of the fact that they were not alive. They were dead and they did not know it. Says Allama Iqbal:

"Woe be to a nation which stands far removed from Truth (God) and hence has died but is not ware of her death."

<sup>1.</sup> Armaghan-i-Hijaz, p. 40/922.

<sup>2.</sup> Pas Chih Bayed Kard, p. 16/812.

Such persons are fugitives from life. They enjoy the society of only those who do not talk of life. Like-minded people are a fraternity. Lovers of escape from the challenges of reality are also a closely-nit brotherhood. Tavern tots have their own circles. Hunters like hunters. Lovers are fond of lovers. "Birds of a feather flock together" Hazrat Sheikh Abd-al-Qadir al-Jilani atates:

"You are spiritually dead hence you keep company of those who are spiritually dead. You should adopt the company of the alive, the noblemen and the sons of noblemen. But you are a grave hence you come to a grave like you. You are a corpse you come to a corpse like you. You are a cripple and a cripple like you is your leader. You are blind and a blind man like you is your guide."

Allama Iqbal had admonished the Muslim Ummah the enslaved people, for their death-like lethargy. He exhorted them to be up and doing and urged them to check the account of their deeds everyday to know whether they found them selves better than what they were the day before.

"If your today is a true copy of your yesterday then your body of clay contains no spark of life."

Breathing-dead bodies can be reenlivened and Allama Iqbal tells us how. But it is a different subject and demands separate treatment.

<sup>1.</sup> Al-Fath-ur-Rehmani, Egypt, p. 199.

<sup>2.</sup> Payam-i-Mashriq, p. 37/207.

# IQBAL'S IDEAL PERSON AND RUMI'S INFLUENCE

#### Riffat Hassan

A cursory glance at any part of Iqbal's philosophy, in partiilar his conception of "Mard-e-Mo'min", would reveal Rumi's ofound influence. Rumi was Iqbal's acknowledged 'murshid'. ofessor Hakim has observed, "If a free man like Iqbal could called the disciple of any man, it is only of Rumi". Rumi is bal's intellectual progenitor, and it is only with reference to is great mystic-poet that Iqbal admits with frank pride:

تو بھی ہے اسی قائلہ شوق میں اقبال جس قسائلہ شوق کا سسالار ہے رومی 
$$^2$$

You too belong to the caravan of Love—that caravan of Love whose chief is Rumi.

Iqbal's view of evolution has been greatly influenced by imi whose ideas on the subject were a message of hope and and did not bring the gloom and despair which came in the ke of Darwin's theory.<sup>3</sup> For Rumi the lowest form of life is after but matter is not dead or inert:

Air and Earth and Fire are slaves, for you and I they are dead, but not for God.

<sup>1.</sup> Hakim, K.A., "Rumi, Nietzsche and Iqbal", Iqbal as a Thinker, ore, 1966, p. 201.

<sup>2.</sup> Bai-i-Jibril, p. 200.

<sup>3.</sup> The Reconstruction of Religious Thought in Islam, Labore, 1962, 121-122.

<sup>4.</sup> Rumi, J. Masnawi-e-Ma'nawi, (edited by Furuzanfar, B and vish, M) Tehran, 1963, Book I, p. 53.

According to Rumi, the self originated in the form of matter consisting of dimly-conscious monads. Rumi's theory is stated thus:

آمسده اول بساقلیم جساد و ز چسادی در لبسانی او نتاسد سالها الدر نبانی عبر کسرد و از جادی یاد نساورد از نبرد و ژنباتی چسون میران اونتاد نامدش حسال نباتی هیچ بساد جز هان میلی که دارد سوی آن خقاصه در وقت بهار و ضمیران ميكشد آل خالق كد داليق تاشد اکنون عائل و دانا و زفت سم ازین غفلش نحول کرد نیست1

باز از حیوان سوی انسالی ممجنين اقلم تسا اقليم رفت عقلمساے اولنیش با نیست

First man appeared in the class of inorganic things Next he passed therefrom into that of plants For years he lived on as one of the plants, Remembering nought of his inorganic state so different, And when he passed from the genetive to the animal state, He had no remembrance of his state as a plant. Except the inclination he felt to the world of plants, Especially at the time of spring and sweet flowers: Like the inclination of infants towards their mothers. Which knew not the case of their inclination to the breast. Again the great Creator, as you know. Drew men out of the animal state into the human state. Thus man passed from one order of pature to another, Till he became wise and knowing and strong as he is now Of his first souls he has now no remembrance, And he will be again changed from his present soul. (Translation by Iqbai, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, pp. 121-122.)

Iqbal's concept of the evolution of human beings expressed in lines such as the following is strongly reminiscent of Rumi's thought on the subject :

جو ہے بیدار السان میں وہ گہری نیند سوتا ہے  $^{2}$ شجر میں ، پھول میں ، حیواں میں ، ہتھر میں ، ستارے میں  $^{2}$ That which is conscious in human beings sleeps a deep sleep in trees, flowers, animals, stones and stars.

<sup>1.</sup> Masnawi-e-Ma'nawi, Book IV, pp. 173-174.

<sup>2.</sup> Bang-e-Dara, p. 143.

and

کی کی جتن سے میں نے بنایا رتبہ ہے رتبہ ہایہ یہ پایت جامد کو جامی، جامی کو حیواں حیوان کو وحشی،وحشی کو انسان ا

With great effort have I made, rank by rank, part by part, inorganic into organic, organic into animal, animal into brute, brute, into, human.

For Iqbal, as for Rumi, God is the ultimate source and ground of evolution.<sup>2</sup> He does not regard matter as something dead because from the Ultimate Ego only egos proceed

From its ray nothing comes into being save egos,
From its sea, nothing appears save pearls.
(Translation by Dar B.A. Iqbal's Gulshan-e-Raz-e-Jadid and Bandagi
Namah, Labore 1964, p. 36.

The Ultimate Ego is immanent in matter and makes the emergent emerge out of it. There are various levels of being or grades of consciousness. The raising note of egohood culminates in human beings.<sup>4</sup>

Iqbal shares Rumi's belief that evolution is the outcome of an impulse of life manifesting itself in innumerable forms. The vital impulse determines the direction of evolution as well as evolution itself. Life is that which makes efforts, which pushes upwards and outwards and on. All the striving is due to the clan vital in us, "that vital urge which makes us grow, and transforms this wandering plant into a theatre of unending creation".5

Like Rumi, Iqbal also looks upon evolution as something great and glorious, not as something signifying human sinfulness

<sup>1.</sup> Cited in Badvi, L. "A Forgotten Composition of Iqbal", Iqbal Review, January 1965, pp. 77-78.

<sup>2.</sup> Khatoon, J. The Place of God, Man and Universe in the Philosophic System of Igbal, Karachi 1963, p. 121.

<sup>3.</sup> Zabur-e-' Ajam. p. 224.

<sup>4.</sup> The Reconstruction of Religious Thought in Islam, pp. 71-72.

<sup>5.</sup> Durant, W. The Story of Philosophy, New York, 1933, pp. 345-346.

and degradation. The "Fall" is the beginning of self-conscious ness—the stage from where persons of God would begin the conscious search for perfection. Greeting Adam, the Spirit Earth says:

خورشید جہاں تاب کی ضو تیرے شرر میں!
آباد ہے اگ تازہ جہاں تیرے ہنر میں!
جہتے نہیں بخشے ہوئے فردوس نظر میں!
جنت تری پنہاں ہے ترے خون جگر میں!
اے پیکر گل کوشش پیہم کی جزا دیکھ!

The light of the world-illuminating sun is in your spark, a new world lives in your talents; unacceptable is a paradise which is given—your paradise lies hidden in your blood.

O form of clay, see the reward of constant endeavour.

One of the most notable characteristics of Rumi's thought is his ardent belief in the efficacy of constant endeavour.2 Igba shares with Rumi this special kind of mysticism-sometimes referred to as the mysticism of struggle—the kind of mysticism which strengthens and fortifies, rather than weakens or puts to sleep, the potentialities of the Self. In his Introduction to The Secrets of the Self. Professor Nicholson comments, "As much as he (Iqbal) dislikes the type of Sufism exhibited by Hafiz, he says homage to the pure and profound genius of Jalaluddir though he rejects the doctrine of self-abandonment taught by the great Persian mystic and does not accompany him on his pantheistic flights".3 Although, as has been observed above, Iqba could not follow Rumi into all the regions of mystic ecstasy, yet their mysticism—Rumi's and Igbal's have a lot in common. It was 'positive', it affirmed life and upheld passionately both the dignity and divinity of human beings This mysticism may perhaps be best described in terms of Love-a concept which forms the chief link between Iqbal and Rumi. For both Rumi and Iqbai

<sup>1.</sup> Bal-e-Jibril, p. 179.

<sup>2.</sup> Vahid, S.A. Studies in Iqbal, Lahore, 1967, p. 102.

<sup>3.</sup> Nicholson, R.A., Introduction to the Secrets of the Self, Lahore 1964, pp. ziv-zv.

the ideal person is an embodiment of love, a paragon of "Ishq". For both of them love is assimilation and expansion. It is linked with the doctrine of hardness, and the sole mean of attaining "the Kingdom, the Power, and the glory". It is this attribute which distinguishes more than anything else, Iqbal's ideal person from Nietzsche's Superman and places him or her in close. proximity to Rumi's "Mard-e-Haqq"

Not only do Rumi and Iqbal regard the advent of human beings on earth as a happy event, they are also staunch believers in the personal creation of destiny and the freedom of the will. In numerous places Rumi has reiterated the thought of the following lines:

It is certain that we possess freedom of the will you cannot deny the manifest evidence of the inner sense.

Through action life is made heaven or hell, for this person of clay, by origin, is neither from heaven nor hell.

Both Rumi and Iqbal go beyond upholding the freedom of the will to a belief in "tawwakul" or trustful renunciation. "Tawwakul" is born not out of an awareness of one's helplessness, but is the result of "Iman", the vital way of making the world our own.3 "Iman", says Iqbal, "is not merely a passive belief in one or more propositions of a certain kind, it is a living assurance begotten of a rare experience". Only "strong personalities are capable of rising to this experience andthe 'higher fatalism' implied in it".5

This 'higher fatalism' described thus by Tennyson:

"Our wills are ours, we know not how,

<sup>1.</sup> Masnavi-e-Ma'nawi, Book V.

<sup>2.</sup> Bang-e-Dara, p. 307.

<sup>3.</sup> The Reconstruction of Religious Thought in Islam, p. 109.

<sup>4.</sup> Ibid., p. 888.

<sup>5.</sup> Ibid., pp. 109-110.

Our wills are ours to make them Thine"1 is described variously by Rumi and Iqbal. The former says:

The word 'Determinism' causes Love to grow impatient, only one who is not a lover regards 'Determinism' as a prison.

and the latter writes:

When he (she) loses himself (herself) in the will of God The Mo'min becomes God's instrument of destiny.

Both Rumi and Iqbal believe that the Ideal Person's life in God is not annihilation but transformation. "The Ideal Man freely merges his own will in the will of God in the ultimate relation of Love". It is more than likely that Iqbal's ideas about the deep love between human beings and a personal God which form one of the most profound and inspiring part of his writings, were clarified and strengthened through his contact with Rumi's thought.

The resemblance between Rumi's "Mard-e-Haqq" and Iqbal's "Mard-e-Mo'min" is quite unmistakable. In both cases the Ideal Person is a combination of the contemplative person and the person of action. Iqbal places more stress on action than Rumi does but this hardly constitutes a fundamental differenc.

Both Rumi and Iqbal believe that the whole course of evolution is steered towards the creation of the Ideal Person. "He is the final cause of creation and, therefore, though having appeared last in point of time, he was really the first mover. Chronologically, the tree is the cause of the fruit but, teleologically, the fruit is the cause of the tree". To his Ideal Person, Rumi says:

<sup>1.</sup> Tennyson, A "In Memoriam, A.H.H.", The Poetleal Works, London, 1954, p. 239.

<sup>2.</sup> Masnawi-e-Ma'nawi, Book I.

<sup>3.</sup> Pas Che Bayad Kard A Aqwam-e-Sharq? p. 14.

<sup>4.</sup> Hakim, K.A. The Metaphysics of Runi, Labore, 1999, p. 110.

<sup>5.</sup> Ibid,, p. 93.

پس بمبورت عالم اصغر توئى ہے بعثى عالم اكبر توئى ظاہراً آن شاخ اصل میوہ است با طنا پہر کمر شد شاخ ہست کے ساندی ہاغبان بیچ شجر کے لشاندی ہاغبان بیچ شجر یس بمعنی آن شجر از میوه زاد کر بصورت از شجر بودش نهاد!

Therefore, while in form thou art the microcosm, in reality thou art the macrocosm

Externally the branch is the origin of the fruit:

Intrinsically the branch came into existence for the sake of the fruit.

Had there been no hope of the fruit, would the gardener have planted the tree ?

Therefore in reality the tree is born of the the fruit, though it appears to be produced by the tree.

(Translation by Nicholson, R.A. Rumt, Poet and Mystic, London, 1950, p. 124.)

about his "Na'ib-e-Ilahi" Iqbal says :

He is the final cause of "God taught Adam the name of all things." (Sura, 2: 29)

He is the inmost sense of "Glory to Him that transported His servant by night" (Sura, 17:1)

(Translation by Nicholson, R.A. The Secrets of the Self, Lahore, p. 81)

and then turning to "the Rider of Destiny" proclaims

Mankind are the cornfield and thou the harvest,

Thou art the goal of Life's caravan.

(Translation by Nicholson, R.A. The Secrets of the Self, p. 84)

For both Rumi and Iqbal, the concept of the Ideal Person constitutes a democratic ideal which does not have the aristocratic bias of Nietzsche's Superman. Both Rum; and Iqbal believe that the Ideal Person can work miracles which do not, however, "mean the annihilation of causation but only bringing into play causes that are not within the reach of common experience".4

<sup>1.</sup> Masnawi-e-Ma'nawi, Book IV, p. 27.

<sup>2-3.</sup> Asrar-e-Khudi, pp. 50-51.

<sup>4.</sup> The Metaphysics of Rumi, p. 110.

Iqbal, we may remember, said the "the region of mystic experience is as real as any other region of human experience." 1

It is not possible within the purview of these few pages to discuss in any depth the subject of this essay. However, an attempt has been made to indicate-in broad outline-some of the most striking similarities between the thought of Rumi and Iqbal in so far as they have a bearing on the genesis and growth of the Self and the emergence of the Ideal Person. Rumi's influence on Iqbal has been so all-pervading that it is not possible either to describe or to circumscribe it exactly. Asrar-e-Khudi—with Iqbal began his preaching of doctrine of incessant struggle, carries as its introduction the following lines of Rumi (quoted again in Javid Nama)

دی شیخ با چراغ همی گشت کرد شهر کز دام ورد بلولم و انسانم آرزوست زیں همر پان سست عناصر و لم گروست شیر خسدا و رستم و ستسانم آرزوست گفتم که یافت می نشود جسة ایم ما گفت آنکه یافت می نشود آنم آرزوست گفت آنکه یافت می نشود آنم آرزوست

Last night the Elder wandered about the city with a lantern Saying, 'I am weary of demon and monster: man is my desire. The Lion of God and Rustam-e-Dastan, are my desire. I said, 'The thing we quested after is never attained'.' He said, 'The unattainable—that thing is my desire'. (Translation by Arberry, A. J. Javid Nama, London, 1966 p. 29)

and in conclusion one can hardly be better than to observe with one of Iqhal's biographers that "a more accurate and difficult description of Iqhal's own approach to ideals would be difficult to find".3

<sup>1.</sup> The Reconstruction of Religious Thought in Islam, p, 23.

<sup>2.</sup> Asrar-e-Khudi, p. 2.

<sup>3.</sup> Singh, I, The Ardent Pilgrim, London, 1951, p. 103.

#### PUNJAB IN IQBAL'S LIFE-TIME

#### Riaz Hussain

This Essay attempts to survey the social, political and economic forces at work in the Punjab from 1901—1938 and Iqbal's reaction to men and matters in the Punjab during most of his working life.

During the period under review the population of the Punjab was composed of Muslims (55%), Hindus (35%), located mostly in districts East of the Ravi, and Sikhs (13%). The three communities lived in a state of perpetual conflict in almost all walks of life, religious, economic, political, educational and social. In the rural areas the Muslims formed 57% of the population.

#### The Peasants' Economic Burden in Iqbal's Time

The Muslims during their rule had treated the Hindus with complete and unbiased justice. In the Punjab while Muslims owned the agricultural land, the Sultans and Mughal Kings had allowed the Hindu money lender<sup>1</sup> a monopoly in trade and finance. The economic position of the two communities was thus balanced. This balance was maintained under the sikh regime.

When the British wrested the Punjab in 1849, they materially changed this economic balance between the Muslim and the Hindu. The Mughal and Sikh Governments had kept a restraint on the power of the moneylender to extort unreasonably high rate of interest from his debtors. But the British gave a free rein to the Hindu moneylender to extort as much interest from his debtors as he could. The British magistrates zealously

The main Hindu bania (moneylending) castes were Aggarwal, Khatri and Arora.

Supported the moneylender in recovering his debts, even allowing him to confiscate the property, house, goods, tools and animals of the defaulting debtor. The entire weight of the British power was thus thrown behind the Hindu bania. The poor debtor, mainly Muslim, found himself entirely at the mercy of his creditor. In 1870 when Punjab was in the grip of a severe famine, the moneylender found his golden opportunity to expropriate the houses, lands and animals belonging to the Muslim masses. mortgages had been rare in Mughal times, but under the British mortgages of land, houses and golden and silver ornaments appeared in every village and town of the Punjab.

In 1875—78 the total land area under mortgage was 1,65,000 acres. Within ten years it trebled so that in 1884—88, the land area under mortgage to Hindu moneylenders was 3,85,000 acres. In 1868, the number of moneylenders in the Punjab was 53,263. Under British patronage the moneylending class proliferated and in 1911 the number of moneylenders rose to 1,93,890.1

At this stage the British grew frightened by the enormous economic power they had themselves put in the hands of the Hindu Moneylender. The British passed what was called the Land Alienation Act (1900) which was put into effect in 1901. The Act debarred the non-agricultural classes from owning land. Land could not be transferred to non-agricultural buyers. Non-agriculturist classes were also debarred from keeping the land in mortgage for more than twenty years.

The British reaped immense advantages from this Act. The peasant proprietor, looking upon the British as his deliverers, became a staunch supporter of British Imperialism. The Act also served the Imperial Policy of "Divide and Rule" by creating a sharp division between urban and rural interests. Henceforth all political, economic and social issues in the Punjab were understood, debated and resolved in rural and urban frame of reference.

And yet the Act did not eliminate the debts of the peasant proprietor. The irony was that the Democles' Sword of debt hung over the heads of even farm labourers and tenants who did not

<sup>1.</sup> These staggering statistics are recorded in M. Darling The Punjab Peasent, (London, Oxford University Press, 1947), pp. 172-73.

own an inch of land. About 1.25 million of them were under a debt liability of Rs. 20 crores. Another 120 crore rupees were owed to the moneylenders by small landowners. The total debt liability of landless peasants and landowners, thus added up to the enormous sum of Rs. 140 crores, out of which a major portion i.e. Rs. 80 crores was the liability of Muslims alone.<sup>1</sup>

The Big Landlords were by and large free of debt. The areas where big Mustim Landlords could be found were Multan, Jhang, Mianwali, Muzaffargarh, Sargodha, Dera Ghazi Khan and Campbellpur. The big Hindu Landholdings were located east of the Ravi in Rohtak, Hissar and Ambala.

## The Punjab Landowner's and the British Officer's Style of Life

The Landowners extracted rents and several kinds of tributes including women from their tenants. The British Government backed the Landowners to the hilt in the recovery of these levies from the poor tiller of the soil. To satisfy the demands of the Landlord and the British Revenue Officer, the peasant worked to the last ounce of his energy, yet neither the landowner nor the British Government did anything to improve the quality of peasants' life by providing schools, dispensaries, sanitation etc. It was a wholly one-sided relationship, where the tenant gave everything and received nothing. While the money flowed from the rural areas, both the landlord and the British Officer enjoyed in Lahore the most comfortable style of living. The British Officer sent this sons and daughters to public schools in Simla. Missouri or England; the landowner sent his son to Aitchison and daughter to Queen Mary in Lahore. Both classes maintained de-luxe cars and lived in spacious villas.

#### Developments in Education and Rise of the Middle Class

Towards the close of the 19th century many colleges and universities were founded all over the subcontinent. In the Punjab the first batch of graduates passed out from Government College, Lahore in 1870. The University of the Punjab

<sup>1.</sup> Riaz Hussein, Politics of Iqual, Islamic Book Service. Lahore, 1977, pp. 52-56.

Forman Christian College was was founded in 1882. established in 1864. The Punjab Public Library was set up in 1886. This same period saw the opening of Islamia College in Lahore. Thus in the early part of the twentieth Century there appeared in towns a sizeable body of well-educated, intelligent and highly articulate middle class which was poised to answer the British in their own tongue in legal, constitutional and economic spheres. The British were bewildered. They began to confer liberally titles of Khan Bahadur and Nawab Sahib on Muslim landlords and Rai Bahadur and Rai Sahib on Hindu landholders and set them up as countervailing force to the rising middle class in the cities. The British exploited the rural Puniab for Revenue for the civil administration and infantry for the Armed Forces.

Both the landlord and the British were frightened of the Urban middle class (of which Iqbal himself formed a part). The middle class was beginning to grasp the barbarity of the British-Landlord Exploitation and take steps to gain political strength by evolving All India social, educational and political organizations.

#### Politics of the Punjab

In order to insulate rural Punjab from the influence of the strident middle class the British resolved to keep the province backward in constitutional reforms. Legislative councils were set up in Bombay and Madras in 1861; in Bengal in 1863 and U.P. in 1866.

Punjab was the last in getting a council in 1897. The council was restricted to nine members nominated by the Governor. The Indian councils Act of 1892 which provided for the enlargement of councils by indirect elections from public and municipal boards was not implemented in the Punjab.

Assam with a population of only 7 million was paired with Punjab (Population 20 million) in the Minto-Morley Scheme (1909), under which thirty member legislatures were set up in both provinces.

The Governor of the Punjab had no executive council till 1920. The first Punjab legislative council under Montague-Cheimsford Reforms (1919) was formed in 1921. Under these

reforms another dastardly blow was dealt to the Muslims. The Muslims had an over-all majority of 55% in the Punjab, but they were alloted only 50% seats in the Legislature. This position was however further reduced by seven representatives from Special Constituencies and nominated members. The Muslims were thus virtually reduced to a minority forming only 45% of the council.<sup>1</sup>

The council was composed of:

(a) Elected Members

Muslims = 35

Sikhs = 15

Hindus and others = 21

(b) Nominated Members
(Official and Non-official) = 3
Total = 94

The Minto-Morley Scheme (1909) had provided that separate constituencies shall be clearly demarcated for every community in the provinces. In 1916 the All India Muslim League and the Indian National Congress concluded an agreement at a joint session at Lucknow (later known as the "Lucknow Pact)

A weightage scheme outlining the mode and quantum of communal representation in the Indian legislative councils was agreed upon by the two parties. Weightage meant that Muslims would forego a percentage of seats in their majority provinces. In return they would get more representation in those provinces where they were in a minority. For instance, according to the Lucknow Pact, Muslims would get 29% seats in Bihar where their population strength was 13%; 15% in C.P. where they were 4% and so on.<sup>2</sup> In their majority provinces, however, the Muslims had to make a great sacrifice.

<sup>1.</sup> Azim Hussain, Fazi-i-Hussain, Longman's Green (Bombay) 1947, pp. 150—153)/See also Riaz Hussain, *Politics of Iqbal*, (Islamic Book Service, Lahore, 1977), pp. 55-56.

<sup>2.</sup> Ishtiaq Husain Qureshi, The Struggle for Pakistan, (Karachi University Press, 1965), pp. 46-47.

## Political vacuum on the Eve of Iqual's Entry into the Punjab Legislative Council

In the back drop of these economic, educational and constitutional developments, Iqbal entered the Punjab legislative council in November 1926. He found the council dominated by big landowners, who were pet of their British masters. They were naturally conservative in their Political and economic stand-point. In a clash between the urban middle class and rural landowning interests, the feudal lords were always ready to trample underfoot the urban interest. In this they were invariably abetted by the British.

The landowners, shrewd though they were, lacked intellectual sophistication. Ironically, they looked for a leader from among the elite urban middle class. They were lucky to have Sir Mian Fazl-i-Husain, an astute political manipulator, who staunchly believed in maintaining the stranglehold of the British landowner Axis on the Punjab. To this end he founded the Unionist Party. The Party had no existence outside its Secretariat on Davis Road, Lahore. It was a club of Muslim, Hindu and Sikh feudal legislators presided over by Fazl-i-Husain. The Party never wanted, nor had any contacts with rural or urban masses. Parties of all India stature, the Congress or the Muslim League, had no effective organization in the Puniab. On the eve of Ighal's entry into the council chamber, there was thus a complete political Vacuum in the Punjab. Iqbal's first care was, therefore, to fill this Vacuum. His affiliation with the Muslim League dated back to his Studentship days in London. 1 He now resolved to turn the Muslim League into a party of the masses.

#### A Political Dilemma

But before he could do that, he had to face the most difficult political dilemma of his life. Iqbal had to decide whether to sit on the Unionist benches in the Assembly or form a separate party of like-minded urban Muslim members. With his characteristic clear-minded-ness, Iqbal found an answer without compromising his cherished principles.

Riez Hussin, Politics of Iqbal, (Islamic Book Service, Labore, 1977),
 59.

The unionists were committed to support the land alienation Act and Separate Electorates for Muslims. If Iqbal and other like-minned muslims had formed a Separate bloc, this would have seriously weakened the Unionist Party Vis-a-vis the Congress and the Hindu Maha Sabba who were opposed to the land alienation act and separate electorates. Iqbal, therefore, chose the lesser of the two evils and decided to sit on the Unionist benches.

Though he was now technically a member of the Unionist Party, Iqbal had serious ideological differences with the party leader Mian Fazl-i-Husain.

Fazl-i-Husain's main loyalty was to rural feudal lords and the British rulers. Iqbal, on the other hand, wished to serve the interests of the Muslim masses and was vehemently opposed to the exploitation of workers and peasants by the landlords, banias and the British administration. He exasperated Fazl-i-Hussain, British civil servants and the landed aristocracy by his forthright views on many vital issues.

#### The Doctrine of the Imperial ownership of Land

The land policy during the Hindu and Muslim rule in India had been to divide the land into three categories:

- (1) Fallow and wasteland was the property of State. This was generally given by way of salary to servants of the Stat.
  - (2) Crown Land was the property of the Royal Family.
- (3) Private Land over which the Proprietors had full rights
  The State never claimed any proprietory rights over this land.
  The State, however, levied rates of taxes on this land which raried from age to age.<sup>1</sup>

The British radically departed from this Land Policy on the issumption of Power in India. Unlike the Mughals who made ndia their home, the British viewed India as an alien conquered and. They, therefore, promulgated the theory that all Indian and was the Property of the British Crown.

Iqual was one of the first men in India and certainly the only man in the Punjab to publically denounce this doctrine of

<sup>1.</sup> Romila Thapar, A History of India, (Baltimora, 1966), I, 46.

the British. Another iniquity to which Iqbal drew poin attention was the British land revenue system. Since it me no distinction between a small landholder and an absentee lar lord, Iqbal demanded that land tax should be converted into graduated income tax. Iqbal's forthright views on land polimet with indignant reaction from Fazl-i-Hussain and his paimen. This was natural, because had Iqbal's demands be accepted and implemented, the feudal society of the Punj would have become egalitarian.

Having assailed the barbaous Land Policy and the interest the feudal class, Iqbal now demanded curbs on the vested i terests of the elite bureaucracy, composed mainly of the Britis The British civil servants drew enormous salaries, and allowance which coupled with Spacious housing facilities, servanturloughs, pensions and gratuities, gave them a much high Standard af living than any other comparable class of burea cracy in the World. Iqbal categorically stated in a speech on the floor of the Punjab Assembly." We spend much more than at other country in the world on the present system of administration." British officials reacted sharpy to this Statement and the henchmen on the Assembly floor dismissed out of hand Iqba suggestion that large cuts be made in the salaries of the burea crats.

Iqual, however, remained undaunted. In an attack on the combind interest of all the three parasites on the Punjab pesants, namely, the bania, the British official and the feudlandlord, Iqual suggested imposition of an inheritance tax on a property valued above twenty or thirty thousand rupees. The legislative council, dominated by all the above three class naturally did not adopt Iqual's sane suggestion.

#### Muslim Backwardness in Edcuation

In the Sphere of education, Muslims were the most depressicommunity in the Punjab. It must be pointed out, howeve that on the whole Punjab was not a very advanced Province India. The statistics upto 1920 show that on an average on 2.4% out of a population of 20 million were receiving education

<sup>1.</sup> Riaz Hussain, Politics of Iqbal, p. 65.

The cause for this, in Iqbal's view was that "the disinterested foreign Government in this country wants to keep the people ignorant."

The Muslim educational institutions, already poor, were starved of Government Grants-in-aid under a deliberate policy to favour the wealthy Hindu community.

In his Assembly speech on the subject Iqbal quoted statistics to high light the disparity in the treatment meted out to Muslim educational institutions. In 1922-23 out of the fifty-two new Schools receiving Government grant-in-aid, only sixteen were Muslim Schools. The financial break down was as follows:

|              | THE PROPERTY OF STATE WEST OF TOTOMS .                  |                                                         |  |
|--------------|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|--|
| Year         | Total Amount of grants                                  | Share of Muslim Institutions                            |  |
| 1922-23      | Rs 1, 21, 996/-                                         | Rs 29,213/-                                             |  |
|              | (Rs one Lakh, twenty one thousand nine hundred and six) | (Rs Twenty Nine<br>thousand two<br>hundred and fourteen |  |
| Year         | Total Amount of grants                                  | Share of Muslim Institutions                            |  |
| 1927-28      | Rs 10,13,154/-                                          | Rs 2,04,330/-                                           |  |
|              | (Rs Ten lakh thirteen                                   | (Rs two lakh, four                                      |  |
|              | thousand one hundred                                    | thousand three                                          |  |
|              | fifty four).                                            | hundred thirty)                                         |  |
| D 1 . 41 . 6 |                                                         |                                                         |  |

During the fiscal year 1928-29 the statistical table showed a more glaring discrimination against the Punjab Muslim community.<sup>2</sup>

| Year    | Number and Amount of grants-in-aid |              |                |  |
|---------|------------------------------------|--------------|----------------|--|
| 1928-29 | Hindu Schools                      | Sikh Schools | Muslim Schools |  |
|         | 13                                 | 6            | 2              |  |
|         | (Rs 16973/-)                       | (Rs 9908/-)  | (Rs 2200/-)    |  |

An Anglo-Hindu alliance was working against the interests of the Muslims. Politically the Unionist Muslim members of the legislature were dependent for patronage on the all-powerful British bureaucrats and for ministry-making on the support of the Hindu members of the Assembly.

<sup>1.</sup> Riaz Hussain, Politics of Igbal, p. 65.

<sup>2.</sup> See Iqbal's Speech in the Punjab Assembly, 7 March 1930, also Riaz Hussain, Politics of Iqbal, (Islamic Eook Service, Lahore, 1977), p. 66.

A stark example of the Anglo-Hindu alliance is furnished by Azim Hussain son of Sir Fazl-i-Husain. Azim Hussain reveals that Mahashha members like Manohar Lal and Dr Gokal Chand Narang were kept in office against the wishes of the Muslim members of the Unionist Party and that the British Governor used the officially nominated members to give majority to the unpopular minister of education Manohar Lal.<sup>1</sup>

#### Communal Relations

During the period under review, that is, during Iqbal's working life, communal relations in the Punjab, indeed throughout India, went from bad to worse.

In a five year period (1922-27), no less than fourteen major riots involving hundreds of casualties occured between the Muslim and Hindu-Sikh communities. Iqbal stated on the floor of the House: "We are actually living in a state of civil war..." Next day he told the members. "In this country one community is always aiming at the destruction of the other community. Under these circumstances Iqbal wondered whether it was desirable to become one nation with the Hindus in the Punjab or in India.



<sup>1.</sup> Azim Husain, Fazl-i-Husain, (Longman's Bombay), p. 165.

<sup>2.</sup> Iqbal's Assembly Speech, dated 18 July 1927,

<sup>3.</sup> Iqbal's Assembly Speech, dated 19 July 1927.



.

.

.

. . .

· .

·

.

كتاب : اقبال آشنائي

مصنف : أَا كُثر حاجم ، وأم يورى

قائر ؛ اعجدی ببلی کمیشن معرفت ۱۶ کشر حاتم رام پوری اسلام پور ، تلم باغ روڈ ، منظفر پور ، بهار (بهارت)

ضخاست : ۲۰۸+ صفحات

قیمت : ۳۰ رویج

مبصر : رئيع الدين باشمى

زیر نظر کتاب ڈاکٹر حاتم (لیکچرر شعبہ' اُردو، بہار یولیورسٹی، مظفر ہور) کے سات تنقیدی و تجزیاتی مقالات کا محموعہ ہے۔

"اقبال اورگوئٹے" اور "نطشے کا فوق البشر اور اقبال کا مرد مومن" اس بجموعے کے اہم مضامین ہیں ۔ ڈاکسر حاتم کے مطابق فاؤسٹ کا کردار اپنے عہد کے ضمیر کی تجسیم ہے یعنی وہ حقیقی زندگی کا مظہر ہے ، اس کے درخکس مرد مومن ایک جہان تازہ کے نئے امکانات اور حیات کی تمام اسکانی گزر کاہوں کا مسافر ہے ، اس اعتبار سے مرد مومن کی زندگی کا آغاز فاؤسٹ کے سفر کے اختتام سے ہوتا ہے۔اسی طرح نطشے سے فوق البشر کے کالات کی جو آخری حد ہے ، وہی مرد مومن کا نکتہ" آعاز ہے ۔

بحیثیت مجموعی ڈاکٹر حانم رام پوری کا یہ مجموعہ خاصے کی چیز ہے مندوستان کے علمی و ادبی مراکز سے سٹ کر مظفر پرر جیسے دور امتادہ علائے میں ہوئے مطالعہ اتبال کی یہ پر خلوص کوشش لائق داد ہے۔ ''اقبال آشنانی'' میں مصنف نے اقبال کے بعض اہم تصورات کی تفہیم و تعییر میں خاص دقت نظر کے ساتھ کاوش کی ہے ۔ یہ کتاب مصنف کی راست فکری اور ساتھ ہی اقبال سے ان کی جذباتی دلچسپی کی دلیل ہے۔

كتاب: نقش اتبال

مصنف : پروفیسر اسلوب احمد الصاری

ناشر : مكتبه جامعه لميثله ، نئى دېلى (بهارت)

فيخامت : ١٩٧ متحات

قيمت : ۲۱ رويے

مبصر : رقيع الدين باشمى

''نقش اقبال'' پروفیسر اسلوب احمد انصاری کے گیارہ تنقیدی مضامین پر مشتمل ہے ، انھیں سپرد قلم کرنے کا محرک یہ جذبہ تھا کہ اقبال کے کلام کی ایک معروضی ، متوازن اور منصفانہ تعبیر و تفسیر حتی شناسوں کے سامنے پیش کرنے کی سعی کی جائے'' ۔ کوچھ شبہ نہیں کہ اس سعی میں وہ کامیاب رہے ہیں ۔ ان کے لزدیک اقبال فہمی ، حتی شناسی ہی کا دوسرا روپ ہے ۔

''اقبال کا تصور فنر'' ، ''اقبال کی شاعری میں ڈرامائی عناصر'' ، ''غالب اور اقبال'' ، ''مسجد نرطبد'' اور ''ذوق و شوق'' کے تجزباتی مطالعے اور ''کلام اقبال میں سیاسی شعور'' تنقید ِ اقبال کے ہرائے موضوعات ہیں ، تاہم مصنف نے روایتی ہاتوں سے گریز کیا ہے ۔

اسلوب احمد انصاری انگریزی ادبیات کے استاد ہیں ، ان کا اسلوب نقد اردو کی مروجہ تنقید سے خاص متلف ، بلکہ منفرد ہے ۔ بعض تصررات لفظیات کی تشریح مزید کے لیے ان کے ہاں انگریزی مترادفات کا خصوصی اہتام ملتا ہے ۔ بلا شبہ اس سے توضیح مفہوم میں مدد ملتی ہے ، لیکن کئی ہار یہ بلا ضرورت محسوس ہوتے ہیں اور کہیں ان کی کثرت کھٹکئی ہے ۔ بہر حال اہم بات تو یہ ہے کہ مغربی ادب کے شناور ہونے کے ہاوجود ، اتبال کے بمض دیگر تاقدوں کے بر عکس انھوں نے اقبال کو سمجھنے میں بڑی ہصیرت اور توازن کا ثبوت دیا ہے ۔

''نقش اقبال'' کی روشتی میں یہ کہنا غلط نہیں کہ مطالعہ' اقبال کی دوسری صدی کا آغاز حوصلہ افزا کیا ہے ۔

زیر تبصرہ کتاب انگریزی زبان میں ہے اور اس کا ترجمہ ڈاکٹر معروف نے کیا ہے شروع میں ڈاکٹر معروف کا دیباچہ ہے ۔ دیباچے کے بعد اقبال پر چھ مضامین شامل کتاب ہیں جن کے نام ذیل میں دیئے جاتے ہیں :

١- اقبال كي تاريخ بيدائش -

ہ۔ اقبال کی شاعری کا مندوستانی ہی منظر ۔

پ۔ اقبال کی شاعری اور فلسفہ ۔

س۔ اقبال ، شوہن ہاور اور قرآن ۔

ه. اقبال ، شاعر اور سیاست دان ـ

ب. اقبال ، اسلام اور زمانه مدید .

اس کے بعد کتاب میں جار ضمیمے ہیں۔ پہلے ضمیمے میں فرمودات اقبال ہیں۔ دوسرے میں ہندوستان ٹائمز کے ایڈیس کے نام جگن ناتھ آزاد کے تین خط میں۔ تیسرے ضمیمے میں اقبال سنگھ اور ڈاکٹر یوسف حسین خاں کی اقبال کے بارے میں کتابوں پر تبصرے ہیں اور چوتھے ضمیمے میں آلند نرائن ملا کے لالہ طور کے انگریزی ترجمہ کا تعارف ہے۔

جگن لاتھ آزاد نے ان مضامین میں اقبال کو یہ حیثیت شاعر ، یہ حیثیت فلسفی اور بہ حیثیت سیاستدان کے تعقید کے ترازو میں تولا ہے مگر انہوں نے ان سب میں سے ان کی شاعری کو زیادہ اہمیت دی ہے کیولکہ اکثر لوگوں نے ان کے اس پہلو کو خاص توجہ کا مرکز نہیں بنایا ۔ انہوں نے اس سلسلے میں اقبال کی شاعری پر کئے گئے اعتراضات کا جواب دیا ہے ۔

اس کتاب میں جگن اللہ آزاد کا ایک مضمون علامہ اقبال کی تاریخ پیدائش سے بھی بحث کرتا ہے۔ اس سلسلہ میں انہوں نے نہایت قابلیت سے مختلف نظریوں کا جائزہ لیا ہے اور بالآخر اس فتیجہ پر پہنچے ہیں کہ علامہ اقبال ہے۔ دومبر ۱۸۵ے کو پیدا ہوئے تھے۔

اقبال فن اور فكر ، علامہ اقبال كے بارے ميں انگريزى زبان ميں ہے حد مفيد كتاب ہے اور ہميں علامہ كے بارے ميں غور و فكر پر عبور كرتى ہے ـ اس كے مطالعہ سے ہم علامہ اقبال كو پہلے سے بهتر الداؤ ميں سمجھنے كے قابل ہو جاتے ہيں ـ

## تبصرهٔ كتب

کتاب : پرونیسر مولوی حاکم علی (مرحوم) سابق پرنسپل ، اسلامیه کالج ، لاهور -

مۇلف: بد مىدىق

صفحات : ۱۵۲ نیمت : بیس رو یے

مبصر : مختار جاوید

ملنے کا پتہ : مکتبہ رضویہ ، سرم سوڈھیوالی کالونی ملتان روڈ ، لاہور - ۲۵

پروفیسر مولوی حاکم علی (متوفی ۱۹۹۵) کا شار اُس دور کے جید ترین علاء و فضلا میں ہوتا تھا۔ وہ علوم قدیمہ ہی کے نہیں ، علوم جدیدہ۔ بالغصوص ریاضی ، شاریات ، سائنس اور منطق کے مایہ اُناز عالم تھے مولوی حاکم علی ، علامہ اقبال کے ہم عصر اور ہم سرب ہی نہیں ، اکثر ملی معاملات میں دمساز و رفیق کار رہ ہیں۔ دولوں ایک علم میں رہے ، دولوں اسلامیہ کالج سے متعلق رہے ۔ کچھ عرصے تک رفیق تدریس بھی رہے ۔ دولوں انجمن حایت اسلام کے رکن بھی رہے ۔ ان کے درمیان راہ و رسم کے معتبر ترین راوی علامہ کے گھریلو ملازم علی بخش مرحوم ہیں جو علامہ سے بہلے مولوی حاکم علی کے ہاں ملازم تھے ۔ اندرون بھائی دروازہ ، بازار حکیاں کی علامہ اقبال کی رہائش گاہ ، ایک طویل عرصے تک مولوی حاکم علی کا مسکن رہی ۔

عد صدیق صاحب (شعبہ آردو ، اسلامیہ کالج ، سول لائنز ، نے زیر نظر کتاب مرتب کر کے اس شخصیت کو نئی نسل سے روشناس کرائے کا فریضہ انجام دیا ۔

یدکتاب پرونیسر مولوی حاکم علی کی ذات کو ہی نہیں ، اس پورے عہد کو قاری کے سامنے لاتی ہے جو تحریک آزادی کا پر آشوب اور کٹھن دور تھا ۔ مؤرخین ، محقین اور خاص طور سے اقبالیات پر کام کرنے والوں کے لیے یہ کتاب ایک مآخذ کا کام دے گی ۔

# چهار رسالهٔ شیخ الاشراق (اردو ترجس)

### مترجسه کال مجد حبیب و ارشاد احمد

پیشی لظر کتاب شیخ شہاب الدین سہروردی مقتول کے چار قارسی رسائل کے ترجموں پر مشمل ہے ۔ یہ قارسی رسائل اس وجہ سے اہم ہیں.

کہ اردو میں ان پر ابھی تک کام نہیں ہوا ہے ۔ شیخ شہاب الدین سہروردی مقتول (شیخ الاشراق) نے تمثیلی انداز میں جا بجا تصوف کی اہمیت کی جانب اشارے کیے ہیں اور اس امر کی بھی بالصراحت نشان دہی کی ہے کہ تصوف ہر ایک کے بس کا روگ نہیں ۔

ترجمے میں کوشش کی گئی ہے کہ علامہ افبال ج تجزیے کی روشنی میں اُن کے فلسفہ کے خد و خال واضح کیے جائیں ۔

قيمت : ۲۵ رويج

مفحات : ۱۲۹

اقبال اکادمی پاکستان ۱۱۶ - میکاو<sup>د</sup> رو<sup>د</sup> ، لاهور سامنے بیان کیے اور کہا ، ''ان حالات کی بنا پر میں اعلان کرنے سے میبور ہوں لیکن میں آپ کو اپنے اسلام پر گواہ بنانے آیا ہوں ۔ میں الله کی وحدت اور حضرت بجد مصطفیٰ صلی الله علیہ وسلم کی رسالت پر ایمان لاتا ہوں ۔ آپ قیامت کے دن الله تعالٰی کی بارگاہ میں میرے ایمان کی شہادت دیجئے ۔ میری یہ عرصے سے آرزو تھی کہ میں اس دنیا میں کسی لیک مسلمان کو اپنے ایمان کا گواہ بنا لوں ۔ خدا کا شکر ہے کہ آج میری یہ آرزو ہوری ہوئی ۔

ڈاکٹر صاحب نے فرمایا ، ان چار واقعات سے آپ سمجھ سکتے ہیں کہ خداولد پاک کیسے کیسے کیسے نامعلوم دروازوں سے خلق خدا کو اسلام کی طرف کھینچ رہا ہے ۔ یہ چند واقعات مجھے معلوم تھے ۔ ملک کے ہر حصے میں اسی قسم کے صدبا واقعات روز مرہ بیش آرہے ہیں ۔ ایسے تمام واقعات کو ایک گتاب میں جمع کر دیا جائے تو اس سے اشاعت اسلام کے کام کو ایک حد تقویت حاصل ہو سکتی ہے ۔



حضوری کی شخصیت مبارک موجود ہو اللہ ہو ، حضوری کا روحانی فیض آپ کے وجود باجود ہی کی طرح زائدگی کے ہر میدان میں کار فرما رہا ہے ۔ یہ دوسری بات ہے کہ ہاری روحانیت اس قدر لطیف نہیں ہے کہ اپنے زائدہ رسول کے زائدگی بخش فیوش کے عمل و دخل کو محسوس کر سکیں ۔ اگر کوئی الدھا سورج کو محسوس نہیں کرتا تو اس سے سورج کی عدم موجودگی ثابت نہیں ہو سکتی ۔

سوال صرف روحانی مناسبت کا ہے۔ جہاں کوئی روح مناسب قابلیت حاصل کر لیتی ہے ، اس پر اسی وقت بلا تاخیر رسول اللہ کے روحانی فیض کا آفتاب طلوع ہو جاتا ہے اور اس وقت وہ محسوس کر لیتا ہے کہ رسول اللہ ڈلدہ ہیں۔ سرکار دو عالم جہنفی نفیس جہاد کر رہے ہیں ، تبلیغ بھی فرما رہے ہیں اور بھولے ہوؤں کو راستے بھی بتا رہے ہیں اور گرتے ہوئے گنہ گاروں کو تھام بھی رہے ہیں۔

اب آپ رسول الله کے فیض روحانی کی کار فرسائی کو واتعاتی رنگ میں دیکھیں ۔

ڈاکٹر صاحب نے فرمایا ، کچھ عرصہ ہوا ، ایک دولت مند ، تعلیم یافتہ ، روشن خیال اور کاروہاری مندو ، مولانا اصغر علی صاحب روحی ہروفیسر اسلامیہ کالج لاہور کے پاس آیا ۔ اس نے ، ولانا سے درخواست کی ، 'آپ ایک الگ کمر ہے میں آ جائیں'' ۔ مولانا اس کی درخواست کے مطابق تنہا کمر ہے میں چلے آئے اور فرمایا ، ''کیا ارشاد ہے ؟'' نو وارد نے کہا ، ''مولانا ! مجھے مسلمان بنایے'' ۔ مولانا نے اسلام کی تلقین کی ۔ مدا کی وحدت اور حضرت مجد صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کا افرار لیا اور ہوچھا کہ آپ اس طرح تنہائی میں کیوں داخل اسلام ہوتے ہیں ؟

نو وارد نے بیان کیا ، میں نے کوئی اسلامی کتاب نہیں پڑھی ، کسی مسلمان عالم سے اسلام کو نہیں سمجھا لیکن خوش قسمتی سے کئی مراتبہ مجھے حضرت بهد صلی الله علیه وسام کی خواب میں زیارت ہوئی ہے ، اب میں حضور میں عبت میں سے تاب ہوں اور اسلام قبول کرنے پر میں میں د

مولانا نے پوچھا ، بھر آپ نیروز پور سے چل کر لاہور کیوں آئے اور کھلے بندوں کیوں اسلام قبول ند کیا ؟ لو وارد نے اس سوال کے جواب میں اپنی تعلم ، ملازمت ، کاروبار اور جائیداد وغیرہ کے حالات مولانا کے



و ضرور آئی ، مگر اسی کے ساتھ یہ بھی میں نے ہر جگہ دیکھا کہ غریب سے غریب مسلمان عورتوں کے جسم میں بھی یہ ہو موجود نہ تھی۔ میں اپنر پتی کی زندگی سے ار کر اب تک اس تفاوت پر غور کرتی رہی ہوں ، لیکن سبب معلوم نہیں کر سکی ۔ اب چند روز ہوئے ، میں نے اس راز کو معلوم کر لیا ہے - میں نے معلوم کر لیا ہے کہ مسلمان چولکہ خدا پرست اور ایماندار ہیں اور ان کی روح پاک ہے، اس واسطے ان کے جسموں سے مہو نہیں آنی ۔ وہ صاف کپڑے یہنیں یا نا صاف ، ان کے جسم ضرور ہو سے پاک ہوتے ہیں ۔ لیکن اس کے برخلاف ہندو چونکہ مشرک ہیں اور ان روح پاک نہیں ہے اس واسطے خواہ وہ کس قدر بھی صاف اور 'پر تکاف لباس بهنی ، ان کے جسم 'بو سے پاک نہیں ہوتے۔ اس اعلان کے بعد عورت کی آنکھیں ڈبڈہا گئیں ، اس کے چہرے پر جوش ایمان کی سرخیال دو لی نگیں اور اس نے بھرائی آواز میں اپنر رشتہ داروں کو متنبہ کیا ، المجھے اپنے حال پر چھوڑ دو ، میں اسلامی توحید کے نور سے اپنی روح کو پاک کرنا چاہتی ہوں اس واسطے میں ضرور مسلمان ہوں گی ۔" اسی وقت عورت نے اپنر غضبناک رشتہ داروں کے سامنر کلمہ پڑھا۔ وہ عورت کے بیان پر بہت سٹیٹائے مگر کوئی تسلی بخش جواب نہ دے سکر ۔ عورت اپنے اصرار پر قانم رہی اور بالآخر سسلان ہوگئی ۔

(~)

''ڈا کٹر صاحب! اب چوتھی کھانی ؟'' میں نے کہا پہلے تمہید سن لیجئے ۔'' ڈاکٹر اقبال نے فرمایا

شاید بعض لوگ یہ سمجھتے ہوں کے کہ حضرت بد صلی اللہ علیہ وسلم اب تبلیغ دین نہیں فرمانے ، ایسا سمجھنا مذہب عشق میں داخل خطا کاری ہے۔ رسول اللہ کی کوئی قوت ایسی نہ تھی جسے وقتی یا زمانی سمجھا جائے۔ حضور ج قیامت تک کے لیے پیشوائے انسانیت ہیں۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ حضور ج کی ہر قوت قیامت تک کار فرما رہے گی ۔ حضور کا جلال بھی قیامت تک کا جلال بھی قیامت تک کے مبلغ ہیں ، قیامت تک کے عابد ہیں ، قیامت تک کے مبلغ ہیں ، قیامت تک کے مبلغ ہیں ، قیامت تک کے مبلغ ہیں اور قیامت تک کے مبلغ ہیں ، قیامت تک کے رحمۃاللعالمین ہیں باکھ اس سے بھی آگے بہت دور تک

پھر ہوچھا گیا ، کیا کسی مسلمان مولوی یا مبلغ نے ممہیں بہکایا ہے ؟''

"میں زندگی بھر کسی مسلمان مولوی سے نہیں ملی ۔" عورت نے جواب دیا ۔

''پھر کوئی اسلامی کتاب پڑھی ہوگی ۔'' رشتہ داروں نے پوچھا ۔ ''میں نے کوئی اسلامی کتاب دیکھی بھی نہیں ۔'' عورت نے کہا ۔ اب لوگ متعجب ہوئے اور انہوں نے حیرت زدہ ہوکر پوچھا ، تو پھر تم کیوں مسابان ہوتی ہو ؟''

عورت نے کہا ''میرے ہتی سانہا سال تک سب جج رہے ؛ وہ بیسیوں شہروں میں گئے اور میں بھی ان کے ساتھ تھی ، جس جگہ میں گئی ، ہمیشہ اعلی خاندان کی ہندو عورتوں کے ساتھ ہارا تعلق رہا ۔ مسلال عورتیں بھی کبھی ہارے گھر میں آئی تھیں مگر یہ سب خدمتگار ہوتی تھیں ۔ کبھی اصطبل کے بہشتی کی بیوی ہارے بال آ جاتی ، کبھی دھوبن کی لڑکیاں آ جاتیں ، کبھی کسی مسلان پسنہاری کو ہم خود بلا لیتے تھے ۔ بس ، اس سے زیادہ اسلام اور مسلانوں کے متعلق مجھے کچھ معلوم میں ہے ۔"

سامعین میں ذرا امید پیدا ہوئی اور انہوں نے کہا ، "بھر تو کوئی وجہ نہیں کہ تم مسلمان ہو جاؤ" - عورت نے بیان کیا، بےشک جن مسلمان عورتوں سے میں ملی ، وہ اکثر غریب محتاج اور میلی تھیں ، متمول گھرائے کی مسلمان عورتوں سے ملنے کا مجھے اتفاق نہیں ہوا مگر ہندو عورتیں جن کے ماتھ رات اور دن میری نشست ہرخواست تھی ، سب امیر ، متمول اور روشن خیال تھیں ۔ اس تفاوت کے باوجود میں نے ہر جگہ ہندو اور مسلمان عورتوں میں ایک واضع فرق دیکھا ہے ۔"

اس آخری جملے پر تمام سننے والوں کے دل دھڑکنے لگے ، سب کی نگاہیں 
ہے اختیار عورت کی طرف جھک گیٹی ۔ پر شخص حیرت و اضطراب کی 
تصویر بن گیا اور دوسرے جملے کا انتظار کرنے لگا ۔ عورت نے اپنے 
سلسلہ کلام کو جاری رکھتے ہوئے فرسایا ، ''ارق یہ کہ میں جس قدر 
بھی ہندو عورتوں سے ملی ہوں ، ان کے جسموں سے بجھے ایک قسم کی

ڈاکٹر صاحب نے فرمایا ، اب یہ دیکھئے کہ دل کی دنیا میں کیسی دلیلوں پر عمل کیا جاتا ہے ؟ یہ چند ہی سال کا ذکر ہے کہ بیاں ایک ہندو جع کا انتقال ہو گیا ۔ اس کے کچھ عرصہ بعد یکایک یہ خبر مشہور ہوں کہ ان کی بیوہ مشرف بہ اسلام ہو رہی ہے ۔ یہاں کے ہندوؤں کو قدرتی طور پر اس واقعہ سے نکایف ہوئی ۔ عورت کے عزیز و اقارب جمع ہو گئے اور اسے سمجھانے لگے ۔ سب نے مل کر زور ڈالا کہ وہ سسان ہوئے کے غیال سے دستبردار ہو جائے ۔ لیکن اس تمام دہاؤ کے باوجود عورت کے ادادے میں ذرا بھی تزازل لہ آیا ۔

عزیزوں کی ناکاسی کے بعد دوسرا قدم جو اٹھایا گیا ، یہ تھا کہ ہندو دھرم کے مذہبی ہڈت اور پیشوا بلانے گئے ۔ انہوں نے کتھائیں سنائیں ، تاریخی حوالے دنے ، مذہبی احکام بتائے ، ہندو دھرم کی سچائی کی دلیلیں پیش کیں ، تعلم و تعلیم کا سلسلہ کئی دن تک جاری رہا مگر عورت پر ذرا بھی اثر نہ ہوا ، اس نے تمام مذہبی احکام سن لیے اور آخر میں صرف یہ کہ دیا کہ میں ضرور مسلان ہوں گی ۔

اب آریہ ساج کے مبلع بلائے گئے ، انہوں نے مخالفت کا دفتر کھولا ، مسلمانوں کے مظالم پیش کیے ، اسلامی احکام کی تردید کی ، مسلمانوں سے افرت دلائی ، اورنگ زیب اور معمود غزنوی کا ذکر چھیڑا ، 'تُائے کے نام پر اپیل کی ، یہ سلسلہ بھی کئی دن تک جاری رہا مگر عورت اب بھی اپنے ارادے پر محکم تھی ۔

تیسرا قدم یہ تھا کہ عورت کو ڈرایا ، زد و کوب اور قتل کی دھمکی دی گئی ، خوف کے ساتھ طمع کے مناظر بھی سامنے لائے گئے ۔ مگر عورت اب بھی متاثر نہ ہوئی ۔

اب سوال و جواب شروع ہوئے ، عورت سے پوچھا گیا ، ''تم کیوں مسلمان ہونا چاہتی ہو ؟ کیا تمہیں مال و دولت کی خواہش ہے ؟

عورت نے کہا ، تم دیکھ رہے ہو ، میرےگھر میں کسی بھی چیز کی کمی ہے ؟

پھر پوچھا گیا ، ''تمہیں گیا کوئی ٹنسانی خواہش ہے ؟''

ورم میری عمر کو دیکھ رہے ہو ، میں تو اب چند دن کی سہان ہوں ۔ "عورت نے جواب دیا ۔

ہمیں املام کے قدیم اور جدید مبلغوں میں ایک واضع فرق انظر آتا ہے ، قدیم سبلغوں کا وار ، غیر مسلموں کے دلوں پر ہوتا تھا ، وہ اپنی المہیت ، بے نفسی ، خوش خلقی اور اس احسان و مروت کی جادو اثر اداؤں سے دلوں کو گرویدہ کرنے تھے اور اس طرح ہزار پا لوگ از خود بغیر کسی بحث و تکرار کے ان کے رنگ میں رنگ جاتے تھے ۔ مگر جدید مبلغوں کا حارا زور ، دماغ کی تبدیلی پر صرف ہوتا ہے ، وہ صداقت اسلام پر ایک دایل دیتے ہیں ، مقابلے میں دوسری حجت غیر مسلم پیش کر دیتے ہیں ، دایل دیتے ہیں ، مقابلے میں دوسری حجت غیر مسلم پیش کر دیتے ہیں ، غیر مسلم اپنے قول پر تن جاتا ہے ، اس سے ضد پیدا ہوتی ہے اور ہدایت غیر مسلم اپنے قول پر تن جاتا ہے ۔ اس سے ضد پیدا ہوتی ہے اور ہدایت غیر مسلم اپنے قول پر تن جاتا ہے ۔

مبامین اسلام کو دلوں کے متاثر کرنے کے لیے نکانا چاہیے یا دماغوں کے ؟ اس کے فیصلے کا آسان طریقد یہ ہے کد ہم فطرت کی روش کی پیروی کریں ۔ غور کرنے سے معلوم ہو گا کہ فطرت ، اپنی فتوحات حاصل کرے کے لیے اپنا تعلق ہمیشہ داوں سے جوڑتی ہے۔ فطرت کھانے میں لذت پیدا کرتی ہے اور آپ اسے بے اختیار کھا جاتے ہیں ، اس وقت ایک بھی شخص دماغ سے یہ نہیں ہوچھتا ، کیا یہ کھانا طبی لحاظ سے مفید ہو گا ؟ آپ ایک ضروری کام پر جا رہے ہوتے ہیں کہ ناکہاں پھولوں کی ایک خوشنا زمین او لب جو کا ایک حسین نظارہ سامنے آ جاتا ہے ، آپ وہاں بےاختیار بیٹھ جانے ہیں ، وہیں ٹھیڈی ہوا کا ایک دلنواز جھونکا آیا ہے اور آپ کو میٹھی نیند سلا دیتا ہے۔ اس وقت کوئی شخص بھی دماغ سے یہ نہیں پوچھتا ، مجھے سونا چاہیے یا نہیں ؟ محنصر یہ کہ فطرت ہر کام میں اسی طرح دلوں کو گرویدہ کر کے اہا مطلب نکالتی ہے ، وہ دماغوں کی طرف کبھی متوجہ نہیں ہوتی ۔ اسلام چونکہ سر بسر اور بصرت ہے اس واسطے سندین اسلام کو چاہیے کہ اخلاق و محبت کی گیرائیوں سے دلوں کو اس طرح شکار ادریں کہ ان میں سرکشی اور انکار کی سکت ہی ہاتی ند رہے ۔ اس لیے ضروری ہے کہ مبلغ اسلام ، اسلامی کبریکٹر کی عظمت کے سالک ہوں تاکہ سرکش سے سرکش آدمی بھی ان کے سامنے اپنی کردنیں جھکا دیں ۔ باق رہے دساغی ساحث اور عقلی تکرار تو اس سے ان تو دل مطمئن ہو سکنے ہیں ان منقلب ہو سکتے ہیں اور ان قطرت رام ہو سکتی ہے۔ عزیز مدفون تھے۔ میں ایک طرف کھڑی ہو گئی اور وہ قبرستان پہنچتے ہی پریشان حال قبروں کو درست کرنے میں مصروف ہوگیا۔ وہ شی کھود کھود کھود کر لاتا تھا اور قبروں کو درست کرتا تھا۔ اس کے بعد وہ پانی لے آیا اور قبروں پر چیڑکاؤ کرنے لگا جب قبریں درست ہو گیئی تو بڈھے نے وضو کیا ، ہاتھ اٹھائے اور اہل قبرستان کے حق میں دعاکی اور واپس چل دیا۔ میں نے اس تمام عرصے میں نہایت ہی احتیاط سے اس کی تمام حرکات کو دیکھا اور محسوس کیا کہ اس کے ہر کام میں اطبینان کا نور اور ایمان کی پختگی جلوہ گر ہے۔ اب میرے دل پر ایک غیبی نشتر چلا اور مجھے کی پختی جلوہ گر ہے۔ اب میرے دل پر ایک غیبی نشتر چلا اور مجھے جسکا یہ بڈھا پیرو ہے۔ میں نے مسلمان ہونے کا فیصلہ کر لیا اور ہوٹل میں پہنچ کر بڈھے سے کہا کہ وہ کوئی ایسی عورت بلا لائے جو مجھے ہینچ کر بڈھے سے کہا کہ وہ کوئی ایسی عورت بلا لائے جو مجھے اسلام کی تعلیم دے۔ بڈھا فی الفور اٹھا اور اپنے ملا کی لڑکی کو بلا لایا۔ اس نے مجھے خدا اور اس کے رسول پر ایمان لانے کی ترغیب دی اور اس نے مسلما لا اللہ الا اللہ الا اللہ قبد رسول اللہ کا سبق سکھایا۔

ڈاکٹر صاحب! اب میں خدا کے فضل و رحمت سے مسلمان ہوں اور وہی عظیم الشان قرت ایمان ، جس سے کہ بڈھے کا دل سیراب تھا ، اپنے سینے میں موجود ہاتی ہوں ۔ اب مجھے اپنے خدا ہر اس قدر پخته ایمان ہے کہ خواء کس قدر بھی مصببت آئے میرے قدموں کو کبھی لغزش نہیں ہو سکتی ۔

(r)

وم اکتوبر . ۱۹۳۰ کو میں ڈاکٹر اقبال کی خدست میں حاضر ہوا۔
آپ آرام کرسی پر تشریف فرما تھے ، حقہ چل رہا تھا۔ کل کی ملاقات میں
آپ دو نو مسلموں کے واقعات سنا چکے تھے ، آج باقی دو واقعات سنانے
کی فرمائش کی گئی تو آپ نے پہلے ایک تمہیدی تقریر ارشاد فرمائی جس
کا خلاصہ یہ ہے:

قبول اسلام میں اصل جیز ''دل'' ہے۔ جب دل ایک تبدیلی پر رضامند ہو جاتا ہے اور کسی بات پر قرار پکڑ لینا ہے تو بھر باقی تمام جسم اس کے سوا کچھ نہیں کرتا کہ وہ اس تبدیلی کی تائید کے لیے وقف ہو جائے۔ بے قراری کے عالم میں اس کے پاس گاؤں چنچی ، محھے یتین تھا کہ اب لاوارث بٹھا اپنی تمام دنیا کو ختم کر چکا ہو گا۔ اس کے حواس ، ہوش و حواس سے بیگانہ ہوں گے ، اس کا دل و دساخ مقفل ہوگا اور یاس اس کی امید کے تمام رشتے منقطع کر چکی ہو گی۔ آنہی احساسات کو ساتھ لے کر میں بٹھے کے مکان میں داخل ہوئی اور نہایت ہی دل سوزی سے اس کے مصائب پر غم کا اظہار کیا۔ لیکن محھے ید معلوم کر کے ازبسکہ حیرت ہوئی کہ میرے اظہار افسوس کا اس بٹھے کے دل پر کچھ بھی اثر انہ تھا ۔ وہ بڑی سے دکامی سے بیٹھا تھا اور نہایت ہی غیر متاثر حالت میں میری گفتگو ختم ہو گئی تو بٹھے نے زبان کھولی اور اس نے چلے کی طرح بھر آبان کی طرف اپنی انگلی اٹھا اس نے دیا تھا ، واپس لے لیا ، اس میں بہارا کیا تھا ، جس پر ہم اپنے دل اس نے دیا تھا ، واپس لے لیا ، اس میں بہارا کیا تھا ، جس پر ہم اپنے دل کو برا کریں ؟ بندے کو ہر حال میں اپنے پروردگار کا شکر ادا کرنا واجب ہے۔ ہم مسلمانوں کو یہی حکم ہے کہ اللہ تعالیٰ گی رضا پر واجب ہے۔ ہم مسلمانوں کو یہی حکم ہے کہ اللہ تعالیٰ گی رضا پر

اب لیڈی ہارٹی درد دل کی کیفیتوں سے لبریز تھی ، اس نے اپنا دایاں ہاتھ اٹھایا اور روق ہوقی آواز میں کہا ، ''ڈاکٹر صاحب! بڈھے کا یہ جواب میرے لیے قتل کا پیغام تھا ، اس کی انگلی آسان کی طرف اٹھی ہوئی تھی اور نشتر غم بن کر میرے دل کو کرید رہی تھی ۔ آب میں نے اس مرد ضعیف کی پختگی ایان کے سامنے ہمیشہ کے لیے اپنا سر جھکا دیا اور بجھے یتین حاصل ہو گیا کہ ہڈھ کا یہ اطمینان قلب ، مصنوعی نہیں بلکہ حقیقی ہے ۔ اب میں نے کہا ، اے میرے بوڑھ باپ ا اب تم اکیلے اس گاؤں میں رہ کر کیا کرو گے ؟ میرے ساتھ ہوئل میں چلو اور آرام سے زندگی بسر کرو ۔ بڈھے نے میری اس دعوت کا شکریہ ادا کیا اور بے آگاف میرے ساتھ ہوٹل میں چلا آیا ۔ یہاں وہ دن بھر ہوٹل کی خدمت کرتا اور رات کو خدا کی یاد میں مصروف ہو جاتا تھا ۔"

کچھ عرصہ کے بعد اس نے کہا کہ میں آج قبرستان کو جاؤں گا۔
میر ہے دل میں پھر وہی امتحان لینے کی لٹک پیدا ہوئی ، دل نے کہا ،
یہ دیکھنا چاہیے کہ وہاں اس کے صبر و تحمل پرکیا گزرتی ہے ؟ بڈھا ہوٹل
سے نکل کر اس خاموش اور ویران مقام کی طرف آیا جہاں اس کے تینوں



گبھی اپنے یتیم پوتے کی کم سنی کو دیکھتا ہو گا اور غم میں ڈوب جاتا ہو گا مگر دوسرہے ہی قدم پر یہ سوچنے لگتی تھی ، جب اس کا معصوم ، کمسن اور لاوارث پوتا ماں اور باپ کے فراق میں بلبلاتا ہو گا تو وہ کی طریقے سے اس کے اور اپنے دل کا اطمینان کرے گا ؟ وہ اس کے والدین کی قبروں کو کہاں چھپائے گا ؟ وہ اس کے آنسوؤں کی جوابدہی سے کیونکر عہدہ برا ہو گا ؟ وہ اپنی ضعیفی اور اپنے پوتے کے تاریک مستقبل پر کیا پردہ ڈالے گا ؟ ان تمام سوالات نے میرے دل اور دساغ مستقبل پر کیا پردہ ڈالے گا ؟ ان تمام سوالات نے میرے دل اور دساغ استقامت ختم ہو چکی ہوگی۔ میں اسی فیصلے کو لے کر بلاھ کے گھر میں داخل ہوئی اور اس کی تازہ مصیبت پر افسوس کا اظہار کیا اور اسے میں داخل ہوئی اور اس کی تازہ مصیبت پر افسوس کا اظہار کیا اور اسے میری درد اپنی ہمدردی کا یقین دلایا۔ بلاھا نہایت ہی امن و سکون سے میری درد انگلی آبان کی طرف اٹھا دی اور کہا ''میم صاحب! خدا کی تقدیر میں کوئی بشر دم نہیں مار سکتا۔ اُسی نے دیا تھا اور وہی لے گیا ، ہمیں پرحال کوئی بشر دم نہیں مار سکتا۔ اُسی نے دیا تھا اور وہی لے گیا ، ہمیں پرحال میں اس کا شکر ادا کرنا واجب ہے۔''

لیڈی بارنس بڈھے کے الفاظ نقل کرنے کے بعد پھر رکی ، گویا کہ وہ مجھ سے ان الفاظ کی داد طلب کر رہی تھی ۔ اس نے تھوڑا تامل کیا ، ایسا تامل جس میں ایک قسم کی محویت سلی ہوئی تھی ۔ لیڈی بانس نے اپنے سلسلہ کلام کو پھر شروع کر دیا اور کہا ، ''ڈاکٹر صاحب! میں جب تک بڈھے کے پاس بیٹھی رہی ، نہ اس کے سنے سے آہ نکلی ، نہ آنکھ سے آنسو گرا اور نہ زبان پر افسوس کا لفظ آیا ۔ وہ اس طرح اطبینان کی ہاتیں کرتا تھا کہ گویا اس نے اکاو نے بیٹے اور بہو کو زمین میں دفن نہیں کیا بلکہ اپنی زندگی کا کوئی بڑا فرض ادا کیا ہے ۔ تھوڑا عرصہ بعد میں وہاں سے واپس لوئی ۔ میں بڈھ کی پختگی ایمان پر باکل حیرت زدہ تھی ۔ میں باربار غور گرتی تھی اور تھک جاتی تھی مگر مجھ پر یہ معمد حل نہیں ہوتا تھا کہ اس درجہ مصیبت میں کسی انسان کو یہ استقامت حل نہیں ہوتا تھا کہ اس درجہ مصیبت میں کسی انسان کو یہ استقامت حال کیسے نصیب ہو مکنی ہے ؟

چند روز کے بعد اس کا معصوم ہوتا بھی گزر کیا۔ اس اطلاع کے بعد میں نے اپنی اندازہ شناسی کی تمام قابلیتوں کو نئے سرے سے اپنے دماع میں جمع کیا تا کہ اس کے حال کا اندازہ کروں۔ میں بڑی

لیڈی ہارنس اتنا کہ کر رک گئی۔ ایسا معلوم ہوتا تھا کہ اس نے کوئی نہابت ہی عجیب معجزہ بیان کیا ہے اور اب وہ زبان سے مجھ سے یہ مطالبہ کر رہی تھی کہ میں بھی اس کے ساتھ مل کر میں کا اظہار کروں۔ میں نے کہا ، لیڈی صاحبہ ! پھر ؟

لیڈی نے پھر اپنا قصہ شروع کیا اور کہا ، ڈاکٹر صاحب ا با کا آسان کی طرف انگلی اٹھانا ہمیشہ کے لیے میرے دل میں پیوست ہو گا میں بار بار اس کے الفاظ ہر غور کرتی تھی اور حیران تھی کہ الم اس دنیا میں اس قسم کے صابر ، شاکر اور مطمئن دل بھی موجود ہو عجمے بڑی کاوش یہ تھی کہ بڈھے نے ایسا پر استقامت دل کیسے ہا اسی غرض سے میں نے پوچھا ، کیا مرحوم کے اہل و عیال بھی تھے وہ کہنے لگا "ایک چھوٹا بچہ ہے اور ایک بیوی ہے ۔" بڈھے کے جواب نے میری حبرت کو کم کر دیا ۔

میں نے بڈھے کے اطمینان قلب کی یہ تاویل کی کہ چونکہ موجود ہے ، اس واسطے وہ اس کی زندگی اور محبت کا سہارا ہو گا۔ لا ڈاکٹر صاحب ! سی بے اس تاویل سے اگرچہ اپنے دماغ کو پرچا لیا میرے دل کو اطمینان نہ ہوا اور میں برابر اس پڑتال میں لگی رہی کسی طرح اپنے بڈھے ملازم کے دل کی صحیح کیفیت سمجھوں۔

واقعہ کے تھوڑے ہی دن بعد یتم بچے کی ماں بھی چل بسی ۔

سے میرے دل کو بہت تکایف ہوئی ، بڈھ کی بھو کا غم میری عقر
چھا گیا ، مگر ٹھیک اسی واقت میری وہ قدیم آڑپ بھی جاگ اٹھی اور
نے خیال کیا کہ بڈھ کے استحان کا اصل وقت بھی ہے ۔ میرے دل پر
کی طویل خدمت گذاریوں کا اثر تھا ۔ اس کے نوجوان فرزند کے انتقال
بعد اب اس کی بھو کی موت اور اس کے پونے کی بتیمی نے اس اثر
اور بھی زیادہ چمکا دیا تھا ۔ لیکن فطری اور رسمی ہمدردی اور دلس
کے علاوہ اصل چیز جو میری دلچسپیوں کا حقیقی مرکز تھی ، یہ تھی
میں بڈھ کی کیفیت قلب کا صحیح اندازہ کروں ؟ میں دوسرے دن با
میں بڈھ کی کیفیت قلب کا صحیح اندازہ کروں ؟ میں دوسرے دن با
کے گاؤں کو ، جو بالکل تریب ہی تھا ، روانہ ہوئی ۔ اس وقت جذباء
کے گاؤں کو ، جو بالکل تریب ہی تھا ، روانہ ہوئی ۔ اس وقت جذباء
کے گاؤں کو ، جو بالکل تریب ہی تھا ، روانہ ہوئی ۔ اس وقت جذباء
کی ایک ہے تاب کائنات میرے ہمرکاب تھی . میں ہر ایک قدم
دیا ہو گا ۔ وہ کبھی اپنی ضعیفی اور زار حال پر غور کرتا ہو گا ،

ول اسلام ہے۔ آپ ایک ٹو مسلم ٹوجی انگریز کی بیوی تھیں۔ چند ل کا ذکر ہے کہ یہ دولوں میاں بیوی ایک مقدمے میں مبتلا ہو گئے ر اسی سلسلے میں میرے ہاس آئے۔ چونکہ الزامات نا درست تھے اس نے تھوڑی پریشانی کے بعد عدالت نے ان دونوں کو عزت کے ساتھ ہری ر دیا ۔ اس کے چند روز بعد لیڈی بارنس میرا شکریہ ادا کرنے کے لیے ہور تشریف لائیں ۔ اس وقت میں نے سوال کیا ، لیڈی صاحبہ ا آپ کے شرف بہ اسلام ہونے کے اسباب کیا ہیں ؟

''مسلمانوں کے ایمان کی پختگی ، ڈا کٹر صاحب '' لیڈی بارنس نے راب دیا ۔

''لیڈی صاحبہ ! میں نہبں سمجھا ، اس سے آپ کی کیا مراد ہے ؟'' کثر اقبال نے پوچھا ـ

میرے ہوٹل میں ایک ستر سالہ بڈھا سسلان ملازم تھا۔ اس بڈھے فرزند نہایت ہی خوبصورت نوجوان تھا۔ پچھلی بیاری میں جب یہ لڑکا ہسا تو مجھے ہے حد صدمہ ہوا۔ میں بڈھے کے پاس تعزیت کے لیے یہ اسے تسلی دی اور دلی رنج و غم کا اظہار کیا۔ بڈھا نہایت غیر اثر حالت میں میرے الفاظ سنتا رہا اور جب میں غم کی ہاتیں ختم کر گ تو اس نے نہایت شاکرانہ انداز میں آسان کی طرف انگلی اٹھائی رکھا:

میم صاحب ! یہ خدا کی تقدیر ہے ۔ خدا کی امانت تھی ، خدا لے گیا ۔ ، میں غمزد، ہونے کی کیا بات ہے ؟ تو ہر حال میں خدائے غفور کا شکر کرنا واجب ہے ۔''

ہی خوشگوار تبدیلی پیدا ہو رہی تھی ۔ یکایک مجھے ایک خیال سوجھا ،
اس طرح کہ تمام جسم میں ایک بجلی سی دوڑ گئی ۔ میں نے محسوس کیا
کہ غیب سے ایک نشتر چلا ہے اور میری کایا پلٹ گئی ہے ۔ میں نے
خیال کیا کہ جس قوم کا مذاق کھانے کے معاملے میں اس قدر لطیف اور
پاکیزہ ہے ، دین اور روحانیت کے معاملے میں اس کا میعار کتنا کچھ
لطیف اور پاکیزہ ہوگا ؟ یہ کہہ کر مسٹر آپسن نے قبقہ لگایا اور کہا ،
ڈاکٹر صاحب! مجھے لہ تو آپ کے کسی ملا نے مسلمان کیا ہے اور اس

ڈاکٹر صاحب نے فرمایا ، دو چار قہتہوں کے بعد مسٹر داؤد آپسن پھر سنجیدہ ہوئے اور کہنے لگے ، "میں نے پلاؤ کی رکابی کے سامنے بیٹھ کر مسلمانوں کی خوش مذاقی اور اسلام کی لطافت کا جو اندازہ کیا تھا ، پعد کے مطالعہ اسلام سے وہ بالکل صحیح ثابت ہوا ۔ میں نے دیکھا کہ زندگی کے ہر ایک میدان میں اسلام صرف بلندی اور برتری کا علم بردار ہے ، اسلام کی سلطنت میں کہیں بھی بد مذاقی اور پستی نہیں ہے ، جس قدر اسلام کی عبادت بلند ہے ، اس قدر اسلام کی تہذیب بھی بلند ہے ۔ جس قدر اسلام کے عام و لباس بلند ہیں ، اسی قدر اسلام کے اعال و اخلاق کی روایات بھی بلند ہیں ۔ میرے نزدیک کسی شخص کے قبول اسلام کے معنی یہ ہیں کہ وہ ساری دنیا سے اونچا ہو جاتا ہے اور پھر اس کی زندگی میں جس قدر بھی اعال سرزد ہوتے ہیں وہ بھی دنیا بھر کے عملوں سے اونچر ہوتے ہیں وہ بھی دنیا بھر کے عملوں سے اونچر ہوتے ہیں۔ "

اس کے بعد مسٹر داؤد آپسن بھر ہنسے اور پلاؤ کی تعریفیں کرنے لگے ، ہاری گفتگو کا ماحصل یہ تھا :

''پلاؤ زندہ باد'' ، ڈاکٹر اتبال نے کہا ۔ ''اسلام زندہ باد'' ، مسٹر داؤد آپسن نے جواب دیا ۔

(T)

ڈاکٹر صاحب! آپ کا دوسرا واقعہ کیا ہے ؟ میں نے پوچھا ۔ ڈاکٹر اقبال نے بیان کرنا شروع کیا :

مسٹر داؤد آپسن کے تبول ا۔ لام سے زیادہ عجیب لیڈی بارنس کا

''آپ کو تکلیف تو ضرور ہو کی مکر اسلام کی خدمت ہو جائے گی ، آپ تکلیف کرکے ضرور ارشاد فرمائیے'' میں نے التاس کی

ڈاکٹر صاحب نے بیان کرنا شروع کیا :

(1)

مشہور انگریز نو مسلم مسٹر داؤد آپسن مرحوم (ایڈیٹر مسلم آوٹ لک لاہور) ایک نہایت زندہ دل آدمی تھے۔ آپ کی عالمانہ زندگی کی عجیب و غریب خصوصیتوں میں سے ایک یہ تھی کہ آپ کو پلاؤ سے نہایت ہی غیر معمولی محبت تھی ۔ اگر کوئی شخص آپ کو پلاؤ بھیجتا تھا تو آپ ہراہر کئی کئی ہفتے اس کا شکریہ ادا کرتے رہتے تھے ۔ میں نے ایک دن مرحوم سے سوال کیا ، آپ کے مشرف با سلام ہونے کے اسباب کیا ہیں ؟

مرحوم نے فرمایا ، ''میر نے مسلمان ہونے کا قصد نہایت ہی عجیب نے ۔ اگر میں عرض کروں تو آپ حیران رہ جائیں گے ۔ میرا اسلام کے متعلق کوئی مطالعہ نہیں تھا ، نہ مجھے کسی عالم و فاضل مسلماں کی صحبت میسر آئی تھی کہ مجھ پر اسلام کی خوبیاں منکشف ہوتیں ۔ میں انگلستان سے آیا اور بمبئی میں رہنے لگا ۔ ہندوسنان میں میرے سب سے پہلے دوست وہ لوگ تھے جو سیاسی تحریکات میں حصہ لیتے تھے ، بمبئی کے مذہبی حلقوں سے نہ میرا نعارف تھا اور نہ تعلق ۔ جب میں نے ہندوستان کی سیاسی تحریکات میں حصہ اپنا شروع کیا تو بعض مقامی مسلمانوں کے سیاسی تحریکات میں حصہ اپنا شروع کیا تو بعض مقامی مسلمانوں ایک میتب ایک میتب ایک معزز مسلمان نے بجھے کھانے پر بلایا ۔ اسلامی طریق کے مطابق ایک معزز مسلمان نے بجھے کھانے پر بلایا ۔ اسلامی طریق کے مطابق دستر خوان بچھایا گیا ، اس وقت جو چیزیں میرے سامنے لائی گئیں ، ان میں ایک پلاؤ بھی تھا ۔ میری زندگی میں یہ پہلا موقع تھا کہ میری زبان میں بہشی نعمت سے لذت الدوز ہوئی ۔ میں پلاؤ کھا رہا تھا ، مزے لے اس بہشی نعمت سے لذت الدوز ہوئی ۔ میں پلاؤ کھا رہا تھا ، مزے لے اس بہشی نعمت سے لذت الدوز ہوئی ۔ میں پلاؤ کھا رہا تھا ، مزے لے اس بہشی نعمت سے لذت الدوز ہوئی ۔ میں پلاؤ کھا رہا تھا ، مزے لے اس بہشی نعمت سے لذت الدوز ہوئی ۔ میں پلاؤ کھا رہا تھا ، مزے لے اس بہشی نعمت سے لذت الدوز ہوئی ۔ میں پلاؤ کھا رہا تھا ، مزے لے اس بہشی نعمت سے لذت الدوز ہوئی ۔ میں ہلاؤ کھا رہا تھا ، مزے لے اس بہشی نعمت سے لذت الدوز ہوئی ۔ میں ہلاؤ کھا رہا تھا ، مزے لے اس بہشی نعمت سے لذت الدوز ہوئی۔ میں ماتھ کچھ غور کر رہا تھا ، منے ل

"آپ کیا غور کر رہے تھے ؟" ڈاکٹر انبال نے پوچھا ۔

دویں نہیں کہ سکتا ، میرا غور کیا تھا ، ڈاکٹر صاحب ! میں صرف یہ کہ سکتا ہوں ، میں پلاؤ کھا رہا تھا ، مزے لے رہا تھا اور کھھ غور کر رہا تھا اور اس کے ساتھ ہی ساتھ میرے خیالات میں نہایت

اور دیہات میں ہزار ہا غیر مسلم حلقہ اسلام میں داخل ہو رہ ہیں۔ اگر کوئی شخص ان از خود مسلمان ہونے والوں سے ملے اور ان سے قبول اسلام کی وجوہات دریافت کرکے ایک کتاب میں جمع کر دے تو اس سے تبلیغ اسلام کے مقصد کو بے حد تقویت حاصل ہو گی "۔

"کیا صداتت اسلام کے متعلق بہلر دلائل ناکانی ہیں" ؟ میں نے بوچھا

بہت کافی ہیں ، مگر ایسا کرنے سے کئی ایسے عجیب اور جدید دلائل آپ کو ملیں کے کہ دنیا حدرت زدہ رہ جائے گی۔ میں یہ سمجھنا ہوں کہ دل اور دساغ کے کام کرنے کے طریقوں میں بہت فرق ہے۔ دماغ اکثر اوقات ہزارہا مضبوط سے مضبوط دلائل کو مسترد کر دیتا ہے اور آن کی کچھ بھی پروا نہیں کرتا لیکن دل اس کے برخلاف ، بعض اوقات کمزور سے کمزور چیزوں سے اس قدر متاثر ہو جاتا ہے کہ صرف ایک ہی جہنکے میں زندگی کا سارا نقشہ بدل جاتا ہے۔ قبول اسلام کا جس قدر تعلق دل سے ہے ، دماغ سے نہیں ۔ اصل بات جو مبلغ کو معلوم ہونی چاہئے، یہ بےکہ وہ کون کون کون ہے نشتر ہیں جن سے دل متاثر ہوا کرتے ہیں؟ کفار اور مشرکین کے انقلاب حیات کی ہزارہا مثالیں تاریخ اسلام کے ہاس موجود ہیں ۔ ہم دیکھٹے ہیں کہ ایک شخص اپنے حالات کے ماتحت ، ایک خیال یا ایک مذہب پر چٹان کی طرح قائم ہوتا ہے ۔ نا گہاں نحیب سے اس عے دل پر نشتر چلنا ہے اور چشم زدن میں اُس کی زلدگی کی عمام گذشتہ تاریخ بدل جاتی ہے ۔ صداقت اسلام کے عقلی دلائل تو آپ کے پاس بہت ہیں ، مگر قلبی دلائل کم ہیں۔ اگر آپ نو مسلموں کے ہاس جائیں تو وہ بتائیں کے کہ اسلام کی وہ کون بے ساختہ ادا تھی جو اُن کے دل کو بھاگنی ؟ اگر أن كے بيانات ابك كناب ميں جمع كر ديثر جائيں تو مجھر يقين ہے کہ انفلاب حیات کی ایک بانکل نئی دنیا ، سلفین اسلام کے سامنر آ جائے کی اور انہیں اشاعت اسلام کے اسے ایسے نئے دلائل یا جدید ہتھیار مل چائیں کے کہ اُن سے اسلام کا موجودہ کتب خاسہ خالی ہے ۔

''ڈاکٹر صاحب! آپ کو بھی کوئی واقعہ یاد ہے'' ؟ میں نے ہوچھا ڈاکٹر اقبال تھوڑی دیر چپ رہے ، اس کے بعد فرمایا ''میں آپ کی گتاب کے لیے چار نہایت ہی دلچسپ شالیں ہیش کر سکتا ہوں''۔ - اسلامی خطبات - لاهور: گوشه ادب (س - ن)
ه- اسوهٔ ابراهیم - لاهور: سیرت بک ڈپو (س - ن)
- اسلام زلده باد - لاهور: سیرت بک ڈپو (س - ن)
- انسانیت موت کے دروازه پر - لاهور: گوشه ادب (س - ن)
۸- شهید کربلا -

و\_ مطالعه ٔ پاکستان \_ لاہور : سیرت بک ڈپو (س ـ ن)

ایک بار علامہ اقبال نے قرشی صاحب کو مشورہ دیا کہ وہ ایک کتاب لکھیں جس میں نو مسلموں سے قبول اسلام کی وجوبات معلوم کرکے جمع کی جائیں۔ ''اس سے انقلاب حیات کی ایک بالکل نئی دنیا مبلغین اسلام کے سامنے آ جائے گی اور انہیں اشاعت اسلام کے لیے ایسے نئے دلائل یا ہتھیار مل جائیں گے کہ ان سے اسلام کا موجودہ کتب خالہ خالی ہے'' علامہ اقبال نے خود اس کتاب کے لیے قبول اسلام کے چار واقعات بیان کئے ۔ قرشی نے اقبال کی تجویز ہر وہ کتاب ''اسلام زندہ باد'' کے نام سے تانیف کی اور اقبال کی تجویز ہر وہ کتاب ''اسلام زندہ باد'' کے نام سے تانیف کی اور اقبال کی زبانی وہ چار واقعات اس گتاب میں تحریر کئے ۔ قرشی کی جمید کے ساتھ انہیں ملاحظہ کیجیے :

روزا کٹر بد اقبال ایک بختہ دماغ عارف تھے۔ اور حکیم آپ جب بھی کسی مسئلہ پر گفتگو فرماتے تھے ، اُس کے تعلق میں کلیات و تخیلات کا اور اُن کے سانھ ہی مثالوں اور حوالوں کا ایک مواج دریا آپ کے دماغ سے اُتر تا تھا اور زبان سے بہ جاتا تھا ۔

ہم اکتوبر . ۱۹۳۰ کو راقم الحروف موصوف کی خدمت میں حاشر ہوا ، آپ آرام کرسی پر تشریف فرما تھے ، حقہ سامنے رکھا تھا ، رسمی مزاج پرسی ہوئی اور اس کے بعد تبلیغ اسلام کے عنوان پر گفتگو شروع ہو گئی -

''آپ ایک کتاب لکھیے'' ۔ ڈاکٹر صاحب نے فرمایا ۔

(رکیسی کتاب" ؟ میں نے پوچھا

<sup>،</sup> عبدالمجید قرشی - اسلام زنده باد (لاهور: سیرت یک فیو، [س - ف]) ۲۲ - ۵ (آس - ف]

اور ملکی ملازمتوں کی تعقیقات کے لیے کمیشن کا تقرر منظور کیا گیا ہے اسی طرح ملک کی تقسیم جدید کے لیے بھی کمیشن مقرر ہونا چاہیے''۔ ا ان کے نزدیک پاکستان، اسلام کی اٹھان کا ایک گوشد ہے ۔ وہ لکھتے ہیں:

''آج تہذیب کا علم سرنگوں ہو چکا ہے۔ آج سائنس کے کالات یتیموں کی طرح کھڑے ہیں اور انسائیت کی مصیبت کا ماتم کر رہے ہیں۔ ضرورت ہے کہ اسلام ، پھر دئیا کے کسی آزاد گوشہ سے سر اٹھانے اور اہل دنیا کو عدل کی راہ دکھائے۔ اسلام کی اٹھان کا یہ گوشہ ہاکستان ہو گا۔ آؤ ہاکستان سے انسانیت کی تعمیر لو کا علم بلند کربی۔

آؤ ا حصول ہاکستان کے لیے اپنی تمام قوتیں وقف کر دیں ۔ آؤ خون کے آخری قطروں سے پاکستان کے لیر لڑیں''' ۔

قرشی تحریک پاکستان کے ایک نمیس کارکن تھے۔ ان کا پندرہ روزہ اخبار ''ایمان'' نحریک کا داعی تھا۔ لیکن اسے حالات کی ستم ظریفی جائئے کہ نیام پاکستان کے بعد عبدالمجید قرشی نہایت ہے رحانہ طور پر قتل کر دئے گئے۔ سم اپریل مہم مء کو اچانک خبر ملی کہ وہ اپنے سکان میں مردہ پائے گئے۔ ان کا مکان کئی روز سے بند تھا اور وہ خود لاپتہ تھے۔ ان کے بھائی کو کچھ شک ہوا ، چنانچہ جب بولیس کی نگرانی میں مکان کھلوایا گیا تو باورچی خانے میں قرشی کی نعش ایسی حالت میں بائی گئی کہ غالباً ان کو قتل کئے ہوئے پندرہ روز سے زیادہ عرصہ گذر چکا تھا۔ ان کے قاتلوں کا سراغ نہ مل سکا۔

ہفتہ وار ''تنظم'' اور پندرہ روزہ ''ایمان'' کی ادارت کے علاوہ ان کی یادگار مندرجہ ذیل کتابیں ہیں ۔

۱- درس قرآن - پارهٔ اول - لاہور : سیرت بک ڈپو (س ـ ن)
 ۱- درس قرآن - پارهٔ دوم - لاہور : سیرت بک ڈپو (س ـ ن)
 ۱- پیغام قرآن - لاہور : سیرت بک ڈپو (س ـ ن)

<sup>،</sup> عبدالمجید قرشی - مطالعه باکستان (لابور: سیرت بک ڈپو، آس - ن]) ۱۹۰۹-۱۹۹ - ب ب نیآ - سیرت بک ڈپو، سیرت بک ڈپو،

قائم کی گئی ۔ علامہ اتبال اس کے صدو چنے گئے اور عبدالمجید قرشی سیکرٹری ۔ علامہ اقبال نے امدادی قنڈ جمع کرنے کے لیے لوگوں سے اپیل کی ا ۔ قرشی نے "تنظیم" کے زمانہ میں دس ہزار روپیہ جمع کیا تھا۔ وہ ان کے نام سے نصفا لصفی مسلم بنک امرتسر اور دی سنٹرل کو آپریٹو بنک امرتسر میں جمع تھا ۔ قرشی کے مطابق :

''مسلم بنک کا روہیہ ایک ایک معطی کی منظوری کے بعد ڈاکٹر اقبال مرحوم نے غازی نادر شاہ مرحوم کی امداد کے لیے افغانستان بھیج دیا''''

قرشی ایک مخلص اور درد مند مسلمان تھے۔ شدھی اور سنگٹھن کی تھریکیں ان کے سامنے اٹھیں اور انہوں نے مسلمانوں کے خلاف چلائی گئی ان تھریکوں کے خلاف مقدور بھر جدو جہد کی ۔ حتلی کہ وہ اس نتیجہ پر چہنچے کہ مسلمانان بند کے مسئلے کا حل تقسیم بر عظیم میں مضمر ہے ۔ چنانچہ انہوں نے اس اگست ۱۹۲۸ء کو روز نامہ انقلاب لاہور میں ایک مضمون لکھا جو ان کے بقول تقسیم بند کی پہلی آواز تھی ۔ وہ تحریر مضمون لکھا جو ان کے بقول تقسیم بند کی پہلی آواز تھی ۔ وہ تحریر

"ایک قوم کی زیادہ سے زیادہ آبادی کو علیحدہ علیحدہ حلقوں میں جمع ایک قوم کی زیادہ سے زیادہ آبادی کو علیحدہ علیحدہ حلقوں میں جمع کر دیا جائے ۔ مثلاً سندھ ، صوبہ سرحد وغیرہ مسلم حلقہ اثر ہوں ۔ لدھیانہ اور اس کے بعض ملحقات سکھ حلقہ اثر قرار دئے جائیں اور پھر پر قوم کو اپنی آکٹریت کا حلقہ دے دیا جائے تا کہ وہ اپنے آپ پر خود حکومت کرے ۔۔۔ اگر حلقہ پائے اثر مختلف قوموں میں بائٹ دئے جائیں تو باہمی رقابت ختم ہو جاتی ہے ۔ زبان ، تعلم معاشرت ، قربانی اور باجہ کے جھگڑے مٹ جاتے ہیں ۔ بشرطیکہ یہ حکومتیں اپنے قربانی اور باجہ کے جھگڑے مٹ جاتے ہیں ۔ بشرطیکہ یہ حکومتیں اپنے اپنے "حدود اثر" میں آزاد ہوں اور مشترکہ سعاملات باہمی رضا مندی سے مرکزی حکومت کو تقویض کر دیں ۔ جس طرح مالگذاری ، لگان

ر۔ انقلاب ۔ ۱۱ اکتوبر ۱۹۲۹ء

مد ایمان د در اکنوبر ۱۹۳۹ - بحواله منظور الحق صدیقی "اخبار ایمان میں علامہ اقبال کا ذکر" اقبال ربویو . ۲ : ۲ (جولائی ۱۹۵۹) ص ع۹

یمی نہیں ، علامہ اقبال سیرت کمیٹی کے متعقد کردہ جلسوں اور جلوسوں میں شرکت بھی فرماتے۔ ہندرہ روزہ ''ایمان'' سے یہ خبر ملاحظہ کیجیے :

#### علامہ اقبال سیرت کمیٹی کے جلوس میں

ڈاکٹر اقبال جالندھر کے جلسے اور جلوس میں شریک تھے۔ آپ نے تقریر کرتے ہوئے فرمایا :

''چند سال ہوئے میں نے خواب میں دیکھا تھا کہ خدا تعالیٰ مولود شریف کے ذریعے سے اس است کو متحد کرمے گا۔ مجھے ایک عرصہ تک حیرت رہی کہ یہ واقعہ کس طرح رونما ہو گا۔ اب تحریک ہوم النبی نے اس خواب کی تعبیر کو حقیقی طور پر نمایاں کر دیا''ا۔

۹ ۱۹۲۹ میں اقبال کے مشورے سے ''چھپن فی صدکمیٹی''کا تیام عمل میں لایا گیا تو قرشی اس کے سیکرٹری مقررکئےگئے ۔ کمیٹیکا مقصد یہ تھا کہ پنجاب میں مسلمانوں کی آبادی چھپن فی صد ہے ، اس لیے انہیں تمام جمہوری اداروں میں چھپن فی صد نیابت دلائی جائے ۔ اقبال گو اس میں براہ راست شریک نہیں تھے لیکن پس پردہ رہنائی کرتے رہے ۔

ا یمان ـ س سی ۱۹۳۵ مه بعد بحواله منظور الحق صدیقی ـ "اخبار ایمان میں علامہ اتبال کا ذکر'' اتبال ربویو . ۲ : ۲ (جولائی ۱۹۵۸) ص ۱۲

<sup>2.</sup> Statement of Newspapers and Periodicals published in the Punjab during the year 1933.

کے مطلبق اس کا نام افغانستان ہلال احمر سوسائٹی تھا۔ اس میں تحریر ہے:

He is the Secretary of the Afghanistan Hilal Ahmar Society (Afghanistan Red Crescent Society) of which Sir Muhammad Iqbal is the President (p. 99)

پوسٹر ، ستر ہزار ہینڈ ہل اور پندوہ ہزار متفرق رسائل شائع گئے۔ سات ہزار مساجد میں اٹھہتر ہزار خطبات جمعہ و عیدین تقسیم کرائے۔ سیرت گمبٹی کی سوا دو ہزار جامع مسجدبی ملحق تھیں ۔ ان سب میں ہر کماز جمعہ کے موقع ہر سیرت کمیٹی کے مرتبہ خطبات پڑھے جاتے تھے ۔

عبدالمجید قرشی کا طریق کار یہ تھا کہ چندہ نہیں مانگتے تھے۔ اپنی گرہ سے پیسے خرچ کرکے سیرت نبوی پر ایک کتابجہ چھاپتے۔ اور لوگوں سے کہتے کہ وہ اسے ہڑی تعداد میں خرید کر مقت تقسیم کریں یا کرائیں۔ اس سے جو آمدنی ہوتی ، اس سے ایک اور کتابجہ چھاپ لیتے ۔ اور اس طرح یہ سلسلہ چلتا رہتا تھا۔ "(یمان" کا سالانہ چندہ تین رویے تھا ۔ غربا" سے صرف دو رویے لیے جاتے تھے ۔ اور اخبار کی آمدنی اخبار ہی پر صرف ہوتی تھی ۔ پھر یہ بات بھی ہے کہ قوم سے چندہ مانگنے کی جگہ سیرت کمیٹی نے اپنے سرمائے سے آٹھ بزار رویے قوم کے لیے وقف کیے اور تین ہزار رویے مقوم کے لیے وقف کیے اور تین ہزار رویے مقوم کے لیے وقف کیے اور تین

علامہ اقبال کو قرشی کی تعریک سے دلچسپی تھی ۔ چنانچہ انہوں نے متعدد بار سیرت کمیٹیوں کے قیام ، یوم النہی منانے اور سیرت کمیٹی کی طرف سے اسوۂ حسنہ کی اشاعت کے سلسلے میں تعاون کی اپیلیں کیں ۔ مرکزی سیرت کمیٹی کے نام ایک پیغام میں اقبال کہتے ہیں :

"تمریک اتحاد نهایت مبارک ہے اور حضورہ رسالت مآب کی سیرت پاک کی اشاعت اس تحریک کو عملی صورت دینے کا بہترین ذریعہ ہے ۔ مجھے یقین ہے کہ مسابانوں کے موجودہ انتشار و تشتت کی حالت میں یہ تحریک نهایت مؤثر ہوگی ۔

فرد از حتی ، ملت از وے ، زندہ است  $\Gamma$  از شعاع میر او تا بندہ است

۲- ایمان ـ م مئی ۱۹۳۵ - بعواله منظور الحق صدیقی - "اخبار ایمان می علامه اقبال کا ذکر" اقبال ربویو . ۲ : ۲ (جولائی ۱۹۹۹) ص ۸۶

پروگرام کی رفتار معلوم ہوتی رہے ۔ تعلیم یافتہ جاعت ایک خیال کی ہابند ہو کر ایک راستے پر چلنا شروع کر دے ۔

ہے ہر گھر میں درس قرآن ، تاکہ عورتوں اور بچوں تک بھی اصلاح کی آواز بہنچے -

ہ۔ ہر مسجد میں ایک خطبہ جمعہ ۔ سیرت کمیٹی ہٹی سے مال کے ۲ جمعوں کے لیے وقت کے مطابق اردو وعظ صرف آٹھ آنے میں بھیجے جاتے ہیں ۔ انہیں تاریخ وار جامع مسجدوں میں سنالا چاہیے ۔ اس کا مقصد یہ ہے کہ عام مسلمان بھی ہاری تحریک میں شامل ہو جائیں ۔

۵- ہر شہر میں بیت المال - ہر مقام ہر تنظیم صدقات و زکوہ اسے غربت اور بیکاری کا علاج -

۔ ہر مسلمان کے لیے لازمی ورزش اور پریڈ ، تاکہ ہر مسان اپنی حفاظت کے قابل بن سکر ا

قرشی کی زندگی کا مشن اسوهٔ حسنه کی اشاعت تھی ۔ ڈاکٹر عبدالسلام خورشید کے بقول :

"اس صدی کی چوتھائی دہائی کے آغاز میں وہ سیرت رسول سکی کے اشاعت کے لیے میدان میں لکلے ۔ پہلے پئی (ضاع قصور) سے ایک پندرہ روزہ اخبار "ایمان" جاری کیا ۔ سفید کاغذ ، اعلی درجے کی کتابت ، عمده طباعت اور مواد کے لحاظ سے بڑے بڑے دینی رسائل پر بھاری ۔ پھر سیرت کمیٹی تائم کی ۔ اور پانسال کے اندر اندر کارکردگی کا یہ عالم تھا کہ سیرت نبوی کا تئیس زبانوں میں ترجمہ شائع کر کے بیس لا کھ کتابیے مفت تقسیم کرا دیئے ۔ ملک کے اندر اور باہر یوم النبی کے جلسوں کا نظام قائم کر دیا ۔ سات ملکوں میں اشاعت سیرت کے مبلغ بھیجے ۔ امیر شکیب ارسلان کی کتاب "اسباب زوال امت" اور علامہ رشید رضا مصری کی "حقیقت دین" کی ہزار ہا کاپیاں چھاپ کر مفت تقسیم کر دیں ۔ امیلاح است کے لیے پانسو مضامین کئی زبانوں میں ستقل کرکے اُن کی امیلاح است کے لیے پانسو مضامین کئی زبانوں میں ستقل کرکے اُن کی اُنہ ہزار کاپیاں دئیا بھر کے اسلامی اخبارات کو بہیج دیں ۔ پینتیس ہزار

ر\_ ایمان ـ ۲۵ مارچ ، ۱۹۳۰ - ص ۲۹ ،۰۰

# اقبال اور عبدالمجيد قرشي

#### الفضل حق لرشي

عبدالعجید قرشی بئی (ضلع امرتسر) کے رہنے والے تھے۔ والد کا الم عبدالعزیز تھا۔ ان کی زندگی کے بارے میں بہت کم معلومات میسر ہیں۔ چناعیہ ان کی ابتدائی زندگی کے بارے میں کہ وہ کب پیدا ہوئے اور کہاں تعلم پائی کچھ معلوم نہیں۔ میسر معلومات کے مطابق ان کی عملی زندگی کا اغاز ڈاکٹر سیف الدبن کچلو (۱۸۸۸–۱۹۹۳) کی قائم گردہ جاعت ''تنظم'' سے ہوتا ہے جسے ڈاکٹر صاحب نے ۱۹۲۵ء میں پنڈت مالویہ ''تنظم'' کے اسسٹنٹ سیکرٹری تھے۔ انہوں نے کچھ عرصہ ہفتہ وار ''تنظم'' کے اسسٹنٹ سیکرٹری تھے۔ انہوں نے کچھ عرصہ ہفتہ وار ''تنظم'' امرتسر کی ادارت کے فرائض بھی سر انجام دئے۔ ۱۹۲۹ء میں انہوں نے 'سیرت کمیٹی کا ہروگرام یہ تھا:

تبليغ قرآن

اشاعت سيرت

ارکان اسلام کی بنیاد پر مسلمانوں کی جاعتی زندگی کی تنظیم اس غرض کے لیے سیرت کمیٹی نے چھ عملی و سائل سمیا کئے۔

1- ہر شہر میں سیرت کمیٹی ۔ ہر مقام پر ایک کمیٹی بنائی جائے جس کی ساری کوششیں قیام شریعت کے لیے ہوں اور وہ تمام کام محض دینی بنیادوں پر کرے ۔

ہ۔ ہر تعلیم یافتہ مسلمان کے لئے مطالعہ ''ایمان'' ۔ ہر سیرت کمیٹی اپنے شہر میں یہ انتظام کرے کہ وہاں جتنے بھی تعلیم یافتہ مسلمان ہیں ، وہ سب کے سب ہر دسویں دن دو پیسے دے کر اخبار ''ایمان'' پڑھیں تاکہ وہ سب اپنے وقتی حالات و خطرات سے آگاہ ہوں اور انہیں اپنے جاعتی

## اقبال اور حیدر آباد

تاليف

#### نظر حيدر آبادي

اقبال پر بہت گچھ لکھا جا چکا ہے اور ابھی ببت کچھ لکھا جاتا رہے گا۔ اقبال کے بعض پہلوؤں پر خاطر خواہ روشنی ڈالی جا چکی ہے ، مگر ایسے پہلو بھی ہیں جو ابھی لکھنے والوں کی توجہ کا مرکز نہیں بن پائے ہیں۔ نظر حیدر آبادی کی تالیف ''اقبال اور حیدر آباد'' ایک ایسے ہملو سے تعلق رکھتی ہے۔

حیدر آباد دکن عام شہروں کی طرح ایک شہر نہیں تھا۔ وہ ایک ایسا ثقافتی مرکز تھا جو له صرف دکن کے بسنے والوں کے لیے بلکہ جمله مسلمانان بند و پاک کے لیے ایک خاص اہمیت رکھتا تھا ۔ حیدر آباد سے اقبال کے تعلق کو اُجا کر کر کے جناب نظر حیدر آبادی نے ایک اہم ادبی اور تاریخی خدمت انجام دی ہے اور اقبالیات میں ایک گراں قدر اضافه کیا ہے۔

قيت : ۲۱ رو نے

مفحات : ۲۳۲

اقبال اکادمی پاکستان ۱۱۹ - سکاون رود ، لامور



ذرے ذرمے میں ترمے خوابیدہ ہیں شمس و قمر یوں تو پوشیدہ ہیں تیری خاک میں لاکھوں گہر دنن نجھ میں کوئی نخر روزگار ایسا بھی ہے ؟ تجھ میں پنہاں کوئی موتی آبدار ایسا بھی ہے ؟

اس ہند کے دوسرے شعر کے پہلے مصرعہ کی مخزن میں اشاعت کے وقت ۔ شکل یہ تھی :

تیرے ہر ذرہ میں خوابیدہ ہیں شمس و قمر

 $(\tau)$ 

پروفیسر اسلوب احمد انصاری نے اپنے مضون ''غالب اور اقبال'' میں زیر نظر نظم کے چار اشعار (۱۔ فکر السال پر . . . ، ، ، تبرے فردوس تخیل سے . . . ، ، ، ، ب نطق کو سو ناز ہیں . . . ، ، ، ، لطف گویائی میں تیری ہم سری . . . . ) کے حوالے سے لکھا ہے :

''ان اشعار میں نحالب کے کال سخن کے عناصر اربعہ پر زور دیا گیا ہے یعنی تخیل ، فکر ، نطق اور رفعت پرواز . . . ایک ابتدائی نظم کی محدود بساط میں اقبال نے نحالب کے ممایاں شعری کردار کا جس جامعیت اور ایجاز کے ساتھ احاطہ کیا ہے وہ خود اقبال کے ذہنی عمل کی نحازی کرتا ہے''ا

مزید برآن اس نظم سے اقبال کے نظریہ شعر کے ابتدائی نقوش سامنے آتے ہیں۔ نظم کے مطالعہ سے یہ بات بھی ظاہر ہوتی ہے کہ اقبال ادب کے ایک ایسے سنجیدہ ، زیرک اور ذہین طالب علم تھے جو مطالعہ کے نتیجہ میں اپنی رانے مرتب کرتا ہے گویا اقبال کے نظریہ شعر کی اساس ۱۹۰۱ء میں متعین ہو چکی تھی ۔ ختصر یہ کہ یہ نظم محض رسمی خراج تحسین ہے نہ اس کی نوعیت صرف تاثراتی ہے ۔ بلکہ اس میں علمی اور تعمین میں خصوصیات کلام غالب کا بیان ہوا ہے ۔ کیا تنقید کے لیے نثر کو ذریعہ بنانا ضروری ہے ؟ یہ ایک الک سوال ہے آپ اس پر غور کر مکتر ہیں ۔

ر۔ نقش غالب ، اسلوب احمد انصاری ، غالب اکیڈمی لئی دہلی اشاعت اول اکتوبر . ، ۱۹۵، می با نقش انبال ، مکتب جامعہ لمیٹڈ لئی دہلی ص ۱۵۰٬۱۳۹

#### ۱۰ - اظہار پر قدرت

"کاغذی ہے پیربن ہر پیکر تصویر کا" (مخزن)

تاب گویائی سے جنبش ہے لب تصویر میں (بانگ درا)

## ١٠- لكر و تغيل مين بهم آبنگي

لطف گویائی میں تیری ہمسری ممکن نہیں ہو تخیل کا لہ جب تک فکر کامل ہم نشیں

غزن میں اس شعر کا دوسرا مصرعه یوں چھپا تھا :

ہو تصور کا لہ جب تک فکر کامل ہم نشیں

۱۳- لغمكى يا موسيتيت : غزن مين طبع بون والى نظم مين اس خصوصيت كا حامل كوئى شعر با مصرعه نهين - معلوم بوتا هي يه خصوصيت نظر ثانى كو وقت اقبال كے ليے جاذب توجه بنى - خصوصاً درج ذيل شعر مين تشبيه كے معنوبت مين زياده زور بيدا كر ديا ہے -

معفل ہستی تری بربط سے ہے سرمایہ دار جس طرح ندی کے نغموں سے سکوت کوہسار

#### سرو حافظ و سعدى سے مقابلہ

خنده زن ہے غنجہ دلی کل شیراز پر (مخزن ـ بالک درا)

#### م، ۔ گوٹٹے اور غالب کا معنوی اشتراک

#### ١٠٠ غالب کي عظمت

اے جہاں آباد! اے گہوارہ علم و ہنر ہیں سرایا تالہ خاموش تیرے بام و در

٧- فلسفياله يهلو

نیری کشت فکر سے اگتے ہیں عالم سبزہ وار (بانگ درا)

س- نفسیاتی بهلو

معجز کلک تصور ہے و یا دیواں ہے یہ یا کوئی تفسیر رمز فطرت الساں ہے یہ

(مخزن)

٥- ندرت بيان/سنفرد اسلوب

شاہد مضموں تصدق ہے ترے انداز پر (عزن اور ہانگ درا)

٦- فصاحت و بلاغت

نطق کو سو ناز ہیں تیرے لب اعجاز پر (مخزن اور بانگ درا)

ے۔ ژرف نگابی

آہ ا اے لظارہ آسوز لگاہ لکتہ ہیں

(مخزن اور بانگ درا)

۸۔ معنی آفرینی : مخزن میں شائع شدہ جو بند حذف کر دیا گیا تھا۔ اس کے درج ذیل ایک مصرعہ میں دیوان غالب کی زیر نظر خصوصیت بیان ہوئی ہے -

نور معنی سے دل افروز سخن داناں ہے یہ

**ہ۔ مضمون آفرینی** 

تیرے فردوس تخیل سے ہے قدرت کی بھار

(بانگ درا)

. ۱- زندگی کی ترجمانی

اتش فریادی ہے تیری شوختی تحریر کا (غون) زندگی مضمر ہے تیری شوختی تحریر میں (بانگ درا) خوبیوں اور فئی محاسن پر روشنی ڈالی ہے۔ انہیں ڈیل میں مختلف عنوانات کے تعت افبال کی نظم کے شعروں اور معموں کے حوالے سے کسی تبصرہ کے بغیر مرتب کیا جا رہا ہے۔ تاہم نظم کے متن میں نظر ثانی کی بنا پر جہاں کمیں قرق واقع ہوا ہے۔ وہاں مخزن اور بانگ درا کے تقابلی متن درج کر دیے گئے ہیں۔ اب اقبال کی نظم کی روشنی میں غالب کے کلام کی خصوصیات سلاحظہ کیجیے۔

## ۱- تخیل کی بلند پروازی

(بخزن ستمبر ۱۹.۱) فکر انساں پر ٹری ہستی سے یہ روشن ہوا — ہے پر مرغ تخیل کی رسائی تا کجا

(بانگ درا)

#### - وحدت الوجود كا نظريه

دید تیری آنکھ کو اُس حسن کی منظور ہے صورت ِ روح رواں ا ہر شے میں جو مستور ہے (نخزں ستمبر ۱۹۰۱ء ص ، ۹س)

اصلاح اور ترمیم کے بعد بالک درا میں دوسرا مصرعه یوں ہے:

بن کے سوز زندگی ہر شے میں جو مستور ہے

۱- سرود رفتد مرتبه غلام رسول مهر و صادق على دلاورى ميں يه مصرعه يون چهها ہے ـ

مورت روح و رواں ہر شے میں جو مستور ہے (سرود رفتہ ص ۹۵)

(6)

فیاض معمود کے اقتباس سے ظاہر ہے کہ یادگار غالب ) کے بعد ۱۹۱۲ء تک کلام غالب پر کوئی تنقیدی کتاب ، معرض تحرير مين نهين آيا . علامه اقبال كي نظم ستمبر ١٠٩٠، میں پہلی بار شائع ہوئی تھی ۔ غالب اور اقبال کے سلسلر میں بن نے اقبال پر غالب کے فیضان اور ادبی اثرات کا جائزہ لیا ہے ات ہارے موضوع سے خارج ہے کہ اقبال غالب سے نفس مضمون ی بیان کے کن اسالیب اور پہلوؤں سے متاثر ہوئے اور غالب کو قرار دے کر اپنر شعری اسلوب کی تخلیق میں کیا مدد لی ؟ مضمون میں راقم الحروف کا موتف یہ ہے کہ اقبال نے مرزا نظم لکھ کر غالب کی جن شعری خصوصیات کی نشاندہی کی ہے کے کلام کی تحسین اور تنقید کے سلسلے میں سنگ بنیادکی حیثیت ، ۔ اور بعد کے ناقدین غالب نے انہی خصوصیات کو بالصراحت ی مقالوں میں پیش کیا ہے۔ غالب کے فکر و فن ہر مشتمل مضامین کے مجموعی مطالعہ کے پیش نظر کما جا سکتا ہے۔ کہ غالب پر شائع ہونے والی تحریروں میں نفصیلاً جو کچھ لکھاگیا ال کی نظم میں مجملاً بیان ہو گیا ہے۔ نیز یہ کہ اقبال کی اس ن کی تنقیدی بصیرت کا ہتہ چلتا ہے۔ حالی کا ذوق ، مشرق یات کا مرہون منت ہے۔ ان کے ہاں تنقیدی اصول انگریزی یے بالواسطہ اخذ کثر کئے ہیں ۔ اب اقبال کی خلقی استعداد اور ثابت کرنے کے ایر دلائل پیش کرنے ضروری نہیں رہے کیونکہ واقعہ ہے کہ اقبال نے انگریزی زبان و ادب کا مطالعہ درجہ ماہر اور قابل اساتذہ کی راهنائی میں مکمل کیا تھا۔ نصاب سے طری ذوق کی تسکین کے لیے انہوں نے جو ذاتی مطالعہ کیا وہ تزاد ہے۔ اس کے نتیجہ میں شاعری کے غتلف عناصر ترکیبی ان پر واضح ہوئی ۔ غااب پر ان کی نظم دیکھ کر پورے واوق ما سکتا ہے کہ اگر علامہ اپنی تمام تر توجہ شاعری پر مرکوز ر تو وہ شعر و ادب کے ایک بالغ نظر نقاد ہوئے۔ اقبال نے ، کو خراج تحسین پیش کرتے ہوئے کلام غالب کی جن معنوی

ہے اور ان میں ایسی نزاکتیں رکھی ہیں جن سے اکثر اساتلہ کا کلام خالی معلوم ہوتا ہے'' ا

''تنقید غالب کے سو سال'' کے دیباچہ میں سید فیاض محمود لکھتے ہیں :
'' . . . اس کتاب کے مرتب کرنے کا مقصد یہ تھا کہ ان
سینکڑوں کتب اور مقالات میں سے ایسی نگارشات کا انتخاب کیا جائے ،
جن سے قارئین کو یہ معلوم ہو سکے کہ غالب شناسی کن کن مدارج سے
گذری . . .

جب اس وسیم مواد کا جائزہ لیا گیا تو معلوم ہوا کہ پہلی مقتدر کتاب جس میں مرزا کے کلام سے ناقدانہ انداز میں بحث کی گئی ہے۔ آب حیات ہے جو ۱۸۸۰ء میں طبع ہوئی ۔ مگر مولانا عد حسین آزاد کا انداز نقد و نظر تعصب سے خالی نہ تھا اور جو طنز آمیز اسلوب انہوں نے مرزا کے متعلق اختیار کیا اس سے نہ تو مرزا کی شخصیت اور نہ ہی ان کی شاعری کی خصوصیات اجاگر ہوئیں ۔ اس کے سترہ سال بعد یعنی ١٨٩٥ء میں یادگار غالب طبع ہوئی ۔ اس میں مرزا کی شخصیت اور شاعری پر سیر حاصل بحث موجود ہے۔ اس کے ہندرہ سال بعد یعنی ۱۹۱۲ء میں صلاح الدین خدا بخش کا مضمون انگریزی زبان میں شائع ہوا۔ محاسن کلام غالب کا سال اشاعت ۱۹۲۱ء ہے اور ڈاکس عبداللطیف کی انگریزی میں غالب پر کتاب ۱۹۲۸ میں چھپی ۔ مگر غالب شناسی کا نیا دور در اصل شیخ پد اکرام صاحب کی کناب (اغالب نامه) مطبوعه ۱۹۲۹ سے شروع ہونا ہے۔ اس کے بعد تنقیدات غالب میں تیزی سے اضافہ ہوا . جو اب اک جاری ہے۔ اگر ۱۸۶۹ء سے ۱۸۹۰ء تک کی مدت کو پالا دور تصور کیا جائے تو ۱۹۲۵ء عکو دوسرے دورکی حد فاصل قرار دینا مناسب ہو گا۔ تیسرا دور ۲۰۹۹ء تا حال کا ہے۔ اس میں غالب شناسی بہت سے مراحل سے گزری ہے اور غالب کے کلام اور فن پر جت سے تنقیدی زاویوں سے بڑے بڑے نضلا نے بحث کی ہے؟ ۔

<sup>۔</sup> یادگار غالب ، حالی ، مجلس ترقی ادب لاہور ۔ ص ۱۹۸ ، ۱۹۹ ، ۱۹۹ ، ۱۹۹ ، ۱۹۹ ، ۱۹۹ ، ۱۹۹ ، ۱۹۹ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ غالب ، پنجاب یولیورسٹی لاہور ۱۹۹ ، ۱۹۹ میں ۱۸۰ ، ۱۹۹ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱

"چولگد فارسی ژبان سے ملک میں عموماً اجنبیت ہو گئی ہے اس لیے (ہم سے اگر کچھ ہو سکتا ہے تو صرف اس قدر ہو سکتا ہے کہ) جہاں ضرورت دیکھیں، مرزا کے کلام کی شرح بھی کرنے جائیں ۔ اس سے شاید یہ فائدہ ہو گد مرزا کی قوت متخیلہ میں جو غیر معمولی اچک اور پرواؤ قدرت نے ودیعت کی تھی، سمجھ دار آدمی اس کا کسی قدر اندازہ کر سکیں لیکن زبان اور بیان کی خوبی جو ایک وجدانی چیز ہے اور جس کے نقاد اور جوہری ملک میں کمیاب بلکہ فایاب ہیں، اس کی نسبت صرف مرزا کا یہ قصیح و بلیم شعر لکھ دینا کافی معلوم ہوتا ہے:

ہیاورید گر این جا ہود زبان دائے غریب شہر سخن ہائے کفتنی داردا

"ہم اس مقام پر ان کی غزلیات میں سے زیادہ تر صاف صاف اور کسی قدر وہ اشعار بھی لقل کریں گے جن کے بغیر مرزاکی طرز تخیل اور ان کے شعر کی خصوصیت ظاہر نہیں ہو سکتی" ۔"

"میر و سودا اور ان کے مقلدین نے اپنی غزل کی بنیاد اس بات پر رکھی ہے کہ جو عاشقانہ مضامین صدیوں اور قراوں سے اولا فارسی اور اس کے بعد اردو غزل میں بندھتے چلے آئے ہیں وہی مضامین ہو تبدیل الفاظ اور بہ تغیر اسالیب بیان عام اہل زبان کی معمولی بول چال اور روز مرہ میں ادا کئے جائیں، چناعہ میر سے اے کر ذوق تک جتنے مشہور غزل کو مرزا کے سوا اہل ربان میں گزرے ہیں، ان کی غزل میں ایسے مضامین بہت ہی کم نکلیں گے جو اس معدود دائرے سے خارج ہوں۔ ان کی بڑی کوشش یہ ہوتی تھی کہ جو مضامین (مضمون) پہلے متعدد طور پر بندھ چکا ہے، وہی مضمون ایسے بلیغ اسلوب میں ادا کیا جائے کہ تمام اگلی بندھوں سے سبقت لے جائے ۔ ہر خدو اس کے مرزا نے اپنی غزل کی عارت بندھوں سے سبقت لے جائے ۔ ہر خدو اس کے مرزا نے اپنی غزل کی عارت دوسری بنیاد پر قائم کی ہے ان کی غزل میں زیادہ تر ایسے اچھونے مضامین پائے جاتے ہیں جن کو اور شعراء کی فکر نے بالکل میں نہیں کیا اور معمولی مضامین ایسے طریقے میں ادا کئے گئے ہیں جو سب سے قرالا

<sup>،</sup> یادگار غالب ، حالی ، عبلس ترق ادب لابور - ص ۲۵۳ - ۲۵۳ ب ایضاً ص ۱۸۳

مرزا کے ابتدائی کلام کو سہمل و بے معنی کھو یا اس کو اردو زبان کے دائرے سے خارج سمجھو ، سگر اس میں شک نہیں کہ اس سے ان کی ارجنٹیلسٹی اور معمولی اپنج کا خاطر خواہ سراغ ملتا ہے ۔ ا

دوگو ان کا ابتدائی کلام جس کو وہ حد سے زیادہ جگر کاوی اور دماغ سوزی سے سر انجام کرتے تھے ، مقبول له ہوا ، مگر چونکہ قوت متخیلہ سے بہت زیادہ کام لیا گیا تھا اور اس لیے اس میں ایک غیر معمولی بلند پروازی پیدا ہو گئی تھی ، جب قوت ممیزہ نے اس کی ہاگ اپنے قبضے میں لی تو اس نے وہ جوہر نکالے جو کسی کے وہم و گان میں له تھے ۔ ؟

وہ فارسی نثر میں اور اکثر فارسی خطوط جن میں قوت متخیلہ کا عمل اور شاعری کا عنصر لظم سے بھی کسی قدر غالب معلوم ہوتا ہے ، نہایت کاوش سے لکھتے تھے ۔ ۳

''۔۔۔ اور قوت متخیلہ جو شاعری اور ظرافت کی خلاق ہے اس کو مرزا کے دساغ کے ساتھ وہی نسبت تھی جو قوت پرواز کو طائر کے سانھ''۔ دیکھئے اقبال نے بھی زیر تبصرہ نظم میں غالب کے تخیل کی بلند پروازی کا مضمون بالدھا ہے۔

فکر انسان پر تیری ہسٹی سے یہ روشن ہوا ہے پر مرغ تخیل کی رسائی تا کجا

یهاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ مخزن میں اس شعر کا دوسرا مصرعہ حسب ذیل افظوں میں شائم ہوا تھا:

ع ہے پر مرغ تصور کی رسائی تا کجا

اگرچہ لفظ اصور کو تخیل سے بدلنے کے باوجود اصل مضمون برقرار رہتا ہے مگر اس سے حسن بیان میں اضافہ ہو گیا ہے جس سے محسوس ہوتا کہ شعر کی معنوی سطح متاثر ہوئی ہے ۔

۱- یادکار غالب ، حالی ، مجلس ترق ادب لاپور - ص ۱۹۳۰ ۲- ایضاً ص ۱۹۹۱

ہے۔ ایضاً ص ۲۵۰

ہاؤس میں علامہ اقبال کے اشغال کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں :

'' ۔ ۔ ۔ میں اس بورڈنگ ہاؤس میں جار سال رہا ۔ ان میں سے تین سال ایسے تھے کہ اقبال بھی اس بورڈنگ ہاؤس میں مقیم تھے ۔ ۔ ۔ ان سه سالہ صحبتوں میں خاص بات کیا تھی ؟ حقیقت یہ ہے کہ ہم کو اس وقت اتنا شعور ہی نہ تھا کہ اس زمانے کے اقبال میں زمانہ مابعد کے اقبال کو دیکھ لیتے ۔ ہم تو یہ سمجھتے تھے کہ ایک ذہین طالب علم جس نے شاعرانہ طبیعت پائی ہے ، اس کو مرزا غالب کی شاعری سے خاص ذوق بھی ہے اور غالب کے اسلوب بیان کی تقلید کا شوق بھی ۔ وہ اگر شعر کا شغل کرتا رہا تو غالب کا سالکھنے لگے گا ۔ اور جہر حال اسی قسم اور اسی معیار کا ایک بن جانے گا ۔ جیسے ہارے یہاں کے شاعر ہوتے ہیں "ا

(4)

اقبال کی غالب سے اس دلچسپی کے پیش نظر وثوق سے کہا جا سکتا ہے کہ اقبال نے حالی کی یادگار غالب (جو ۱۸۹ء میں شائع ہوئی تھی) کا ، اس کتاب کی تاریخ اشاءت کے قریبی زمانے میں مطالعہ بھی ضرور کیا ہو گا۔ مولانا حالی کی تحسین غالب سے اقبال نے گیا اثرات قبول کئے۔ اس کے مفصل ٹھوس اور خارجی شواہد تو موجود نہیں ہیں۔ البتہ ان کا سراغ اقبال کی غالب پر لکھی گئی نظم سے لگایا جا سکتا ہے۔ مولانا حالی نے یادگار غالب میں ''مرزا غالب کے کلام پر ربویو'' کے باب میں جن خصوصیات کا ذکر کیا ہے۔ انہیں اجالاً تخیل کی بلند پروازی ، ظراف ، اخلاق ، تصوف ، عاشقانہ مضامین ، شوخی ، حسن بیان اور جدت و ندرت سے ، وسوم کیا جا سکتا ہے۔ اس ضمن میں یادگار غالب کے درج ذیل اقتباسات توجہ طلب ہیں۔

"مرزا چونکہ معمولی اسلوبوں سے تاہہ متدور بچتے تھے اور شارع عام پر چلنا نہیں چاہتے تھے اس ایے وہ بہ نسبت اس کے کہ شعر عام فہم ہو جائے اس بات کو زبادہ پسند کرتے تھے کہ طرز خیال اور طرز بیان میں جدت اور درالا بن بایا جائے۔

<sup>،</sup> مطالعه اقبال ، مرتبه گوهر نوشاهی ، بزم اقبال لاهور ، ۱۹۵۹ ص ۲۳ ، ۲۳

جسے انہوں نے اپنی کتاب ''اقبال جادوگر ہندی لژاد'' شائع کردہ مکتبہ جامعہ نئی دہلی میں بطور ضمیمہ شامل کیا ہے ۔ اس میں ایک جگہ مولوی میر حس اور اقبال کے حوالے سے شیخ عبدالقادر نے لکھا ہے :

" ۔ ۔ ، مولوی صاحب کی یہ عادت ہے کہ اگر کسی شاگرد کو ہونہار دیکھیں تو اسے معمولی درس تعلیم تک معدود نہیں رہنے دیتے بلکہ خارج از وقت مدرسہ اسے بعض دلچسپ اور مفید کتابوں پر عبور کرا دیتے ہیں ۔ پس جب سید میر حسن جیسے استاد کو اقبال سا شاگرد مل گیا تو انہوں نے کوئی دقیقہ ان جوہروں کو جلا دینے میں جو قدرت نے طبیعت میں امالت رکھے تھے اٹھا نہیں رکھا ۔ ۔ ۔ سید صاحب کو بے شار اچھے اچھے شعر اسانہ کے زبانی یاد ۔ ۔ ۔ سید صاحب کو بے شار اچھے اچھے شعر اسانہ کے زبانی یاد میں ۔ جو شعر وہ پڑھتے اقبال اسے لکھ لیتا اور یاد کر ایتا ۔ دبوان مالب سبفا ان سے پڑھا اور ناصر علی سرہندی کے دلاویز فارسی شعر بھی اس زمانے میں نظر سے گزرہے ۔ ""

شیخ صاحب کے مضمون سے مولوی میر حسن سے اقبال کے سبقاً دیوان غالب پڑھنے کے زمانے کا قطعی تعین تو نہیں ہوتا۔ تاہم اسے قیاساً اقبال کے انٹرلس کا امتحان پاس کرنے کے گرد و پیشر کا زمالہ قرار دیا جا سکنا ہے۔ اس سلسلے میں یہ بات اہم ہے کہ شیخ عبدالقادر کے بیان کو اقبال کی بالواسطہ تائید حاصل ہے۔ کیواکہ یہ مضمون یقیاً اقبال کی لظر سے گزرا ہوگا۔

اتبال سکاج مشن کالج سیالکوٹ سے انٹر سٹیٹ ہاس کرنے کے بعد ۱۸۹۵ میں لاہور آئے اور گور نمنٹ کالج میں ہیں۔ اے کی کلاس میں داخلہ لے لیا۔ اتبال ، کالج ہوسٹل میں مقیم رہے ۔ یہاں ان کی غلام بھیک ئیرنگ سے ، لاقات ہوئی جو آخر دم تک قائم رہی ۔ ٹیرنگ بورڈنگ

Apis Husei

۱- اس مضمون کی تاریخی اہمیت کے پیش نظر اوریٹنٹل کالج میگزبن لاہور شارہ مسلسل ۲۲۵ (اقبال نمبر) میں زیر نظر مضمون کی مکرر اشاعت کا اہتمام کیا گیا ہے۔

۲- اقبال جادو گر بندی نژاد ؛ عتیق صدیقی ، مکتبه جامعه لمیثاد نی دیلی - ۱۹۸۰ می ۱۳۰ ، ۱۳۰

کے واسطے بھی اکسر ہے اور تہذیب اخلاق کے لیے بھی کا۔ل اسناد (استاد،۔ صرف احلاق یا طبعی یا علمی مضامین منتخب ہوئے ہیں۔ ہر ایک حصہ ، ، ، صفحے پر ہے قیمت فی جلد۔/ ؍ روبے ، بیس جلدوں سے زیادہ کے خریدار کو ہ ، فیصدی رعابت ہے۔ میں جہاں تک خیال کرتا ہوں اس کورس کے ہوئے اور کسی اردو کتاب کی ضرورت نہیں ہے چنانچہ اس دفعہ مضمون سرسا وغیرہ جو استحان مثل میں آئے اس میں موجود ہیں میں سر رشتہ تعلیم کی خدمت میں 'ادارش کرتا ہوں کہ وہ اس کورس کو مئل کی پڑھائی میں داخن کر دے۔

حصد نظم: سودا - میر - درد - سوز - انشا - ناسخ - آتش - مومن - ذوق - غالب - امیر - امانت - نسیم - ظفر - آزاد - حالی - مرزا فیروز کے مؤلفات سے منتخب ہوا ہے - شروع میں شعرا کا نذکرہ بھی ہے - ماسٹر پیارے لال انسپکٹر حلقہ جالندھر اس حصے کی نسبت لکھتے ہیں کہ جس قدر میری نظر سے آج تک نظم کے کورس گزر چکے ہیں - یہ ان سب میں عمدہ ہے -

حصد نش ؛ آب حیات . نیرنگ خیال . آزائش محفل . بهار لیخزان . صحیفه قطرت . مراة العروس . بنات النعش . توبة النصوح . محصدات . تهذیب الاخلاق . قساله آزاد . رساله دلگداز . عام معلمون کو اس کا پڑھانا ضروری ہے . راقم طالب علموں کا خیر خواہ ۔ ۱۴ .

مندرجہ بالا طویل اقتباس زمانہ طالب علمی میں اقبال کی غالب سے واقفیت کی سند کے طور پر پیش نہیں کیا گیا . بہر حال اس سے قیاس کرنا علط نہ ہو گا کہ اقبال سکول میں مڈل کے درجہ میں تھے تو وہ غالب سے واقف ہو چکے ہوں گے ۔ بعد کے شواہد سے ظاہر ہونا ہے کہ اردو کے متقدمین و متاخرین اساتذہ میں غالب نے ہی اقبال کو متاثر کیا ۔ اقبال کے تعارف اور سوانح کے سلسلے میں اس وقت تک کی تحقیق کے مطابق صب سے پہلا مضمون اقبال کے دوست شیخ عبدالقادر ایڈیٹر نحزن کا ہے جو رسالہ خدنگ نظر لکھنؤ کے شارہ سی ج ، ہ ، ہ ، میں شائم ہوا تھا اور عیق صاحب کی تلاش و جستجو کے نتیجہ میں دریافت ہوا ہے ۔

و۔ گوجرانوالہ ، بیسہ اخبار ، بابت ۲۱ فروزی ۱۸۹۰ ص ۵ ۱

پڑھائے کہ ذہین طالب علم فارسی ادبیات کی عظمت کا معترف ہو گیا اور مزید مطالعہ کا شائق ۔ ۔ ۔ اس زمانے میں میر حسن نے نہ صرف اقبال کو فارسی ادبیات سے آگاہ کیا بلکہ عربی بھی پڑھائی اور ساتھ ہی مشرق حکمت ، تصوف اور فلسفہ کے رموز اس طرح ذہن نشین کیے کہ اسی زمانے میں اقبال کو اس سلسلے میں مزید جستجو اور تفحص کی چیدک لک گئی ا عابد صاحب کے اس بیان سے یہ اندازہ کرنا مشکل ہے کہ علامہ میر حسن نے اقبال کو فارسی نظم و نشر کے شاہکار کس عمر میں شروع کرائے اور کب یہ سلسلہ ختم ہوا ۔ یہ بھی معلوم نہیں کہ عابد صاحب کی اس رائے کا ماخذ مستند ہے یا وہ اس زمانے کے عام طرز تدریس کے پیش نظر عض قیاس سے کام لے رہے ہیں ۔ اابتہ یہ بات یقینی ہے کہ اتبال ، یر حسن کے مشور سے پر باقاعد، سکاچ مشن سکول میں داخل ہوئے تھے ۔ اور مختلف مدارج طرے کرنے ہوئے اقبال سے مڈل کا امتحان ١٨٩١ مين ياس كيا ٢٠ بهرحال اقبال كي اس ذبني استعداد اور علمي و ادبی شوق اور غالب کی عام مقبولیت کے پیش نظر باور کیا جا سکتا ہے کہ اقبال کو اسی زمانے میں کلام غالب سے وافقیت ہو چکی ہوگی۔ اقبال کے سکول کے دلوں میں جو نصاب مروج تھا . اس کا سراع نہیں لک سکا ۔ البنہ اقبال جب ملل کے درجہ میں تھے تو اردو کی جو کتاب مثل کے طلباء کی ضرورت کے پیش نظر مرتب کی گئی تھی اور قیاس ہے کہ عام سکولوں میں تجویز کی جاتی ہوگی . اس میں دیگر اساتذہ کے ساتھ غالب کا کلام بھی شامل تھا۔ پہند اخبار گوجرانوالد کی ۲۹ فروری . 189ء کی اشاعت میں ہفتہ وار ڈاک کے کالم میں ''مڈل کورس اردو'' کے عنوان سے ایک مراسلہ نگار لکھتا ہے:

"اس امر کے بیان کرنے کی ضرورت نہیں کہ امتحان مثل میں اردو کا مضمون دندان شکن آتا ہے اور سر رشتہ کی طرف سے کوئی کورس مقرر نہیں ۔ اس ضرورت کے رفع کرنے کے لیے مولوی بجد فیروز الدین صاحب فیروز ڈسکوی مدرس اول فارسی ایم بی ہائی سکول سیالکوٹ نے ایک ایسا مدُل کورس دو حصوں نظم و نثر میں تیار کیا ہے جو زبان دانی

دیوان میں وہاں ان کے معنی اور اشارے درج کر دئے۔ ممکن ہے ان کے ذہن میں یہ بات رہی ہو کہ بعد کو ان اشارات کو بڑھا کر شرح و بسط سے قلمبند کر لیں گے لیکن موت نے قرصت نہ دی اور ۱۳۱۱ھ یعنی مرح و میں بعارضہ تپ دی ان کا انتقال ہو گیا۔ اس کے بعد ان کے صاحبزادے عد عبدالواحد نے یہی مختصر اشارات جمع کر کے "وثوق صراحت" کے تاریخی نام سے شائع کرا دیئے۔۔۔"!

مالک رام مزید لکھتے ہیں کہ :

''صحیح معنوں میں سب سے پہلی شرح مولوی احمد حسن شوگت میرٹھی کی تھی جو اپنے آپ کو مجدد السنہ شرقیہ کہا کرتے تھے۔۔۔''' یہ شرح حل کلیات اردو مرزا غالب دہلوی کے نام سے ۱۸۹۹ء میں شوکت المطابع ، میرٹھ سے شائع ہوئی بہرحال مطالعہ غالب کے سلسلہ کی قابل ذکر کتاب حالی کی یادگار غالب ہے جو ۱۸۹۵ء میں مطبع نامی کان پور سے شائع ہوئی۔

(7)

غالب کے حوالے سے یہ وہ ہس منظر تھا جس میں اقبال نے ولادت سے لے کر بلوغت تک کے مراحل طے کیے ۔ اقبال کی اہتدائی تعلیم اور شدری و ادبی تربیت میں مولوی میر حسن کا بڑا ہاتھ ہے بقول سید عابد علی علی عابد ۔ ۔ ''اس زمانے کے معمول کے مطابق شاہ صاحب ( مولوی میر حسن) نے اقبال کو گلستان ، بوستان ، سکندر نامہ ، انوار سہیلی اور تصانیف ظہوری کا درس دینا شروع کیا ۔ ۔ میر حسن شاہ نے ۔ ۔ ۔ وسمی انداز تدریس سے قطع لظر کر کے یہ کوشش کی کہ اقبال کے دل میں فارسی ادب کا احترام پیدا ہو جائے اور نتیجنا اس ذوق سلیم کی تربیت ہو جس کے بغیر مطالعہ بالکل بیکار اور بے اثر ہوتا ہے ۔ ۔ ۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ سید میر حسن نے اقبال کو نثر ، نظم کے یہ شاہکار اس طرح

۱٬۲۰ عیار غالب ، مالک رام ،دیلی ، ۱۹۳۹ ص ۲۹۵ ۳- شعر اقبال ، عابد علی عابد ، بزم اقبال لاهور ، ۱۹۵۹ ، ص ۲۵ سمر ایضاً ص ۱۹۰

طيع دوم : مطبع دارالسلام ، (مطبع صادق الاخبار) حوض قاضی ، دېلى ، مئى ١٨٨٤ء - ا

طبع سوم : مطبع احمدی ، واقع شاپدره دیلی ، ۲۹ جولائی

طبع چهارم : مطبع لظامی ، کالپور جون ۱۸۹۲ - ۳

طبع پنجم: در ''لکارستان ِ سخن' (ستبه ظهیر دہلوی) ۱۳ اگست - ۱۸۹۳

- (١) مطبع العلوم ، سينت سيفنز ، كالج ديلي -
  - (۲) مطبع احمدی واقع شابدره ، دیلی ۔ ۳

طبع ششم : مطبع مفيد خلائق ، آگره ، ١٨٩٥ ـ ٥

غالب کے دیوان اول طبع اول ۱۸۳۱ء کے چار برس بعد غالب کا فارسی دیوان مطبع دارالسلام ، حوض قاضی دہلی ۱۸۳۵ء میں شائع ہوا ۔ کمیات غالب (فارسی) طبع اول مطبع لول کشور لکھنؤ سئی ، جون ۱۸۳۳ء میں شائع ہوا ۔ غالب کے انتقال کے بعد سے انیسویں صدی کے اختتام تک تیس ہرسوں میں بھی غالب کا اردو اور فارسی دیوان ستعدد بار شائع ہوا دیوان حالی چلی بار ۱۸۹۳ء میں شائع ہوا جس میں ان کا مرتبہ غالب بھی شامل ہے ۔ ''انیسویں صدی کی آخری دہانی میں غالب کے اردو دیوان کی دو شرحیں بھی شائع ہوئیں ۔ مالک رام کے بقول :

"سب سے پہلی شرح "وثوق صراحت" کے نام سے ۱۳۱۳ (۱۸۹۵)
میں - ـ ـ چھپی تھی ـ یه دراصل ان یادائنتوں پر مشتمل ہے جو مولوی
عبدالعلی والد دکنی نے اپنے تدریسی فرائض کے لیے اپنے نسخے پر لکھ
رکھی تھیں ـ وہ نظام کالج میں بی ـ اے طلبہ کو غالب کا اردو دیوان
پڑھاتے تھے ـ انہوں نے جن مقامات کو شرح طلب خیال کیا ـ اپنے نسخه

<sup>،</sup> تا ہم۔ اشاریہ عالب ، ڈاکٹر سید معین الرحمان ، مطبوعات عبلس یادگار غالب ، پنجاب یونیورسٹی لاہور ، ۱۹۹۹ء ص کے ، ۱۸۸ مے ، ۱۸۸ میل الترتیب)

۵- ایضاً ص ۸۳

جا کر بھی چین نہ لینے دیا اور مجبور کیا کہ وہ بھر کسی جسد خاکی میں جلوہ افروز ہو کر شاعری کے چین کی آبیاری کرے اور اس نے پنجاب کے ایک گوشہ میں جسے سیالکوٹ کہتے ہیں دوبارہ جنم لیا اور عبد اقبال نام پایا ۔''ا

اس میں کوئی شک نہیں کہ اقبال کی اس نظم سے بہتر کوئی اور منظوم خراج غااب کی نذر نہیں ہوا ۔ یہ نظم صرف اقبال کی غالب سے عقیدت ہی کہ مظہر نہیں ہے بلکہ اقبال کے تنقیدی شعور کی آئینہ دار بھی ہے ۔ اس نظم کے مطالعہ سے پہر چلتا ہے کہ اقبال اپنی شاعرائہ زلدگی کے آغاز میں بھی نہایت بالغ نظر اور پختہ تنقیدی رائے کے مالک تھے اگرچہ مرزا غالب پر اس نظم میں تنقید و تبصرہ علامہ کا مقصود تہ تھا ۔ مگر اقبال نظر نظر جوئے غالب کے کلام کی جن خصوصیات کی نشاندہی کی ہے ۔ وہ اس نظم کے بعد پچھلے اسی برسوں میں شائع ہوئے نشاندہی کی ہے ۔ وہ اس نظم کے بعد پچھلے اسی برسوں میں شائع ہوئے والے تحسین غالب پر مشتمل تنقیدی سرمائے کی بنیاد ہے ۔ اس دعوے کے شواہد پیش کرنے سے پیشتر ضروری معلوم ہوتا ہے کہ اقبال کی اس نظم کی شاعتی رفتار اور ان کے کلام کی شرحوں اور تبصرہ پر مبنی کتب کا ایک سرمری جائزہ اے لیا جائے ۔

اقبال غالب پر زیر نظر نظم کی تخلیق سے کتنا عرصہ قبل مرزا سے متمارف ہو چکے تھے۔ اس ہارے میں کوئی حتمی ہات کھنا مشکل ہے۔ مگر یہ ضرور ہے کہ اقبال کے سن شعور تک پہنچنے کے وقت تک غالب ہندوستان کے شعر و ادب میں ایک روایت کی حیثیت اختیار کر چکے تھے۔ غالب کی مقبولیت کا اندازہ ان کے کلام کی اشاعت کی رفتار کے مندرجہ ذیل جائزہ سے ہو سکتا ہے۔

غالب کی اولین مطبوعہ کتاب ان کا دیوان اردو ہے جو پہلی بار مطبع سیدالاخبار سیدالمطابع ، دہلی سے اکتوبر ۱۸۴۱ء میں شائع ہوا ۔'

و۔ دیباچہ بانگ درا شیخ عبدالقادر ، طبع ستمبر ۱۹۹۳ ، ص ۵ ۲۔ اشاریم ٔ غالب ، کا کنر سید معین الرحمان ، مطبوعات مجلس یادگار غالب ، پنجاب یولیورسٹی لاہور ، ۱۹۲۹ ، ص ۵۵ ، ۵۸ ، ۵۹ ، ۱۸، ۸۱ (علی الترتیب)

ہوا ہے کہ اتبال سفر و حضر میں بالعموم دیوان غالب اپنے ساتھ رکھا کرتے تھے ۔ا

**(1)** 

کلام اقبال پر شعر غالب کے اثرات بڑے واضح اور تمایاں ہیں چنانھہ مرم ہے ، میں بانگ درا شیخ عبدانقادر کے دیباچہ کے ساتھ شائع ہوئی ۔ اس دیباچہ کا آغاز ہی ان الفاظ سے ہوتا ہے ۔

"کسے خبر تھی کہ غالب مرحوم کے ہمد ہندوستان میں پھر کوئی ایسا شخص پیدا ہوگا جو اردو شاعری کے جسم میں ایک نئی روح پھونگ دے گا اور جس کی بدولت غالب کا بے نظیر تخیل اور لرالا انداز بیان پھر وجود میں آئیں گے اور ادب اردو کے فروغ کا باعث ہوں گے ۔ مگر زبان اردو کی خوش اقبالی دیکھیے کہ اس زمانے میں اقبال سا شاعر اسے لعیب ہوا ۔۔۔""

شیخ صاحب غالب اور اقبال کے تعلق سے اتنے مسحور ہیں کہ اگلے پرے میں بھی یہ ذکر جاری رکھتے ہوئے لکھتے ہیں :

"غالب اور اقبال میں بہت سی باتیں مشترک ہیں۔ اگر میں تناسخ کا قائل ہوتا تو ضرور کہتا کہ مرزا اسد الله خان غالب کو اردو اور فارسی کی شاعری سے جو عشق تھا۔ اس نے ان کی روح کو عدم میں

ا۔ علامہ اقبال ۲۱ جنوری ۲۹۹، کو بھوبال پہنچے ۔ علامہ اقبال کے قیام کا انتظام 'ریاض منزل' میں کیا گیا تھا ۔ سر راس مسعود کے پرسنل سیکرٹری ممنون حسین خان بیان کرنے ہیں کہ: ''۔ ۔ ۔ (رات کے) کھائے کے بعد میں علامہ اقبال کا کمرہ دیکھنے گیا تو ۔ ۔ علامہ اقبال کے بستر پر دو کتابیں رکھی ہوئی تھیں ۔ ایک مثنوی مولانا روم اور دوسری دیوان غالب ، ملازم نے بتایا کہ ڈاکٹر صاحب سقر میں زیادہ تر ان کتابوں کو ساتھ رکھتے ہیں ۔"

<sup>&</sup>quot;اقبال اور بهوپال" مؤلفه صهبا لکهنوی اقبال اکادسی پاکستان کراچی ۱۹۷۳ ص ۵۵ -

٧- ديباچه بالگ درا شيخ عبدالقادر ، طبع ستمبر ١٩٩٧ ، م ه

"تاباده تلخ قر شود و سینه ریش قر بگدازم آبکینه و در ساغر افکم "۱

O

بانگ درا کی تاریخ اشاعت بربه ۱ء ہے۔ اس میں مخزن ستمبر ء میں شائع ہونے والی غالب پر نظم بعض تبدیلیوں کے ساتھ شامل داغ پر نظم بھی بانگ درا کے پہلے دور کا حصہ ہے اس کتاب کے بی ظریفائد کی سرخی کے تحت قطعات درج ہیں مندرجہ ذیل دو قطعات الب کا تذکرہ دیکھیے:

''اصل شہود و شاہد و مشہود ایک ہے'' غالب کا قول سچ ہے تو پھر ذکر غیر کیا؟ کیوں اے جناب شیخ سنا آپ نے بھی کچھ کہتے تھے گعبہ والوں سے کل اہل دیر کیا

ممبری امپیریل کونسل کی کچھ مشکل نہیں ووٹ تو مل جائیں کے پیسے بھی دلوائیں گے کیا؟ میرزا غالب خدا بخشے ، بجا فرما کئے ہم نے یہ مانا کہ دلی میں رہیں ، کھائیں گے کیا؟

()

اتبال کی معرکۃ الآرا تصنیف جاوید نامہ فروری ۱۹۳۲ء میں پہلی ائم ہوئی ۔ انہوں نے فلک مشتری پر ارواح جلیلہ 'ملاج و غالب و بن طاہرہ کو سرگرم سیر دکھایا ہے بہاں زندہ رود کی غالب سے بھی نہوتی ہے اور زندہ رود غالب بعض مسائل سے متعلق استفسار کرتا یہ جگہ ان مکالبات کی تشریح یا ان کا اندراج غیر ضروری ہے بہر حال ہے یہ ثابت ہوتا ہے کہ اقبال اپنی زندگی کے آخری سالوں تک غالب مت کو خراج تحسین پیش کرتے رہے ۔ علاوہ ازیں یہ بھی معلوم

۱- پیام مشرق طبع بشتم ، ۱۹۵۳ ، ص ۲۵۳

مہیئے جاری رہا ۔ ظاہر ہے یہ نوٹ بک اتبال کے پراٹیویٹ علمی اشاروں notes پر مشتمل ہے ۔ اس میں وہ ایک جگہ ہیکل ، گویٹے ، ورڈز ورتھ اور بیدل کے ساتھ غالب سے استفادہ کا اعتراف کرتے ہوئے لکھتے ہیں :

ومیں اعتراف کرتا ہوں کہ میں نے ہیگل ، گوئٹے ، مرزا خالب ، عبدالقادر بیدل اور ورڈز ورتھ سے بہت کچھ استفادہ کیا ہے ۔ ۔ خالب نے عبدالقادر بیدل اور مغربی شاعری کی اقدار اپنے اندر سمو لینے کے باوحود اپنے جذبے اور اظہار میں مشرقیت کی روح کیسے زندہ رکھوں ۔ ۔ "۲

اس کے بعد اقبال کی مختلف شعری تصانیف میں ، مختلف صورتوں میں غالب کے حوالے لظر آتے ہیں مثلاً رموز بیخودی ۱۹۱۸ میں شائع ہوئی۔ اس کے درج ذیل شعر :

حرف چوں طائر بہ پرواز آورد لغمہ را سے زخمہ از ساز آورد کے حاشیہ میں اقبال نے "مرزا غالب بہ تغیر الفاظ" کا جملہ لکھا ہے۔

 $\mathbf{C}$ 

پیام مشرق ۱۹۲۳ء میں شائع ہوئی ، اس کی فصل نقش فرنگ کے ذیلی باب صحبت رفتگاں (در عالم بالا) میں دنیا کے مختلف مشہور فلسفیوں شاعروں اور سیاستدانوں کے مکالمات پیش کیے گئے ہیں۔ شعرا کے عنوان کی ذیل میں بروننگ ، بائرن ، غالب اور روسی کی زبانی ایک ایک شعر میں ان کے کارناموں پر روشنی ڈالی گئی ہے ۔

یاں غالب کہتے ہیں :

و۔ یہ نوخ بک ڈاکٹر جاوید اقبال نے جون ، ۱۹۹ میں Stray ہے۔ اس کا اردو ترجمہ ڈاکٹر افتخار کر افتخار کے دور اس کا اردو ترجمہ ڈاکٹر افتخار صدیقی نے ''شذرات فکر اقبال'' کے نام سے دسمبر ۲۵۹ میں شائع کیا ۔

۲۔ شذرات فکر اقبال ۔ مرتبہ ڈاکٹر جاوید اقبال ، ترجمہ ڈاکٹر افتخار احمد صدیقی ۔ مجلس ترق ادب لاہور ، طبع اول ۔ ص ، ۱۰۵ س ، اسرار و رموز ، بار ہنجم ۱۹۵ ء ، ص ۱۹۸

کو عدن سے ایڈیٹر اخبار وطن لاہور کے نام اپنے مکتوب میں سفر کی روداد لکھتے ہوئے ایک جگہ تحریر کیا ہے۔

'' ۔ ۔ شام کے تریب ہم اس تبرستان (درگاه) سے رخصت ہونے کو تھے کہ میر نیرنگ نے خواجہ صاحب (حسن نظامی) سے کہا کہ ذرا غالب مرحوم کے مزار کی زیارت بھی ہو جائے کہ شاعروں کا حج یہی ہوتا ہے ۔ خواجہ صاحب موصوف ہم کو قبرستان کے ایک ویران سے گوشے میں لے گئے جہاں وہ گنج معانی مدنون ہے ۔ جس پر دہلی کی خاک ہمیشہ ناز کرے گی ۔ حسن اتفاق سے اس وقت ہارے ساتھ ایک خمایت خوش آواز لڑکا ولایت نام تھا ۔ اس ظالم نے مرزا کے مزار کے قریب یہھ کر:

## ع دل سے تیری نگاہ جگر تک اتر گئی

کچھ ایسی خوش الحانی سے گائی کہ سب کی سب طبیعتیں متاثر ہو گئیں بالخصوص جب اس نے یہ شعر پڑھا :

وه بادهٔ شبانه کی سرمستیاں کہاں المهیے بس اب کہ لذت خواب سعر گئی

تو مجھ سے ضبط نہ ہو سکا ۔ آنکھیں 'پر نم ہو گئیں اور بے اختیار لوح مزار کو بوسہ دے کر اس حسرت کدہ سے رخصت ہوا ۔ یہ ساں اب تک ذہن میں ہے اور جب کبھی یاد آتا ہے تو دل کو تڑپا جاتا ہے ۔ا

C

بیسویں صدی کی پہلی دہائی اقبال کی علمی ، ذہنی اور فکری زندگی کا پختہ دور ہے۔ ان سالوں میں اقبال ایک بلند ہایہ علمی شخصیت کا مقام اور مرتبہ حاصل کر لیتے ہیں۔ اس دہائی کے آخری سال (۱۹۱۰) کی ے ہ اپریل کو اقبال نے اپنے بعض منتشر اور گریزاں ، بلکہ گریزہا خیالات کو ایک نوٹ بک میں قلمبند کرنے کا سلسلہ شروع کیا جو چند

ز- مطالعه اقبال ص سريم

کم و بیش چھبیس فارسی اور اُردو کے اساتذہ کے اشغار بطور سند پیش کیے کئے ہیں۔ ان اساتذہ میں غالب بھی شامل ہے اور ان کے درج ذیل دو شعر اقبال نے سند کے طور پر پیش کیے ہیں اور دونوں مقام پر شاعر کا تام مرزا غالب علیه الرحمة لکھا ہے:

بمے در فروغی کہ چوں ہر دمد زسیائے سے خوارہ نیر دمدا

## گال گرمئی سعثی ٹلاش دید نہ پوچھ ہسان خار مرے آئینے سے جوہر کھینچ<sup>۳</sup>

متذکرہ مضمون کے ڈیڑھ سال بعد رسالہ نخزن کا ''یادگار داغ'' نمبر البریل ہو۔ میں شائع ہوا ۔ اس میں اقبال کی داغ پر نظم شامل ہے۔ جس کا پہلا شعر درج ذیل ہے اور اس میں غالب کی عظمت کا ذکر ہے :

عظمت غالب ہے ، اک مدت سے پیوٹد زمیں مہدی مجروح ہے شہر خموشاں کا مکیں

0

اقبال کی مزار غالب پر حاضری ، ان کی زندگی کے مصدقہ اور ریکارڈ پر آنے والے واقعات میں سے ہے ۔ اقبال جب اعلی تعلیم کے لیے عازم انگلستان ہوئے تو وہ بمبئی جانے ہوئے ، ستمبر ، ، ، ، ، ، ، ، و ایک دن کے لیے دہلی میں رکے اور اپنے احباب کے ہمراہ حضرت نظام الدین اولیا کی درگاہ پر گئے جہاں اقبال نے اپنی نظم ''انتجائے مسافر'' حضرت محبوب اللہی کے مزار مبارک کے سریانے بیٹھ کر پڑھی ۔ اقبال نے ۱۲ ستمبر ، ، ، ، ، ، ، مزار مبارک کے سریانے بیٹھ کر پڑھی ۔ اقبال نے ۱۲ ستمبر ، ، ، ، ، ، ، ،

جر حال اس مضمون کی مصدقه تاریخ اشاعت بمطابق مخزن ، اکتوبر ۳ ، ۹ ، ۹ ، ۳ میان کو از ۱ علاوه دیکھیے ۔ ذکر اقبال مؤلفه مولانا عبدالمجید صالک ، ص ۲۸ ، زلده رود حیات اقبال کا تشکیلی دور از ڈاکٹر جاوید اقبال اس ۲۰ ، س مکر پاکستان مؤلفہ عجد حنیف شاہد ، ص ۱ ، ۱ . ۰

۱- اب رساله مخزن ، شاره اکتوبر ۱۹۰۳ ، ص ۱۹۰ ، ص ۱۹۰ هم و ۱۹۰۳ می ابده اقبال ۱ همور نوشایی ، بزم اقبال لاهور

721 0

ن پر "تنقید ہمدرد" نے بعض اعتراضات کیے تھے۔ جن کا اسی کے قصت انبالہ سے پنجابی کے قلم سے مخزن ستمبر ، ، ، ، ، ، میں جواب وا۔ اقبال نے بھی ایک مضمون میں متذکرہ عنوان کے قصت (رسالہ جبور کے شارہ اکتوبر ، ، ، ، ، ، "تنقید ہمدرد" کے اعتراضات کا لکھا ۔ اس مضمون میں لفت اور قن شعر کی کتابوں کے علاوہ

1- اقبال کا محولہ بالا مضمون مندرجہ ذیل کتابوں میں مکرر شائع ہوا ثر ان تینوں مجموعوں میں اس مضمون کی تاریخ اشاعت کا حوالہ یوں ہے ، (غزن اکتوبر ۲، ۹، ۵) ، جو درست نہیں ہے ۔

١- مضامين اقبال مرتبه تصدق حسين تاج ، ١٩٨٩ م

٧- مقالات اقبال مرابه سيد عبدالواحد معيني ٣٠ و ١٠

ج- مقالات اقبال (مع اضافے) مرتبه سید عبدالواحد معینی اور عد عبدالله قریشی - بار دوم ۱۹۸۰ م

اقبال پر کام کرنے والے اہل قلم کے پیش نظر عام طور پر پہلے دو پر رہے ہیں۔ وہ بہ وجوہ مخزن کے بجائے ان مجموعوں سے استناد ، حوالہ دینے اور استفادہ کرنے پر محبور ہیں لہذا وہ زیر نظر ن کا حوالہ دیتے وقت مقالات اقبال کے مرتبین کی مخلطی کا اعادہ کر ہیں۔ سال کے طور پر دیکھیے:

۱. سرگذشت اقبال مؤافد ڈاکٹر عبدالسلام خورشید، ص ۵۵ ۷. دانائے راز، سوامخ حیات حکیم الاست حضرت علامہ اقبال، از سید نذیر نیازی، ص ۲۸۳ - ۲۸۷

۔ اقبال کا ذہنی ارتفاء مؤنفہ ڈا کبر علام حسین ذوالفقار ، ص ۱۵ م۔ مجد اقبال کی اُردو نثر از ڈا کٹر عبادت بریلوی ، ص ۸۸

۵. کتابیات اقبال مرتبه رفیع الدین باشمی ، ص س ۲

ہ۔ تصانیف اقبال کا تحقیقی و توضیحی سطالعہ از ڈاکٹر رفیع الدین ہاشمی ، ص ۲۳۳ ۔ ہاشمی صاحب کی یہ تالیف ان کے ڈاکٹریٹ کا مقالہ ہے ۔ اس کتاب میں مقالات اقبال کا تنفیحی سطالعہ کرتے ہوئے بھی زبر نظر غلطی ان کی گرفت میں نہیں آئی دیکھیے کتاب ہذا ، ص ۲۸۸ ۔ ۲۰۰۰)

معجزہ کلک تصور ہے و یا دیوان ہے یہ یا کوئی تفسیر رمز فطرت انساں ہے یہ فازش موسیٰ کلامی ہائے ہندوستاں ہے یہ اور معنی سے دل افروز سخن داناں ہے یہ نقش فریادی ہے تیری شوخی تحریر کا کاغذی ہے پہرہن ہر پیکر تصویر کا

جب کہ بانگ درا کی اشاعت کے موقع پر مندرجہ بالا بند حذف کرکے درج ذیل نیا بند شامل کیا گیا ہے:

عفل ہستی تری بربط سے ہے سرمایہ دار جس طرح لدی کے نفموں سے سکوت کوہسار تیرے فردوس تخیل سے ہے قدرت کی بہار تیری کشت فکر سے آگئے ہیں عالم سبزہ وار زلدگی مضمر ہے تیری شوخئی تحریر میں تاب گویائی سے جنبش ہے لب تصویر میں

اس نظم کے دو سال بعد ، اقبال نے ایک مضمون میں غالب کو فارسی اور اُردو کے مستند اماتذہ سخن کی صف میں شامل کیا ہے ۔ اس مضمون کا پس منظر یہ ہے کہ اگست (۱۹۰۳ء) کے ''اُردوئے معللے'' میں ایک مضمون . . . . . ''اُردو زبان پنجاب میں'' کے عنوان کی ذبل میں ''تنقید ممدرد'' کے قلم سے شائع ہوا '' ۔ اس میں اقبال اور ناظر کی

عنزن کے مطابق رخت سفر (جنوری ۱۹۵۳ء، ص ۸) اور کلیات اقبال مرتبہ مولوی بجد عبدالرزاق، حیدر آباد دکن (۱۹۳۳ ہجری، ص ۵۰۰)، میں زیر نظر مصرعہ میں 'کس کی' کے بجائے 'تیری' ہے ۔ ب رسالہ بخزن لاہور، شارہ ستمبر ۲۰۰۹ء، ص ۱۰

ا۔ یہ مصرعہ باقیات اقبال (بار دوم و سوم) اور سرود رفتہ (مرتبہ غلام رسول مہر و صادق دلاوری) ، میں نقل کرتے وقت مرتبین سے غلطی سرزد ہو گئی ہے ۔ باقیات (ص ۲۸۲) اور سرود رفتہ (ص ۹۵) کے مطابق مخزن میں زیر نظر مصرعہ یوں طبع ہوا تھا ۔

ع نقش فریادی ہے کس کی شوخی تحریر کا

## تنقید غالب میں اقبال کا حصہ

#### مديق جاويد

(1)

غالب ان چند شخصیات میں سے ہیں جنھیں علامہ اقبال نے اپنی زندگی کے ہر دور میں خراج تحسین پیش کیا ہے۔ اقبال نے غالب کو پہلک طور پر سب سے پہلا خراج تحسین ۱، ۱۹ میں ایک اردو نظم کی صورت میں ادا کیا ۔ یہ نظم 'مرزا غالب' کے عنوان سے ، رسالہ غزن لاہور کے شارہ ستمبر ۱، ۱۹ میں شائع ہوئی تھی ۔ بانگ درا کی ترتیب اور اشاعت کے وقت اس نظم کو بجموعہ میں شامل کیا گیا ۔ اور یہ اقبال کے پہلے اردو بجموعہ کلام کی چوتھی نظم قرار پائی ۔ مولانا غلام رسول مہر مطالب بانگ درا میں اس نظم کے تمہیدی نوف میں لکھتے ہیں :

"....اس کا کوئی بند حذف نہ کیا گیا نیکن نظر ثانی میں بعض جگہ ترمیم کر دی گی ۔ انبال نے ابتدائی دور میں جن شاعروں کے کلام سے بہ طور خاص استعدہ کیا ۔ ان میں غالب سب سے پہلے آتا ہے اور یہ نظم اس کی بارگاہ میں ایک ایسا کراں بہا خراج ہے جو کوئی دوسرا شاعر پیش نہ کر سکا"ا ۔

مولانا سہر کی رائے اس نظم کے بندوں کے ہارے میں پوری سچائی کی حامل نہیں ہے۔ مخزن میں اس نظم کی طباعت کے مطابق دوسرے بند کی شکل یہ ہے:

<sup>،</sup> مطالب بانگ درا ، غلام رسول مبهر ، کتاب منزل لاپور ، اشاعت اول ص ، ۸

# كتابيات

- (۱) اقبال ـ ارمفان حجاز ـ کپور آرف پرنشنگ ور کس لاپور ـ نومبر
  - (۲) اقبال ـ اسرار خودی ـ شيخ سارک علي لامور ـ ۱۹۱۵
  - (٣) اقبال ـ بال جبريل ـ تاج كميني لميثله ، لابور جنوري ١٩٣٥ ه
    - (س) اتبال بانگ درا متاز علی اینڈ سنز لاہور مستمبر سرووه
- (۵) اقبال ـ بانگ درا ـ شيخ مبارک على تاجر کتب لابور ـ مارچ
  - (٦) اقبال ـ پيام مشرق ـ شيخ مبارک على لابور ـ [مئي ١٩٧٣]
- ( ) اقبال جاوید قامه شیخ طابر الدین اقارکلی لابور ، قروری
- (۸) اقبال ـ جاوید نامه ـ شیخ مبارک علی تاجر کتب ، لاهور ، فروری امه ۱۹۳۵
  - (۹) افیال ـ رموز بے خودی ـ شیخ مبارک علی لاہور ـ ۱۹:۸
    - (١٠) اقبال زبور عجم شيخ مبارك على لابور ١٩٧٤
- (١١) اقبال ـ ضرب كليم ـ كتاب خاله طلوع اسلام لاهور ـ جولائي ٢٠٩١ ـ
- (۱۲) اقبال ـ كليات اقبال ، اردو ـ شيخ غلام على ايند سنز لايهور ،
  - (١٣) اقبال ـ مسافر ـ كتاب خاله طلوع اسلام لابور ـ ١٩٥٠ ه
- (س۱) بشیر احمد ڈار (سرتب) ۔ انوار اقبال ۔ اقبال اکادسی پاکستان کراچی ، مارچ ے ۹۹۰۰
- (۱۵) رفیع الدین باشمی ، ڈاکٹر ۔ تصانیف اقبال کا تعتیقی و توضیحی مطالعہ ۔ اقبال اکدمی پاکستان لاہوو ، ۱۹۸۶ء
- (۱۹) فرسان افتح بوری ، ڈاکٹر ۔ تحقیق و تنقید ۔ قمر کتاب گھر کراچی ، ۱۹۷۷
  - (١٤) روزناس "جنگ" لاهور ، يكم اكتوبر ١٩٨١

١

(~)

یمی آدم ہے سلطان بحر و ہر کا کہوں کیا ماجرا اس بے بصر کا فدخود ہیں ، نے خدا ہیں ، نے جہاں ہیں 
بھی شد کار ہے تیرے ہنر کا

(6)

ا دم عارف اسیم صبح دم ہے اسی سے ریشہ معنی میں نم ہے اگر کوئی شعیب آئے میسر شبانی سے کلیمی دو قدم ہے

عدح اقبال

مندرجه بالا رقعات کے حوالے سے یہاں دو ہاتوں کی طرف مختصراً اشارہ کرنا نامناسب نہ ہوگا۔ اول: علامہ اقبال نے اپنے جن اشمار کو "رہاعیات" قرار دیا ہے، وہ رہاعی کے مخصوص اوزان میں نہیں ، اس لیے بعض اہل ِ نقد کے ازدیک انہیں "رہاعیات" کے بجائے تعلمات کمنا چاہیے۔ (دیکھیے ڈاکٹر فرمان فتح ہوری کا مضمون: "کچھ تحقیقات کے بارے میں" در: "تحقیق و تنقید" ، ص ۱۵۲ میں)

دوم: "کلیات اقبال"، اردو (شیخ غلام علی اینڈ سنز لاہور، سے ۱۹۵۹) کی کتابت کے موقع پر مذکورہ رباعیات یا قطعات کو غزلوں سے علیحدہ کرکے ایک الگ حصے میں "رباعیات" کے زیر عنوان جمع کر دیا گیا ہے ۔ منلسب ہوتا کہ غزلیات و رباعیات کی وہی ترتیب برقرار رکھی جاتی، جو پرویں رقم کے کتابت کردہ نسخوں میں ہے، کیواکم غزلیات و رباعیات (یا قطعات) کی یہ ترتیب علامہ اقبال کے حسب ہدایت تھی، اور ان کی وفات کے بعد اسے نظرانداز کرتے متن اقبال کی ترتیب میں کسی طرح کی تبدیلی جائز نمیں ۔

<sup>۔</sup> اس آخری وہاعی کے لیے کسی غزل کے آخر میں جگہ لہ نکل سکی ، اس لیے یہ آگے چل کر نظم ''دہ'' ٪ اختتام پر بچ جانے والی جگہ (ص ۱۲۵) درج کی گئی ۔

درج نہیں کی۔ مہرہانی کرکے جب پہلا حصہ ختم ہو جائے ، تو سب کا سب میرے پاس ارسال کریں ، تاکہ میں دیکھ لوں کہ رہاعیاں کہاں کہاں درج ہوتی ہیں۔ آپ کے لکھنے کی رفتار بہت سست ہے۔ ۲۰ یا ۲۰ سطر یومیہ اوسط ہے۔ اگر یہ حال رہا تو کتاب مشکل سے ختم ہوگی ۔ میرے خیال میں آپ کو کم از کم ایک کابی روز لکھنی چاہیے ، یہ کوئی مشکل کام نہیں ۔ ا

جدم اقبال

(1)

عطا اسلاف کا جذب دروں کو شریک زمرہ لا میزنوں کر خرد کی گتھیاں سلجھا چکا میں مرے مولا مجھے صاحب جنوں کو

(Y)

یہ لکتہ کمیں نے سیکھا ہوالحسن سے کہ جاں مرتی نہیں مرگ بدن سے چمک سورج میں کیا باقی رہے گی اگر بیزار ہو اپنی کرن سے

(+)

خرد واقف نہیں ہے لیک و بد سے بڑھی جاتی ہے ظالم اپنی حد سے خدا جانے مجھے کیا ہو گیا ہے خرد بیزار دل سے ، دل خرد سے

۱- ۲۰ ، ۲۰ سطر تقریباً پایخ صفحات بننے ہیں۔ علامہ اقبال ، پروبی رقم کی اس رفتار کار سے مطمئن نہ تھے ، اور چاہتے تھے کہ کم از کم آٹھ صفحات (ایک کاپی) روزانہ لکھے جائیں۔

(1)

وہی اصل مکان و لاسکاں ہے مکاب کیا شے ہے ؟ انداز بیاں ہے خضر کیوں کر بتائے، کیا بتائے اگر ماہی کہے ، دریا کہاں ہے

(1)

کبھی آوارہ و بے خانماں عشق کبھی شاہ شہاں نوشیرواں عشق کبھی میداں میں آتا ہے زرہ پوش کبھی عربان و بے تیغ و سناں عشق

(+)

کبهی تنهائی کوه و دمن عشق کبهی سوز و سرور و انجمن عشق کبهی سرمایه بحراب و منبر کبهی مولا علی خیبر شکن عشق

عدم اقبال

(**r**)

ذیل کا رقعہ چند یوم ہعد کا ہے ، اندازاً . ۲ ، ۲۱ ستمبر کا ــــاس میں اُس چوتھی رباعی (عطا اسلاف کا جذب دروں کر) کے علاوہ ، جس کا وعدہ ۱۵ ستمبر کے رقعے میں کیا گیا تھا ، مزید چار رباعیاں بھیجی گئیں ، جو بالترتیب صفحہ ۲۲ ، ۲۸ ، ۳۲ اور ۱۲۵ پر درج کی گئیں ۔

چناب کاتب ،

میں اس سے پہلے شاید چار رہاعیاں ا بھیج چکا ہوں۔ بانچ آج بھیجنا ہوں ، کل نو رہاعیاں ہوئیں ، مگر ان میں سے آپ نے ابھی نک ایک بھی

١- جو پهلے دو رقعات ميں مذكور ييں -

ساتھ ارسال کی کد اسے صفحہ ، ، ، پر لکھ دیا جائے۔ یہ وقعہ اسی سلسلے ، بن ہے :

[ستمبر ۱۹۳۳]

جناب پروین رقم صاحب ،

صفحہ ۱۹ پر جو جگہ رہاعی کے لیے خالی ہے ، وہاں مندرجہ ذیل رہاعی لکھیے :

کرم تیرا کہ بے جوہر نہیں میں غلام طغرل و سنجر نہیں میں جہاں بینی مری فطرت ہے لیکن کسی جمشید کا ساغر نہیں میں علام اقبال علام اقبال

(4)

''بال جبریل''کی کتابت شدہ تیسری کاپی (صفحات ہے ا۔۔۔۔۔۔) واپس کرتے ہوئے ، اس رقعے کے ذریعے علامہ نے تین رباعیات ارسال کیں ۔ غالباً اس وقت مزید کوئی رباعی موجود نہیں تھی ، اور فوری طور پر موزوں بھی ڈر ہو سکی ۔ چوتھی رباعی (عطا اسلاف کا جذب ِ دروں کر) بعد میں بھیجی گئی ہوگی ۔

١٤ ستمبر [١٩٣٨]

جناب كانب،

اسید ہے کہ جو رہاعی میں نے آپ کو ارسال کی تھی، وہ آپ نے صفحہ ہو ہو رہا ہوں) چار مفحہ ہو ہوں کہ دی بوگی ۔ اس کاپی میں (جو واپس کر رہا ہوں) چار جگہیں خالی ہیں ، ان کو بھی اُپر کرنا ہے ، اس واسطے مندرجہ ذیل تین رہاعیاں بھیجتا ہرں ۔ ان کو بھی اس کاپی میں لکھ دیں ۔ اس خط کا جواب لکھیں ، جو بگہیں اور خالی رہ جائیں ، اُن کے لیے اور رہاعیاں بھیجوں گا، کیونکہ خالی جگہ اُپری معلوم ہوتی ہے ۔

وجس ہے کہ متذکرہ بالا تینوں مجموعوں کی دوسری اشاعتوں کی کتابت پرویں رقم ہی سے کرائی گئی ۔ ان میں سے ''جاوید نامہ'' کی کتابت وہ مکمل نہ کر سکے ۔ طبع دوم (فروری ۱۹۸۵م) کے دو سو صفحات ان کے قلم سے بیں ۔ باقی صفحات غالباً ابن پرویں رقم نے لکھے ۔

علامہ اقبال اپنے مجموعوں کی کتابت اپنی لگرانی میں محصوصی ہدایات کے تحت کراتے تھے ۔ ابتدا میں یہ پدایات ناشر کے توسط سے دی جاتی تھیں ا ۔ بعد ازاں براہ راست خوش نویس کو ہدایات دیتے ۔ ذیل کے تین رقعات ، اقبال نے اسی سلسلے میں پرویں رقم کے نام تحریر کیے ۔

یہ رقعات ''بال جبریل'' کے پہلے ایڈیشن کی کتابت کے موقع پر لکھے گئے۔ ان پر سنہ درج نہیں۔ تاریخ (۱ ستمبر) صرف دوسرے رقعے پر ہے۔ ''بال جبریل'' کی کتابت ہ ستمبر ۱۹۳ ء کو شروع ہوئی تھی اس اعتبار سے یہ تینوں رقعات ۱۹۳ ء کے ہیں۔ پہلا رقعہ ۱۱ ، ۱۵ ستمبر کا ہے۔ دوسرا ۱۱ ستمبر کا اور تیسرا رقعہ اواخر ستمبر کا معلوم ہوتا ہے۔ دوسرا ۱۵ معلوم انبال میوزی ، جاوید منزل لاہور میں محفوظ ہیں۔

(,)

علامہ اقبال نے ''بال جبربل'' کے مسودے کے ساتھ کاتب کو بعض رباعیات بھی دی تھیں، تاکہ جن غزلوں کے آخر میں جگہ بچ جائے وہاں رباعیات لکھ دی جائیں ۔ جب پہلی دو کابیاں (۱۰ صفحات) کتابت ہو کر ان کے پاس آئیں ، تو غزل نمبر ے (دگرگوں ہے جہاں . . .) کے اختتام پر جگہ بچ ڈی تھی ، چنانچہ انھوں نے ایک رباعی اس ہدایت کے

<sup>،</sup> ملاحظہ کیجیے اقبال کے تین وقعات بنام شیخ مبارک علی مشمولہ "انوار اقبال" ، ص ۱۷۱ - ۱۷۳ -

یہ رقعات ''پیام مشرق'' طبع دوم کی کتابت کے سلسلے میں لکھے گئے ۔ بشیر احمد ڈار کا بہ قیاس درست نہیں کہ یہ طبع اول کی کتابت سے متعلق ہیں ، کیولکہ ''خردہ'' طبع اول میں موجود نہیں ، دوسری اشاعت میں شامل کیا گیا ۔

٧- تصاليف اقبال كا تحقيتي و توضيحي مطالعه ، ص ٢٩ -

عبدالمجید خوش لویس نے اپنے فطری میلان طبع اور اپنی محنت و شوق کے سبب بہت جلد خطاطی میکھ لی اور باقاعدہ کتابت کرنے لگے۔ انہوں نے میرزا امام ویردی (وفات: ۱۸۸۸ء) کے کتبوں اور قطعات کے تبتیع میں خط نستملیق میں مہارت بہم پہنچائی۔ اپنے خاندانی اسلوب خط اور امام ویردی کے طرز نگارش کی آمیزش سے عبدالمجید نے ایک خاص اسلوب پیدا گیا ، جسے اس دور کے خوش لویسوں کے ہاں غیر معمولی مقبولیت حاصل ہوئی ۔ بعض روایات کے مطابق نو آموز، ان کے لکھے ہوئے اشتہار دیواروں سے آثار لے جاتے اور اٹھیں سامنے رکھ کر خطاطی کی مشق کرنے سے بتول سید الور حسین نفیس رقم : ''یہ حقیقت ہے کہ اس دور کا ہر چھوٹا بڑا خطاط ، ہرویں رقم کے اسلوب نستمایق سے کسی نہ کسی درجے میں متاثر ہے''۔۔۔اپنے دور کے اس بے مثل خطاط نے ہم اپریل ۲۳۹ ، میں متاثر ہے''۔۔۔اپنے دور کے اس بے مثل خطاط نے ہم اپریل ۲۳۹ ،

اوپر ذکر آ چکا ہے کہ "رموز ہے خودی" (طبع اول ، . ، اپریل ۱۹۱۸) علامہ اقبال کی وہ پہلی کتاب ہے ، جسے پرویں رقم نے کتابت کیا (اس وقت تک وہ "پرویں رقم" نہیں ہوئے تھے۔ اس لیے کتاب پر نام "عبدالمجید" لکھا ہے ۔ انھوں نے اپنے نام کے ساتھ . ۱۹۱۳ کے لگ بھک "برویں رقم" لکھنا شروع کیا ۔ "بانک درا" کے تیسرے ایڈیشن (مارچ . ۱۹۹۹ء) پر پہلی بار عبدالمجید کے ساتھ "پرویں رقم" نظر آتا ہے ، بعد ازاں "پیام مشرق" [مئی ۱۹۲۳ء] "بانگ درا" ، "بال جبریل" ، "مسافر" (مرمور) اور "ارمغان حجاز" (نومبر ۱۹۳۸ء) کے پہلے ایڈیشنوں کی کتابت بھی پرویں رقم نے کی ، البتہ "ضرب کام" ، ایڈیشن بھی دوسرے خوش نویسوں کے قلم سے ہیں ۔ غالباً پرویں رقم کی عبر موجودگی کے سبب ایسا ہوا ، ایڈیشن بھی دوسرے خوش نویسوں کے قلم سے ہیں ۔ غالباً پرویں رقم کی علامہ انبال کے نزدیک وہ لاہور کے سب سے بہتر کاتب تھے ا ۔ بھی ورنہ علامہ اقبال کے نزدیک وہ لاہور کے سب سے بہتر کاتب تھے ا ۔ بھی

۱۔ ایک خط میں لکھتے ہیں: ''عبدالمجید کاتب . . . میر سے نزدیک لاہور میں سب سے بہتر ہے ۔'' ، خطوط ِ اقبال بنام بیگم گرامی ، ص ۱۹)۔ تاہم اقبال سے منسوب یہ قول ہے بنیاد ہے کد: ''لہرویں رقم میر سے اشعار کی کتابت نہیں کریں گے ، دو میں شاعری ترک کر دوں گا ۔'' کی کتابت نہیں کریں گے ، دو میں شاعری ترک کر دوں گا ۔'' (''جنگ'' لاہور ، یکم اکتوبر ۱۹۸۱ء)

# علامہ اقبال کے غیرمطبوعہ رقعات

### بنام پرویں رقم

#### رفيع الدين باشمى

علامہ اقبال اپنے شعری مجموعوں کی طباعت و اشاعت کے سلسلے میں خاصے اہتام سے کام لیتے تھے ۔ ''اسرار خودی'' (۲) ستبر ۲۰۵۵) اور ''رموز بے خودی'' (۱۰ ابریل ۲۰۵۸) حکیم قتیر بھد چشتی لظامی کی لگرائی اور اہتام سے شائع ہوئیں ۔ ''بانگ درا'' (ستمبر ۲۰۲۸) ' ''بائی جبریل'' (جنوری ۲۰۹۵) اور ''فرب کلیم'' (جولائی ۲۹۳۵) کے پہلے ایڈیشنوں کے ناشر بھی علی الترتیب ممتاز علی اینڈ سنز لاہور ، تاج کمپنی لمیٹڈ لاہور اور کتب خاند طلوع اسلام لاہور تھے ، مگر بعض تجربات کے پیش نظر الهوں نے ، بعد ازاں اپنی جملہ تصانیف کی طباعت و اشاعت کا کام لاہور کے معروف ناشر شیخ مبارک علی کے سپرد کر دیا تھا ۔ شعری مجموعوں کی کتابت بالالتزام وہ خود کرائے ، بھر کاپیوں کی تصحیح کے بعد انھیں کاشر کے سپرد کر دیتے ۔ ''اسرار خودی'' کے پہلے ایڈیشن کی کتابت منشی کاشر کے سپرد کر دیتے ۔ ''اسرار خودی'' کے پہلے ایڈیشن کی کتابت منشی کتابت کیا ہے عبدالمجید کاتب (بعد ازاں پرویں رقم) کا انتخاب کیا ۔ اس کتابت کے لیے عبدالمجید کاتب (بعد ازاں پرویں رقم) کا انتخاب کیا ۔ اس

منشی عبدالمجید کا تعلق ایمن آباد ضلع گوجرانواله کے ایک خطاط گھرائے سے تھا۔ ان کے والد مولوی عبدالعزیز اور دادا مولوی بیر بخش ایمن آبادی بھی معروف خوش نویس تھے۔ عبدالمجید ۱۹۰۱ء میں لاہور میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلم گھر پر حاصل کی ، بھر فارسی کی بعض کتابیں پڑھیں سہوشنویسی کی طرف فطری سیلان دیکھ کر مولوی عبدالعزیز نے ایک نامور خطاط استعلیق حافظ نور احمد کے سپرد کر دیا۔

# اقبال بحيثيت مفكر تعليم

計

#### بروليسر بختيار حسين صديقي

زیر نظر کتاب سات ابواب پر مشتمل ہے ۔ "مقاصد تعلیم ، طریق تعلیم" مثالی دارالعلوم کا تصور" طور روایت ، تغیر اور تعلیم کے بعد پانچویں باب میں اقبال کے نظریہ تعلیم کا ابدیت ، اصولیت ، ترق پسند تعلیم اور تعمیر نو کے مغربی نظریات سے مقابلہ کیا گیا ہے ۔ چھٹے باب میں مہری مکہ معظمہ میں منعقد ہونے والی فرسٹ ورلڈ کانفرنس میں مسلم ایجوکیشن کو احیائے اسلام کی تحریک کے لیے ایک نیک شگون بنایا گیا ہے جس کا برصغیر پاک و بند میں آغاز اقبال کے عالمی اس کے اس بیغام سے ہوا جو یکم جنوری ۲۰۹۱ء کو آل انڈیا ریڈبو ، لاہور سے بخشر ہوا ۔ ساتویں اور آخری باب میں نمو کے تصور کا کامینوس ، روسو ، بسٹالوزی اور قروبل کے تعلیمی افکار پر اثر سے بحث کی گئی ہے اور اس بسٹالوزی اور قروبل کے تعلیمی افکار پر اثر سے بحث کی گئی ہے اور اس وضاحت کی گئی ہے اور اس

قيمت : ٢٧ روسي

مفحات : بم + ١٩

اقبلك اكادمي باكستان ۱۱۹ - سكلود رود «لابود چوتھی یاد: میں اور رسید طارق مرحوم جاوید منزل گئے۔ علامہ آرام کرسی پر 'لنگی اور بنیان پہنے حقہ پی رہے تھے۔ ہم قالین پر بیٹھ گئے کسی صاحب سے فرما رہے تھے کہ انفرادی ایفو جب اپنی صلاحیتوں اور ممکنات کو مکمل طور پر اجاگر کر لینا ہے تو لافانی ہو جاتا ہے۔ وہ سپر ایفو (Super Ego) میں جذب نہیں ہوتا بلکہ ہم آبنگ ہو جاتا ہے اور وہ اپنی تقدیر کا ممار خود بن جاتا ہے۔ بات پیچیدہ تھی۔ کچھ پلے پڑی مگر زیادہ تر اوپر سے گزر گئی۔ اکادمی کے موجودہ ناظم سے جو علامہ آ

پانچوہی یاد: علامہ می حوصال کی خبر سن کر جاوید منزل پہنچا۔
''موسن کے ابوں پر تبسم دیکھا'' فقیر کے ''روز گار'' کے ''سر آمد''
پونے اور دوسرے ''دانائے راز'' کے آنے یا نہ آنے کی الجهن لیے لاکھوں
سوگوارؤں میں شامل ہو گیا۔ اس یاد میں ایک اور واقعہ محفوظ ہے۔
رشید طارق کے بڑے بھائی جو پریس برائیج میں ملازم تھے قرط نمم سے
نڈھال ہو کر پورچ میں بے سدھ ہو کر گر پڑے ، انہیں پانی پلایا ، سنبھالا
دیا تو اٹھ کھڑے ہوئے۔ جب علامہ '' کو آخری آراسگاہ کی طرف اے جا
دیا تو اٹھ کھڑے ہوئے۔ جب علامہ '' کو آخری آراسگاہ کی طرف اے جا
کیا تمہیں اس سانے کی المناکی کا صحیح ادراک ہے ''تمہیں کچھ پتہ بھی
کیا تمہیں اس سانے کی المناکی کا صحیح ادراک ہے ''تمہیں کچھ پتہ بھی
جو اپنی منفرد ذات میں ایک ادارہ بلکہ تحریک تھے۔ بڑے ڈرامائی الداز
جو اپنی منفرد ذات میں ایک ادارہ بلکہ تحریک تھے۔ بڑے ڈرامائی الداز
میں بزاروں سال کے بعد پیدا ہونے والے دیدہ ور کے ومال پر فصیح و بلنے
اردو میں یہ بنا رہے تھے کہ ''مناع عقل و دائش آج اللہ والوں کی لٹ

یوں ہم نے حکم الامت کو سطوت مغلیہ کے جلال و جال کی مظہر اور ''خدنگ آخریں'' اورنگ زیب عالمگیر کی تعمیر کے دان میں است مسلمہ کے دوسرے ''هست قرآن در زبان پہلوی'' کے ''نے نواز'' کو نئر سفر پر روانہ کیا ۔ اور یہ سوچتے ہوئے لوئے کہ :

عمرانها بر خویش تنی محیدد جود تایکے اندے الب جاں آید فرود ہا دے فرسیدی خدا چہ لے جوئی زخود گریختہ آشناچہ سے جوئی دو قطرہ خون دل است آنچہ سشک می لا مد تو اے خوئی تو اے غزال حرم در خطہ چہ سے جوئی

اب جب بھی اس خستہ و رہنتہ عارت کے قریب سے گزرتا ہوں تو یہ یاد لیک کر ذہن اور روح کو سیراب و سرشار کر دیتی ہے ۔

تیسری یاد : اگبری دروازه کے باہر ۱۹۳۰ تا ۱۹۳۳ کے درمیانی دور میں مسلم لیگ کا جلسہ تھا ۔ علامہ صدر تھے ۔ ڈھیلی ڈھالی سفید پھڑی ۔ سفید ہی شلوار اور قمیض ۔ کھلے گلے کا لانبا کوٹ اور کالی گرگابی ۔ ڈائس پر جھے واضع طور پر سید اجد علی اپنی طره دار پکڑی ور خوبصورت جوانی کی وجہ سے یاد ہیں ۔ غالباً راجہ غضنفر علی مرحوم بھی طویل رنگ دار طرے اور اونجے کلاه سے متزین موجود تھے ۔ میں پندال میں دوستوں کے ہمراہ موجود تھا ۔ تاثیر صاحب نے ڈھولڈ نیا اور اشارے سے بلایا ۔ بدمزہ ہوگیا کہ شاید کوئی ایسا کام سپرد نہ کر دیں کہ باہر جانا پڑے ۔ بات کچھ اور تھی ۔ شو مئے قسمت باز ہے نصیب علامہ جم پانچ چھ شعر کا کر جلسے کا اختتام کرنے کو کہا ۔ پہلا شعر تھا ۔

نہیں منت کش تاب شنیدن داستان میری خموشی گفتگو ہے بے زبانی ہے زباں میری

گھبرا گیا ۔ علامہ کا کلام ۔ وہ خود ہی صدر جلسہ اور اجتاع اتنا برگزیدہ ۔ کیا کرتا ۔ سب نظریں مجھ پر جمی ہوئی تھیں ۔ انکار کی جرآت اللہ ہوئی ۔ روسٹرم کا سہارا نے کر کھڑا ہو گیا ۔ کہنیاں اس پر جا لیں ۔ ٹانگوں کو روسٹرم کے پائیوں نے سنبھالا دیا ۔ ادھ کھلی آنکھیں اشعار پر رکھیں ۔ علامہ تقریب ہی دائیں طرف کرسی پر تشریف قرما تھے ۔ اشعار ترنم سے پڑھے ۔ علامہ کی لائبی ''ہوں'' ایک دو دفعہ سنائی دی ۔ پڑھ کر لڑکھڑاتا ہوا دوسترں کے پاس پہنچا ۔ دھڑام سے کرسی پر گر گیا ۔ پوچھا کہ کیسے رہا ۔ پتہ چلا کہ بہت اچھا رہا تھیں نہیں آتا تھا ۔ شاید گھبراہ نے میں غیر معمولی گھیرتا آ گئی ہوگی اب وہ تجرب میری زندگی کا حسین اور معزز ترین کارنامہ ہے ۔

شیخ عبدالقادر مرحوم ادبی اور ثقافتی معلوں کی صدارت ہڑی خندہ پیشانی سے قبول کر لیا کرتے تھے۔ لظامی مرحوم تھوڑے سے شرارت بھی تھے ۔ جب صدارت زیر خور آئی تو شک گزرا کہ شیخ صاحب ہمسروفیت کی وجہ سے کہیں انکار ثما کر دیں ۔ نظامی نے کہا یہ نامحکن ہے ۔ وہ تو ہاروں کی توقع میں دعوت ہر ہی گردن آگے کر دیتے ہیں ۔

مشاعرہ ہوا ۔ صدر اور شعرائے کرام قالینوں پر تکیوں کے سہارد ہراجان تھے ۔ طارق مرحوم شعع بردار تھے ۔ گلوریاں پیش ہوئیں ۔ شعراء نے شعع کی مدہم روشنی میں ۔ پیکدانوں کو اکثر استعال کرنے کے ہمد مطلع سے مقطع تھا ۔ ''مبحان اند'' ۔ ''بکرر ارشاد'' پر بار بار داد وصول کی ۔ کایاں داد شیخ صاحب مرحوم کی تھی جو اظہار تحسین کے لیے باتھ بھی بلند کرتے تھے اور شعر دہرائے تھے ۔ ابتدا میں نے ترنم سے کہ اور خوب داد وصول کی ۔ یہ تھی اس دور سے کہ اور خوب داد وصول کی ۔ یہ تھی اس دور کے لاہور کی ایک جھلک جو اب ''زندہ باد'' اور ''مردہ یاد'' کے تعروں میں کھو گیا ہے ۔

دوسری یاد: ایس - پی - ایس کے بال جس کی موجودہ حالت پر کسی ادارے کا بے رحمی میں چالان ہونا چاہیے ، کابے بکابے مشاعروں اور جلسوں کے لیے چنا جاتا تھا - علامہ ایک مشاعرے کے صدر تھے - دھیلی ڈھالی سفید پگڑی کھلے گئے کا لانبا کوٹ سفید شلوار اور سیاہ گرگابی لباس میں شامل تھے - غالباً ۱۳۹۱ء تا ۱۳۳۹ء کا درمیانی دور شھا - دھندلی سی یاد باقی ہے - فرمایا میری صحت اجازت نہیں دبتی کو شاموں کو باہر آؤں لیکن منتظمین کے اصرار پر آنا پڑا - مشاعرہ لاہور کے برعکس وہ نہایت سہذبانہ طور پر ختم ہوا - اصرار پر آتا کہ علامت بھی کچھ عطا فرمائیں - ارشاد ہوا:

قلم ہردائت غزلیں لکھ کر تین چار بناؤٹی شعراء کے حوالے کو دیتے تھے چو عرض کیا ہے سے مقطع تک لیک لیک کر سنایا کرتے تھے اور ہڑی ہمادری سے جھک جھک کر اور کورتش ہما لا کر داد وصول کرتے تھے ۔ میں بھی ان ''دلاور 'درزوں'' میں سے ایک تھا اور مزید ستم یہ تھا کہ میں ہی ترنم سے مشاعرے کا اعتمام کرتا تھا ۔ ہمارے ایک مرحوم دوست ہلا کے سینہ زور تھے ۔ ایک ایسی ہی غزل میں شعر تھا ۔

تجھے وہم ہوا ہے بجھے کیوں اٹھا رہا ہے۔ میری جائے سجدہ ہے یہ تیرا لقش ہالین ہے ۔ اس شعر پر بہت داد ملی ، ہمد میں ستم بالائے ستم یوں ہوتا کہ وہ اکثر ہم سے بھی اس شعر پر اپنا حق سمجھ کر داد وصول کرتے رہے ۔

یادوں کی بھول بھلیاں میں بات ذرا بڑھ گئی ہے۔ ذکر قالین مالگتے کا تھا۔ ان دنوں اس گھر کے آگے کشادہ دالان تھا۔ سڑک سے گھر واضح نظر آتا تھا۔ اب تو دور ایک کونے میں سہما ہوا اور دہکا ہوا ہے۔ ہمیں فوراً شرف باریابی حاصل ہو گیا۔ اس درگاہ میں کسی ''حاجب و دربان'' کی ضرورت نه تھی۔ طلباء کے لیے رسائی بہت پھیلی تھی ۔ مرحوم 'لنگی اور بنیان پہنے حقہ پی رہے تھے ۔ قالین لہٹے ہوئے دیواروں کے ساتھ پڑے ہوئے تھے ۔ ہم نے الجائی ہوئی نظروں سے انہیں دیکھا اور دل ہی دل میں خوش ہوئے کہ چلو قالین بغیر کسی اکھاڑ بچھاڑ کے مل جائیں گے۔ کاف دیر تک تو ہم اس ''دہدیہ' قلندری'' سے مبہوت رہے۔ زبانیں کنک تھیں حرف مدعا کیسے کہتے۔ علامہ م نے ایک دو دنعہ حقے کی گڑ گڑ کے ساتھ لائیں ہوں کی اور ہاری طرف متوجہ ہوئے ۔ مرحوم طلباء سے بے انتہا شفقت اور مروت سے پیش آئے تھے۔ غالباً اسی بنا پر تاثیر صاحب نے حالالکہ وہ خود "بیاک زبان و بیان" کے مالک تھے ۔ ہمیں تالین مانگنے کے لیے بھیجا تھا ۔ اب ہتہ چلتا ہے کہ جو لوگ ان کی عظمت کے جلال و جال سے آگاہ تھے ان کی معفل میں کیوں "لفس کم کردہ" ہو کر رہ جاتے تھے۔ ہاری عبت اور عقیدت اس وقت تک ان کی لاڑوال اور بے کراں عظمت کو عیط ند تھی ۔ اس لیے ہم ایک کوند گستاخی کے مراتکب ہو سکتے تھے۔ میں تو دیوار کی تعبویر بنا بیٹھا رہا ۔ نظانی سرحوم نے اُرک اُرک کر عرض مدعا کر ہی دی اور استدعا کو موثر بنانے کے لیے یہ اضافہ

## كجه ياديس

#### سلطان مقصود

گبھی کبھار جب ذہن زیادہ رنگ آلود ہو جاتا ہے تو اسے صیل کرانے کے لیے حضور مرزا منور میں چلا جاتا ہوں۔ وہاں غالب ، بیدل علامہ کے علاوہ ہندو ازم ۔ پاکستان اور اسلام پر سیر حاصل گفتگو ہو جای ہے یا بقول مرزا صاحب بینتالیس سنٹ کا پیریڈ ہو جاتا ہے ۔

دقت یہ ہے کہ موصوف آج کل دو کشتیوں کے کھیون ہار ہیں النے جم میں خرقاب مجبت کا اللہ نگیبان ہو"۔ امیں سلنا ہو تو اتنے جم سے اتنے جم تک وہاں ہوئے ہیں اور تک بہاں ہوئے ہیں اور النے جم سے اتنے جم تک وہاں ہوئے ہیں اور اگٹر ہوئے کہیں بھی نہیں ۔ آپ محنت کرکے جاں ، وہاں تک چلے جائیں تو ہتہ چلنا ہے کہ ابھی ابھی ریڈیو یا ٹیلی ویژن والے انہیں اغوا ہالجبر یا بالرضا کرکے لر گئر ہیں ۔

ایک دن ایک عزیز کی ضد پر بالآخر انہیں وہاں یعنی اقبال اکادسی میں ڈھونڈ ہی لیا۔ اکادسی کا دفتر اس گھر میں ہے جہاں گبھی علامہ سے عبھے شرف ملانات ہوا تھا۔ ذکر کیا تو مرزا منور صاحب نے چند کتابیں عنایت کیں اور حکم دیا کہ اس ملانات کی روئیداد لکھو ۔ میں نے فیصلہ کیا کہ جستہ جستہ جو یادیں بھی ماضی کے دھندلکے سے ابھرتی ہیں وہ لکھ دوں ۔ تو سنیئے :

پہلی یاد: اس صدی کے تیسرے دھے کی بات ہے کہ مرحوم تاثیر نے ایک فرشی مشاعرے کے لیے علامہ جم سے ایرانی قالین مالکتے کے لیے جمعے اور مرحوم عمود نظامی کو بھیجا ۔ اہل زبان کی تفلید میں ایسے مشاعرے ہوا کرتے تھے ۔ قائد تھے ۔ گاؤ تکیے انگ جاتے تھے ۔ طشتری میں گلوریاں شعرائے کرام کو پیش ہوتی تھیں ۔ کلام شمع کی دوشنی میں ہڑھا جاتا تھا ۔ ایسے مشاعرے اکثر طرحی ہوئے تھے ۔ تاثیر مرحوم

تھا جو ناغوب بتدریج وہی خوب ہوا کہ غلامی میں بدل جاتا ہے توسوں کا ضمیر ا

غلامی کیا ہے؟ ذوق حسن و زیبائی سے محرومی جسے زیبا کمیں آزاد بندے ہے وہی زیبا ۲

بھروسا کر نہیں سکتے غلاموں کی بصیرت پر کہ دئیا میں فقط مردان حرکو آنکھ ہے بینا ا<sup>ہم</sup>

چنانچہ یہ بات ظاہر ہوگئی کہ اسلام کے دوعظیم سپوت ایک دوسرے سے کتئی مماثلت رکھتے ہیں مگر ایک دوسرے کا چربہ نہیں ہے۔

کہ جب لوگوں کی ہمیں ہمت ہو جاتی ہیں تو توالد و تناسل کا سلسلہ ہی کم ہو جاتا ہے اور یہ بھی غلامی کی نشائیوں میں سے ہے ۔ غلامی کو پیدا کرنے میں شخصی حکومت کا بھی بڑا دخل ہے۔ جب تک سب مل کر حکومت کو قائم رکھنے میں کوشش کرتے ہیں وہ قائم رہتی ہے مگر جب کوئی آمر ظلم کرنے لگتا ہے تو لوگ اس کا ساتھ چھوڑ باتے ہیں اور یوں وہ قوم غلامی کے گڑھے میں جا گرتی ہے تا ۔ غلامی لو علامہ اقبال بھی ہسند نہیں کرتے اور ان تمام چیزوں سے بھی نفرت کرتے ہیں جو غلامی کو پیدا کرتی ہیں یا غلامی کی پیدا کردہ ہیں ۔

اسے کہ غلامی سے ہے روح تری مضعمل سینہ ہے سوز میں ڈھونڈ خودی کا مقام ا

نے تصیب مارو کثر دم نے نصیب دامو دو ہے فقط محکوم قوموں کے لئے مرگ ابد ا<sup>س</sup>

ہدن علام کا سوز عمل سے ہے محروم کہ ہے مرور علاموں کے روز و شب بد عرام اہ

فیض قطرت نے تجھے دیدہ شاہی بخشا جس میں رکھ دی ہے غلامی نے نگاہ خفاش<sup>7</sup>

میسر آتی ہے فرصت فقط غلاموں کو نہیں ہے بندۂ حر کے لئے جہاں میں فراغ ا<sup>ے</sup>

۱- مقدمه ابن خلدون ص ۱۵۵

٧\_ ايضاً ص سهد

م. كليات اقبال (اردو) ص عدم

برد ایضاً ص ۱۹۲

<sup>-</sup> ایشاً ص همن

ہ۔ ایشاً می ۱۹۲

پهادری اور سبخت کوشی قوبیوں کی تهتی کا باعث بہے جہاں ان میں عیاشی اور آرام پسندی پیدا ہوئی وہ زوال کا شکار ہو گئیں :

میں تمبھ کو بتاتا ہوں تقدیر اسم کیا ہے۔ شمشیر و سنان اول، طاؤس و رہاب آخرا

یہ شعر ابن خلدون کے افکار کا عکاس ہے۔ ابن خلدون کے مقدمہ سے یہ اقتباس ملاحظہ ہو۔

"بہویت شجاعت کا سبب ہے۔ اس حقیقت کے بموجب وجیشی اقرام شجاعت و بہادری کی دینی ہوتی ہیں اور ان میں زیردست غلبہ کی طانت ہوتی ہے جس کے ذریعے جب چاہتی ہیں غیر اقوام سے اقتدار کی ہاگ چھین لیتی ہیں ہلکہ ان میں بھی مرور و ایام سے فرق آنا رہتا ہے۔ جب کیھی یہ سر سبز و شاداب مقامات میں جا بستے ہیں اور ناز و قعمت میں دن گزارے لگتے ہیں تو تبدیلی مقام سے جس قبر ان کی وحشت میں کمی آتی ہے۔ آتی ہے اسی قدر ان کی شجاعت گھٹتی ہے اور ہدویت میں کمی آتی ہے۔۔۔یہی حال عرب کے تمام قبائل کا رہا ہے کہ وہ جس قدر ان و معمت اور عیش و عشرت سے قریب تر ہوگئے اسی قدر دوسروں سے بٹتے چلے گئے "

ابن خلدون نے یہ بھی بتایا ہے کہ عیش و عشرت کے لوازمات میں گابا یعنی طاؤس و رہاب بھی شامل ہے جب کونی ملک انتہائی ترق کے بعد تنزل کی طرف رخ کرتا ہے تو اس وقت اس کو فروغ حاصل ہوتا ہے اس طرح عیش ہرستی کا ایک ذریعہ یہ بھی ہے کہ ہاتھ سے کام نہ کیا جائے اور کام کرنے کے لئے بلازم رکھ لئے جائیں یوں اپنا ہوجہ دوسروں پر ڈال کر انسان عاجز اور کمزور ہو جاتا ہے اور کمزوری اس کو دوسروں کا دست نگر ہی نہیں بناتی بلکہ لیک دن آتا ہے کہ غلامی میں قوموں کی ہمت بست ہو جاتی ہے۔ ابن خلدون نے ایک عیمیب بات یہ لکھی ہے

ب- ايناً ص م م



۱- کلیات اقبال (اردو) ص سهم

ہ۔ مقدمہ ابن خلدون ص ۵م ۱ ــ ۲ م

- (الف) یہ کہ خلافت ایک اس شرعی ہے لہذا اس کا قیام واجب ہے۔
  - (ب) یہ کہ اس کا تعلق ضرورت اور مصلحت سے ہے۔
    - ( ج) یہ کہ اس کی سرمے سے ضرورت ہی نہیں ۔

آخری نظریہ خوارج کا ہے لیکن معلوم ہوتا ہے کہ جدید ترکی کا رجحان دوسرے نظریے کی طرف ہے یعنی وہ اس معاملے میں معنولہ کے ہم خیال ہیں جن کی رائے یہ تھی کہ عالمگیر خلاقت کا تعلق صرف ضرورت اور معملحت وقت سے ہے ۔ ۔ ۔ کیا یہ صحیح نہیں ہے کہ قاشی ابوبکر ہاقلائی نے جب اپنے زمانے کے احوال و ظروف کو دیکھا تو خلیفہ کے لیے قرشیت کی شرط ضروری نہیں ٹھہرائی ؟ ہاقلائی کہنا ہے قریش کے ہاتھ میں اب کوئی طاقت نہیں لہذا جز اس کے چارہ کار نہیں کہ جہاں کہیں جس کسی کو طاقت حاصل ہے وہاں اسی کو اسام تسلم کر لیا جائے ۔ بعینہ ابن خلاون نے بھی واقعات کی منطق سے لاجواب ہو کر کچھ ایسا ہی لئلریہ قائم کیا جسے بین الاقوامی اسلام کا گو ایک دہندلا سا مگر پہلا تصور ٹھہرانا چاہیے اور جواب ایک حقیقت بنتا نظر آ رہا ہے "

باقلانی کے حوالے سے علامہ اقبال نے جو گچھ کہا ہے وہ ابن خلدون سے ہی لیا ہے ۔ ابن خلدون نے خلیفہ کے لئے یہ بھی ضروری قرار دیا ہے کہ اسے عوام کی جایت حاصل ہو لہذا اس نے جمہوریت کے لئے بھی سنگ بنیاد رکھ دیا تھا ۔ علامہ اقبال بھی اس نظریہ سے اتفاق کرتے ہیں ۔ ابن خلدون نے خلیفہ کے لئے جو دوسری شرائط بیان کی ہیں علامہ اقبال کو ان سے بھی اتفاق ہے اور یہ تمام خصوصیات ان کے مرد موسن میں بھی پائی جاتی ہیں ۔ ابن خلدون نے حکمران کے لئے شجاع اور جادر ہونا بھی لازسی قرار دیا ہے ۔ ظاہر ہے کہ ہمت اور دلیری کے بغیر جا حکما ۔ علامہ اقبال نے اس شعر میں ان خمیوصیات کا ذکر بطور خاص کیا ہے :

سبق پھر پڑھ صداقت کا ، عدالت کا ، شجاعت کا لیا جائے گا تجھ سے کام دنیا کی اماست کا ا

١- كليات اقبال (اردو) ص ٢٥٠

پر پہنچتا ہے جہاں وہ موجودات میں کمیز کرتا ہے اور عارات علق کا یہی مقام ہے بھر پر مرید کو مقام جمع پر ضرور پہنچتا ہوتا ہے اور یہ اس کے لئے سخت گھائی ہے کیونکہ آ کئر و پیشتر تو وہیں ٹھٹک کر رہ جاتے ہی اور آگے بڑھنے کی ان میں توقیق نہیں ہوتی کہ عرفان حقیق کا درجہ پائیں اور یہ اس مقام میں وحدت مطاقہ کے سندر میں غوامی کرتے رہتے ہیں۔ 14

ابن خلدون کی عظمت کا اندازہ اس بات سے لگائیں کہ وہ بات جو شیخ احمد سرہندی حضرت مجددالف ثانی کے فلسفہ کی بنیاد ہے انہوں نے اسے ان سے بہت پہلے بیان کر دیا تھا۔ بعد میں حضرت مجددالف ثانی نے انہیں خیالات کو زبادہ تغمیل اور شرح سے بیان کیا ہے۔ علامہ اقبال اس سلسلے میں ابن خلدون اور امام ربانی سے متفق ہیں اور حالت جمع کی بجائے حالت تفویق کے قائل ہیں۔

علامہ ابن خلدون کے لزدیک حکمران کو خلیفہ یا امام کہا ما سکتا ہے اس کے لئے انہوں نے چار شرطین ضروری قرار دی ہیں یعنی علم عدالت ، کفایت اور سلامتی حواس و اعضا ۔ وہ امام کے لئے قریشیالنسب ہونا ضروری خیال نہیں کرتے "۲

اس طرح مختلف ممالک میں خلافتیں قائم ہو سکتی ہیں سگر ان سب کا ایک ہی مرکز کی طرف رحجان ہو گا کیونکہ سب کی بنیاد اسلام ہی ہو گا۔ ترکوں نے ابن خلدون کے اسی نظریہ کے تحت مرکزی خلافت سے انکار کیا تھا ۔ علامہ اقبال نے ابن خلدون کے اس نظریہ کو اپنے خطبے الاجتہاد ہالاسلام میں موضوع بحث بنایا ہے وہ لکھتے ہیں ۔

"بہر حال تری نقطہ نظر کو زیادہ اچھی طرح سے سمجھنے کے لئے ہمیں ابن خلدون یعنی عالم اسلام کے سب سے پہلے فلسفی مورخ سے رجوع کرنا چاہیے ۔ ابن خلدون نے اپنی شہرۂ آفاق تصنیف "مقدسہ" میں خلافت اسلامیہ کے تین نظریے قائم کئے ہیں :

& \_ inverse in in

١- مقدمه ابن خلدون ص ٥٠٠

۲- ایضاً ص ۱۹۸

کے بنہاج کی نیرورت کا اعتراف ہے لیکن اس کا تدم بھی اس اکتشاف سے آگے نہیں بڑھا کہ صوفیانہ مراتب شعور کی خصوصیات کیا ہیں ۔ حاصل کلام یہ کہ بیارے ہاس کوئی ایسا ذریعہ نہیں جس سے ایس قسم کے احدال اور مشاہدات کی تعقیق عملی پہنچ ہر کی جائے!!!

ملامہ ابن خلدون نے مالاج کے النائحق کو ابتدا کی حالت کہا ہے ان کے لزدیک صوفیا پر ایک حالت جمع طاری ہوتی ہے جب وہ ہر چیز کو خدا کے مقابلے میں غائب سمجھتے ہیں اور اس سے آگے بڑھ کر وہ حالت تفریق پر آتے ہیں جب سب چیزیں اپنا وجود الگ الگ برفرار رکھتی ہوئی نظر آتی ہیں ۔ اس طرح انہوں نے حضرت محددالف ثانی کی طرح وحدت الشہود کا نظریہ پیش کیا ہے مگر انہوں نے وحدت الشہود کی اصطلاح استعال نہیں کی لیکن ستاروں والی مثال سے اپنی بات کی وضاحت اسام ربانی ہی کی طرح کی ہے ۔

''اس کی مثال نائم سونے والے سے دیتے ہیں کہ جب وہ سو جاتا ہے بو اس کے حواس معطل ہو جاتے ہیں ۔ ان کے تعطل سے سارے محسوسات میں بھر تفصیل بیدا کر لیتا ہے اب جاگنے پر اتنا ہے تو محسوسات میں بھر تفصیل بیدا کر لیتا ہے اب جاگنے پر مدرکات بھر بحال ہو جانے ہیں تو محسوسات میں بھر تفصیل بھر لوٹ آنے ہیں مدنی صوفیا کے اس قول کے ہیں کہ موجودات و ہمیہ اور موہوم ہیں ۔ شرخی ابن دہقان کے کلام کا جو کچھ خلاصہ ہے وہ بھی ہے لیکن ہارے نزدیک ابن دہقان کا تغیل عقل و قیاس سے گرا ہوا ہے اس لئے کہ ہم مؤر میں ایک شہر کو چھوڑ جاتے ہیں اور وہ ہاری نظروں سے اوجھل مو جاتا ہے مگر بھر بھی ہم کو اس کے وجود پر یقین کامل ہوتا ہے س طرح آبیان یا ستارے یا اشیا جو ہم سے غالب ہیں ہم کو ان کے رجود کا یقین ہے تو بھر اس کا نظریہ کہاں صحیح رہا ۔ قطع نظر اس کے ساخرین صوفیا میں سے محقین اس کے قائل ہیں کہ سالک اپنے مقامات سے ساخرین صوفیا میں سے محقین اس کے قائل ہیں کہ سالک اپنے مقامات سے بیک مقام جمع پر بھی چنچنا ہے وہاں چنچ کر اس کو وحدت مطلقہ کا نہیا ہوتا ہے بھر بھاں سے ترق کر کے آگے بڑھتا ہے تو مقام فرق

١- تشكيل جديدالميات اسلاميه ص مم١-١٠٥٠

تنتید و تفقیق کی آنگہوں سے کریں ۔ آنجفرت میلعم کا طرز عمل بھی یہی لھا چہانی ان مییاد کے اجوال نفسی کو دیکھتے ہوئے آپ نے جو روش اختیار کی وہ اس کا بین ثبوت ہے ۔ اسلامی تصوف بھی دراصل صوفیائی مشاہدات کے نظم و ارتباط کی ایک کوشش ہے گو یہ صرف ابن خلاون تھا جس نے اس سلسلے میں عمل نہج ہر قدم المهایا ان

علامہ اقبال پہلے خطبے میں بھی ابن صیاد کا ذکر کرتے ہوئے ابن خلاون کو یوں داد دیتے ہیں ۔

''یہ ابن خلدون تھا جس نے عالم اسلام میں سب سے پہلے یہ سمجھا کہ حضور صلعم کے اس طرز عمل کے معنی فالحقیقت کیا ہیں اور پھر اس کی قبیر و قیمت کا اندازہ کرتے ہوئے بڑی حد تک وہ مفروضہ قائم کر لیا جس کو آج کل نفوس تصالصعور سے منسوب کیا جاتا ہے۔ پروفیس میکڈائلڈ لکھتے ہیں ابن خلدون کے بعض نفسیاتی افکار بڑے دلھسپ ہیں۔ وہ اگر آج زندہ ہوتا تو مسٹرولم جیمز کی گتاب ''امشاہدات منہب'' کی گونا گونی کو بد نظراستحسان دیکھتا۔ جدید نفسیات نے حال ہی میں عسوس کیا ہے کہ شعور ولایت کے مشمولات کا بغور جائزہ نہایت ضروری ہے۔ باایں ہمہ ایسا کوئی موثر علمی منہاج ابھی تک دریافت نہیں ہو سکا جس کے تحت ہم ان مشمولات کا تجزیہ کر سکیں جن کا تعنق شعور کے ورائے عقل تعینات سے ہے'''

اور حسین بن منصور حلاج کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

"حلاج کا گزر جن احوال سے ہوا ان میں ابتدا تو اگرچہ کوئی بات ایسی افلر نہیں آئی جسے غیر طبعی کہا جائے لیکن جب یہی احوال پختگی کو پہنچ جائیں تو خیال ہونے لگتا ہے کہ ہارے شعور کے بعض مراتب ایسے بھی ہیں جن سے ہم قطعی ہے خبر ہیں۔ ابن خلدون نے مدت ہوئی عصوص کر لیا تھا کہ ان مراتب کی تعقیق کے لئے کسی ایسے منہاج علم کی ضرورت ہے جو فی الواقع موثر ہو۔ جدید نفسیات کو بھی اگرچہ اس قسم

١- تشكيل جديد الهيات اسلاميه ص ١٥ ١--- ١٩

<sup>-</sup> Veriety of Religious Experiences -

ب تعكيل جديد البيات اسلاميد ص ٢٥-٢٠

شت کش رہتے ہیں اور جب تک ذات باری تعالیٰ کی طرف سے اشارہ ند مل جائے کسی چیز کی حقیقت کے بارے میں زبان لئے ۔''ا

اسہ ابن علدون نے کشف کو تنقید کا موضوع بنایا ہے اور اس نے اور اس نے اور جانچنے کی کوشش کی ہے ۔ وہ یہ نفسیاتی نکتہ سمجھتے ہیں ن ریاضت اور مشاہدہ سے اپنے اندر بڑی قوت پیدا کر لیتا ہے ۔ شخص حاصل کر سکتا ہے مگر مرد مومن وہ ہے جو اس کو ر نیکی کے لئے استمال میں لائے چنانھہ وہ سعر اور معجزہ کا فرق نے ہوئے رقم طرز ہیں ۔

ر بھی واضع رہے کہ کشف اسی وقت صحیح اور کامل متعبور کہ وہ استفادت سے پیدا ہو ورثہ بول تو بھوک اور خلوت سے ہو جاتا ہے جیسے کہ ساحر اور تعباری مرقاض کہ اس کو بت حاصل نہیں ۔ \*\*

نے چل کر وہ اس کی مزید وضاحت کرتے ہیں ۔

مجزہ ایسے مقدس اشخاص سے صادر ہوتا ہے جن کے لفوس خیرو یہ متصف ہوں ، جو صاحب خیر و لفع اور جن کے مقاصد خیر خیر الدیشی پر سبی ہوتے ہیں اور دعویٰ نبوت کے ثبوت میں کو کام میں لاتے ہیں ۔ محر اس کے برخلاف ہوتا ہے گہ وہ سے سرزد ہوتا ہے اور اکثر ہدی کے کاموں میں کام آتا ہے "''' اس اقبال نے ابن خلدون کو اس بات بر خراج تحسین پیش کیا ہے ، مد اقبال نے ابن خلدون کو اس بات بر خراج تحسین پیش کیا ہے ، نے صوفیانہ واردات کو تعلیل و تجزیہ کا موضوع بنایا ہے ۔ وہ بی خطبے میں کہتے ہیں ۔

ہذا مسلمانوں کو چاہیے کہ صوفیائد واردات کی خواہ ان کی یسی بھی غیر معمولی اور غیر طبعی کیوں نہ ہو ایسا ہی قطری اور جھیں جیسے اپنی دوسری واردات اور اس لئے ان کا مطالعہ بھی

مقدمہ ابن خلدون ص ۱۳۸۸ ایضاً ص ۱۳۹۹

ہ۔ ایشاً ص ۲ےم

کبھی میدان میں آتا ہے زرہ پوش کبھی عربان و نے تیخ وسناں عشق ا کبھی تنہائی کوہ و دمن عشق کبھی سوڈ و سرور انبین عشق ا کبھی مرمایہ عراب و منبر کبھی مولا علی خیبر شکن عشق ا

علامہ اقبال عشق کے ذریعے خودی کی تعمیر کرنے ہیں اور خودی کو ہلند کر کے انسان خدا کا نائب بن جاتا ہے جو عناصر پر حکمرانی کرتا ہے اور اس کا ہاتھ خدا کے ہاتھ کی حیثیت اختیار کر لیتا ہے ۔ علامہ این خلدون بھی صاحب کشف لوگوں میں ایسی ہی صفات دیکھتے ہیں ۔ وہ لکھتر ہیں ۔

"اس کشف کا راز دراصل یہ ہے کہ روح جب حس ظاہر کو چھوڑ کر حس باطن کی طرف رجوع کرتی ہے تو ظاہر حس کمزور ہڑ جاتی اور روح قوت پکڑ جاتی ہے اور روح میں جان سی پڑ کر اس کی قوت دوبالا ہو جاتی ہے۔ جب اس میں بیداری آنی ہے تو وہ ذکر و شغل میں مدد دیتی ہے کیونکہ پھر بھی ذکر اس کے لیے نحذا کا کام دیتا ہے جس سے اس کا نشو و نما ہوتا ہے اور وہ روز بڑھتی اور پاتی رہتی ہے تا آنکہ وہ درجہ نصیب ہوتا ہے کہ علم شہود کے درجہ میں آ جاتا ہے جو كجه پہلے جانا جاتا تھا وہ اب نظر آن لكتا ہے جس سے پردہ اٹھ جاتا ہے اور نفس مکمل ہو کر عین ادراک بن جاتا ہے۔ مذاہب رہانیہ اور علوم الدينيه اور مدلت اللهي كے دروازے كهل جائے ہيں۔ اس وقت تفس عالم بالا و عالم ملائك مين پہنچ كر ذات اللبي كي طرف قدم بڑھانے لگتا ہے چنانیہ اس طرح کا کشف صوفیا کو بجاہدہ اور مراقبہ سے اکثر و پیشتر حاصل ہو جاتا ہے جس کی وجہ سے وہ عالم وجود کے ان حقائق تک رسانی یا لیتے ہیں جن کا بتہ دوسروں کو نہیں لگ سکتا اور قبل از وقوع واقعات کا پنہ چلا لیتے ہیں اور اپنے نفوس کی طاقت اور ہست کے مطابق موجودات سفلید میں تصرف کرنے لگنے ہیں مگر اولیائے کرام اس قسم کے کشف کو کوئی اہمیت نہیں دیتے اور وہ تعبرف فالموجودات

١- كليات اقبال (اردو) ص ٢٠٠٩

الو بھیر حال اپنا کام کر سکتا ہے مگر اپنی طاقت کے الدر الدر اسی طرح عقل بھی اپنی قوت کے دائرہ کے اندر ٹھیک ٹھیک کام دیتی ہے ۔''ا

یمی غیال علامہ اقبال کا بھی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ عقل چراخ راہ تو ہے مگر منزل نہیں ہے۔ وہ ایک حد تک ہی ہاری وہنائی کا فریضہ انبام دے سکتی ہے۔ ان کے اس غیال کی وضاحت کے لئے یہ شعر ملاحظہ ہوں۔

گزر جا عقل سے آگے کہ یہ لور چراغ راہ ہے ، سنزل نہیں ہے آ

خرد سے راہر و روشن بصر ہے خرد کیا ہے ؟ چراغ رہگزر ہے " درون خانہ ہنگامے ہیں کیا کیا چراغ رہگزر کو کیا خبر ہے ا

مگر عقل سے آگے کی منزل علامہ اقبال نے عشق کو قرار دیا ہے تو این خلدون کے بان عشق کا ذکر نو این خلدون کے بان عشق کا ذکر نمیں منتا جبکہ علامہ اقبال نے عشق کے متعلق بہت کچھ لکھا ہے بلکہ ان کی ساری شاءری اسی کے گرد گھومتی ہے ۔ اس کے باوجود دونوں کا نقطة نظر ایک ہے ۔ دونوں نے کشف اور عشق کو اسلاف کے باں پایا ہے ۔ این خلاون بھی علامہ کے اس شعر کے ہم خیال ہیں ۔

عطا اسلاف کا جذب دروں کر! شریک زمرہ ، لا بحزنوں کر اسم خرد کی گھتیاں سلجھا چکا میں مرے مولا مجھے صاحب جنوں کر اسم

ابن خلدون شاید جنوں کے لفظ کو پسند نہ کرنے لیکن علامہ نے ہاں جنون سے سراد عشق لیا ہے اور عشق کی وہ تعریف جو علامہ اقبال نے کی ہے وہ ابن خلدون کو بھی بقینا پسند آتی ۔

کیمی آواره و مے خانماں جشق کیمی شاہ شہاں لوشیرواں حثقہ

بدء مد ايضاً ص و م

۱۔ مقدمہ ابن خلدون ص .سہ ۲۔ کلیات اقبال (اردو) ص ۲۷۳ پ۔ ایضاً ص ۷۷۳

ہی رد نہیں کرتے۔ آن کے خیال میں اگر کوئی شخص شرعی امور پر عبور حاصل کر لے تو پھر اس کا فلسفیانہ امور کی طرف رجوع جائز ہے کیونکہ اس صورت میں وہ فلسفہ کے نقصانات سے اپنے دامن کو بچا سکتا ہے چتانچہ علامہ اقبال ان کے نظریہ پر پورے اتر نے بیں کہ انہوں نے فلسفہ کو دین کی حفاظت کے لئے استمال کیا۔ ابن خلدون لکھتے ہیں۔

" . . . لیکن علوم فلسفه کا مطالعه کرنے والا ان کے نفصانات اور مغال سے اپنا دامن ضرور بالضرور بچائے رکھے بلکه بہارا تو بمدردانه مشوره یه ہے که فلسفه کو اسی وقت چھوئے که وه علوم شرعیه کا ماہر ہو چکا ہو افر تفسیر و فقه پر اس کو پورا پورا عبور ہو وراد اگر کوئی علوم دینیہ سے کورا ہو کر فلسفه میں لگ پڑے تو وہ اس کے خطره سے مشکل سے اپنا دامن بچا مکتا ہے ۔ ۱۴۴

علامہ ابن خلدون علامہ اقبال کی طرح عقل کی اہمیت کے قائل ہوئے کے ہاوجود اس کو سب گنجہ سمجھ لینے ک درست نہیں سمجھتے ۔ ان کے خیال میں واعثل اول ہی کو منزل آخر بنا کر ٹھہر جانا سرا سرکوتا، فہمی ہے ۔""

کیونکہ عقل ایک حد تک ہی ہاری مددگار ہوتی ہے مگر اس کے بعد وہ ہارا ساتھ نہیں دے سکتی ۔ علامہ ابن خلدون نے عقل کو ایک ترازو قرار دیا ہے جو بعض چیزوں کو تول سکتا ہے مگر بعض اشیا جسامت میں بڑی ہونے کے سبب اس کے اندر رکھی ہی نہیں جا سکتیں وہ قرماتے ہیں ۔

''پھر عقل کی طاقت کی کوتاہی عقل کی ذات پر حرف نہیں لاتی ۔
عقل تو بمنزلد ایک ٹھیک ترازو کے سمجھ لیجیے جو اپنا کام صحیح صحیح
انجام دیتی ہے لیکن اگر آپ چاہیں کہ اسی عقل کے ترازو سے امور
توجید و آخرت ، حقیقت نبوت اور حقائق صفات اللّٰہی تولنے اور جانجنے لگیں
تو یہ ایک ممال طمع ہے اور خیال خام ۔ اس کی بالکل مثال ایسی ہے کہ
ایک شخص نے کائٹے سے سوئا تلتے دیکھا تو لگا اس خیال میں کہ چلو
اس سے بھاڑ بھی تولیں تو کیا اس کا یہ خیال عقل کے دائرہ میں ہے۔ کائٹا

ي. النبا س ١٠٠

کے گرمے ، یہ سب ہاتیں ابن خلدون کو ذہنا ورقے میں ملیں ۔ لہذا اس کا سب سے بڑا کارنامہ بھی یہ ہے کہ وہ اس تہذیب و تمدن کی روح کو خوب سمجھ گیا تھا جس کا وہ خود سب سے زیادہ روشن اور تاب لاک مظہر ہے اور یہی وجہ ہے کہ اس نے اس کی ترجائی بھی بڑی ہاناعدہ اور مرتب شکل میں کی چنانچہ یہ اسی کی ذہالت اور فطانت تھی کہ قرآن مجید کی روح جو سر تا سر یونائیت کے منانی ہے حکمت یونان پر ہمیشہ کے لئے غالب آگئی ۔"ا

علامہ اقبال نے اپنے اس بیان میں لکھا ہے کہ ابن خلدون ماہمدالطبیمات کا نخالف تھا ۔ مقدمہ کا چھٹا باب علم کے متعلق ہے۔ اس کی اکیسویں فصل کا عنوان الہیات ہے اسی کا دوسرا نام ابن خلدون نے ماہمدالطبیمات یا ماورالطبیم رکھا ہے۔ ابن خلدون کے خیالات کی وضاحت کے لئے ہم وہاں سے ایک عبارت نقل کرتے ہیں ۔

"علم اللهى ميں وجود مطلق سے بحث ہوتى ہے اور جسانيات اور وحانيات كے امور عامه مثلاً ماہيات ، وحدت ، كثرت ، وجوب ، امكان وغيره پر تفصيلى كام كيا جاتا ہے . مبادى موجودات روحانيات اور ان سے صدور موجودات كى كيفيت بهى زير بيان آئى ہے - بر نفس كے وه حالات بهى بحث ميں آتے ہيں جو اس كو بعد مفارقت جسم بيش آتے ہيں - فلاسفه كى نظر ميں اس علم كى بہت وقعت ہے اور وه خيال كرتے ہيں كه يہ موجودات كا صحيح اور نفسالامرى علم بخشتا ہے اور اس كا حصول عين سعادت اور نيك بختى ہے اس خيال كى ہم ترديد كربى كے علوم كى تربيت ميں علم الهى كا مرتبه طبيعات ميں دوسرا ہے اسى لئے اس كا نام ماورالطبيه ركھتے ہيں -""

دراصل علامہ ابن خلدون کو قلسفہ سے ہیر ہے جیسا کہ آگے چل کر انہوں نے اسی قصل میں ظاہر کیا ہے اور باب ششم کی قصل ۲۵ کا تو عنوان ہی یہ رکھا ہے 'علم قلسفہ کی خرابیاں اور ان کا بطلان'' مگر علامہ ابن خلدون قلسفہ کو 'برا سمجھنے کے باوجود اس کو بانگل

١\_ مقدمه ابن خلدون ص ٢١٧-٢١٥

٧- ايضاً ص ١٢٠

منازل سے آشنا کر سکتے ہیں ۔ علامہ اقبال اپنے اسی خطبہ میں ابن خلدون کے نظریہ تاریخ کی تعریف کرتے ہوئے رقم طراز ہیں -

"اس امر کا ایک نبایت گیرا احساس که زمانه ایک حقیقت ہے اور زندگی کا یہ تعبور کہ وہ عبارت ہے ایک مسلسل اور مستقل حرکت سے زمانے کا یہی تعبور ہے جو ابن خلاون کے نظریہ تاریخ میں ہاری دلیسی کا خاص مرکز بن جانا ہے اور اس لئے فلنٹ بجا طور پر اس کی تعریف میں رطب السان ہے۔ وہ کہتا ہے افلاطون ہو یا ارسطو یا آئن سٹائن ، ان میں کوئی بھی اس قابل نہیں کہ اس کی ہمسری کا دعویٰ کر سکے ۔ رہے دوسرے تو ان کا ذکر ہی کیا ہے ، ان کا تو اس کے ساتھ نام بھی نہیں لیا جا سکتا لیکن بہاں یہ غلط فہمی نہ ہو کہ ہمیں ابن خلدون کی ہداعت نکر سے انکار ہے ۔ ہمیں صرف یہ کہنا ہے کہ اسلامی ٹیڈیب و ممدن نے اپنے اظہار کے لئے جو راستہ اختیار کیا اس پر نظر رکھیے تو یہ کسی مسلمان ہی کا کام ہو سکتا تھا کہ تاریخ کا تصور بطور ایک مسلسل اور مجموعی حرکت کے کرتا یعنی زمالاً آیک ایسے لشو و نما کی حیثیت سے جس کا ظہور ناکزیر ہے ۔ کویا ہمیں ابن خلدون کے لظریۂ تاریخ سے دلچسپی ہے تو اس کی وجہ بھی ابن خلدون کا وہ تصور ہے جو اس نے تعبیر کے باب میں قائم کیا ۔ یہ تصور اوا اہم ہے . کیونکہ اس کے معنی یہ نہیں کہ تاریخ چولکہ ایک مسلسل حرکت ہے زمانے کے الدر ، لہذا یہ مالنا لازم آتا ہے کہ اس کی لوعیت فی الواقع تخلیقی ہے۔ به الفاظ دیگر یہ وہ حرکت نہیں جس کا راستہ پہلے سے متعین ہو۔ اب ا گرچہ ابن خلدون کو مابعدالطبیعات سے مطلق دلچسمی نہیں تھی بلکہ وہ در مقیقت اس کا مخالف تھا۔ با ایں ہم اس نے زمانے کا تعبور جس رنگ میں پیش کیا ہم اس کے پیش نظر اس کا شار برگساں کے پیشرؤں میں کریں گے ۔ اسلامی تہذیب و ثقافت کی تاریخ میں اس تعبور کے ذہنی سوابق کی طرف ہم اس سے پہلے اشارہ کر آئے ہیں۔ قرآن مجید کا یہ اشارہ کہ اختلاف لیل و نہار کو حقیقت سطقہ کی جس کی ہر لحظہ ایک نئی شان ہے ایک آیت تصور کرنا چاہیے ، اسلامی ماہمدالطبیعات کا یہ رحجان کہ زمانہ خارجی حقیقت ہے ، ابن مسکوید کا یہ نظریہ کہ زندگی عبارت ہے ایک ارتفائی حرکت سے ، آخرالام بیرونی کا یہ صاف و صریح اور واضح اقدام کہ کائنات کا تصور بطور ایک تکوین

علامہ اقبائی بھی اس سلسلے میں ابن مطدون سے متفی ہیں اور وہ کہتے ہیں کہ سسلسل افتظار کا یہ لظریہ مجو سیت کا پیدا کردہ ہے ۔ یہ اپنے خطبے اسلامی ثقافت کی روح میں لکھتے ہیں ۔

'اس میں کوئی شک نہیں کہ امید اور توقع مجوسی تہذیب و ثقافت نے ایک مستقل روشن ہے یعنی زرتشت کے لوزائیدہ بیٹوں کے ظہور کا لتظار ، خواہ کوئی مسیع ہو یا انجیل چہارم کا فارقلیط ۔ لیکن جو طالب علم مسمجھنا چاہتا ہے کہ اسلام کے اصول خاتمیت کے معنی تہذیب و ثقافت کے لئے کیا ہیں تو اس کو چاہیے اس سمت کا رخ کرہے جس کی طرف م اس سے پہلے اشارہ کر آئے ہیں ۔ اس لئے کہ یہ اصول مسلسل انتظار ن اس مجوسی روشن کے خلاف جس سے تاریخ کا ایک محلط لفاریہ قائم ہو ماتا ہے ایک تفسیاتی روک بھی ہے ۔ دراصل این خلدون نے تاریخ کا جو ناریہ قائم کیا وہ اس کی حقیتی روح کو خوب سمجھ گیا تھا اور یہی وجہ پاریہ قائم کیا وہ اس کی حقیتی روح کو خوب سمجھ گیا تھا اور یہی وجہ سلانوں میں گویا مجوسی خیالات کے زیر اثر سر اٹھایا تھا ہمیشہ کے لئے سلانوں میں گویا مجوسی خیالات کے زیر اثر سر اٹھایا تھا ہمیشہ کے لئے ابت کر دیا کہ اور نہیں تو گم از کم ان نتائج ہی کے اعتبار سے جو ایک اخلاط نفسیات اس سے مس تب ہوتے ہیں اسلام میں اس کی کوئی احاظ نفسیات اس سے مس تب ہوتے ہیں اسلام میں اس کی کوئی نہیں ۔ "ا

سہدویت کے انتظار میں ایک افسیاتی خطرہ پوشیدہ ہے کہ اس سے عمل راہیں مسدود ہو جاتی ہیں اور اوگ اس بات پر تکیہ کرکے بیٹھے رہتے ہیں لہ آخر کار ان کی مشکلات کا مداوا ہو جائے گا اور ایک شخص آ کر ہیں مصائب سے نجات دلائے گا اور اسلام کا بول بالا کرے گا۔ ظاہر ہے له وہ خود جب تک پاتھ پاؤں نہیں ماربی گے ان کی تقدیر نہیں بدل کئی اور یوں سہدویت کا تضور عمل کی راہ میں بڑی رکاوٹ ڈابت ہوتا ہے جو اسلامی تہذیب کے لئے ایک بہت بڑا خطرہ ہے ۔ علامہ اقبال اور ن خلدون دونوں نے اس خطرہ کو محسوس کر لیا تھا اور اس کے سدہاب کوشش کی تھی ۔ وہ دونوں زمانہ کو ایک مسلسل حرکت سے تحبیر ن اور ان کے تزدیگ عمل اور توت ہی کسی قوم کو عروج کی نردی کی اور توت ہی کسی قوم کو عروج کی

و تشكيل جديد المهات اسلاميد ص ٢١ بـ ٢٢٠

کی طرف دست بھزازیوں سے روکتا ہے چنانیہ جب عرب قوم بھی حکوست کی بنیاد بڑی اور دین نے شرعی توانین کے ماتحت سیاسی امور کو پختگ سے ملک میں رائع کیا اور وہ احکام بھی رائع و نافذ کئے جو آبادی کی ظاہری اور باطنی مصالح کی رو سے از بس ضروری تھے اور اسی نہج پر خبلانتوں کا سلسلہ چلا تو عربوں کی حکوست نے زور پکڑ لیا اور ان کی سلطنت میں ایک شان پیدا ہو گئی ۔ چنانیہ رستم ایرانی فوج کا سیہ سالار جب مسلمانوں کو جاعت کی صف بندی میں اکٹھا دیکھنا تو کہنا عمر مواقعی کرشمہ ساز انسان ہے کہ عرب کے کنوں کو کیسے آداب سکھا واقعی کرشمہ ساز انسان قبائل نے دین کو چھوڑا تو سلطنت بھی ان کے ہاتھ سے نکلی اور سیاست کو بھی انہوں نے بھلا دیا اور پھر ریکستانوں کی طرف چل دیئے ۔ اور

قرآن حکیم میں کسی روایت کو پرکھنے کا یہ ذریعہ بنایا گیا ہے ۔ کہ اس کے راوی کے متعلق معلوم کرو کہ اس کا کردار کیسا ہے ۔ چنانچہ قرآن مجید میں آیا ہے۔

"اے ایمان والو اگر کوئی فاستی تمہارے پاس خبر لے کر آوے تو تعتیق کرو  $^{9}$  ( $^{9}$   $^{9}$  )

علامہ اقبال نے سورۂ حجرات کی اس آیت کو غلط اور صحیح کے پر کھنے کا سعیار قرار دیا ہے اور کیا ہے کہ اسی کو ساسنے رکھ کر مسلمانوں نے قانون شہادت کو وضع کیا اور اجادیث کے متعلق چھان پھٹک کی ۔ اسی اصول کے پیش لظر علامہ ابن خلدون نے اسام مہدی کے متعلق کہی گئی احادیث کو پر کھا اور ان میں سے پر ایک کو تاقص پایا ۔

''ہیں یہی وہ سب احادیث ہیں جن کو آئمہ جدیث مہدی آخر الزمان کے ہارے میں لائے ہیں ۔ آپ دیکھ چکے کہ ان روایات میں مشکل ہی ہے کوئی روایت مقم سے خالی ہے ۔'''

ر. مقدمه این خلدین ص ۱۵۹ ۲. اینها ص ۱۹۰۸ و ۳

کی قابعداری سے چھٹکارا ملتا ہے اور کسی کی سیاست کے ساسنے وہ سر نہیں جھکاتے ۔ ان کا یہ رجحان طبع ظاہر ہے کہ آبادی اور بحدن کے سخت خلاف ہے پھر یہ بھی ہے کہ ادھر ادھر چلتے بھورنے اور لوف مار کے عادی ہیں ۔ بہت دفعہ لوگوں پر جرمانے عائد کرتے ہیں صرف لالچ سے کہ اس راستہ سے ان کو مالی فائدہ چنچے ، آمدنی کی ایک شکل ہو اور بکٹرت دولت جمع ہو سکے کیونکہ یہ زر طلبی کے دلدادہ تو پہلے ہی سے ہیں چناچہ ان کے طرز عمل سے بجائے اس کے کہ فساد رکے ، فالم کا ہاتھ روکا جائے ، فساد کی آگ اور بھڑکتی ہے ۔ ۔ ۔ ان میں خودسری پرلے درجے کی ہے یہ دوسروں کی حکومت کو برداشت نہیں کر سکتے اگرچہ وہ دوسرا باپ بھائی یا قبلہ کا سکھیا کیوں نہ ہو ۔ ہاں کبھی وہ شرم و حیا سے بالکل غواستہ دب جاتے ہیں ۔ اسی لئے ان میں سے ہر ایک رعایا کو خوب نجوڑتا ہے اور ان پر حکومت کے ارمان کراتا ہے "ا

علامہ اقبال نے دو سورتیں نقل کی ہیں۔ ان سے اگلی سورت میں ان عربوں کا ذکر بھی آیا ہے جو اللہ پر ایمان لے آئے ہیں۔ ان کی خصلت بہتر ہو جاتی ہے اور وہ نیک انسان ان جاتے ہیں۔ اس سورت کا ترجمہ درج ذیل ہے:

''اور وہ عرب جو اللہ پر اور یوم آخرت پر ایان لاتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ ان کا خرج کرنا اور رسول کی دعا لینا انہیں اللہ کے قریب لاتا ہے تو یقیناً وہ المیں اللہ کے قریب لاتے ہیں ۔ اللہ ان پر اپنی رحمت نازل کرے گا ۔ یقیناً اللہ نخورالرحم ہے ۔'' (۹: ۹۹)

ابن خلدون نے اپنے مقدسے میں عربوں کے اس دوسرے طبقے کا بھی ذکر کیا ہے۔

''ہاں دین و مذہب کی جلا سے جب عرب طبائع کا رنگ ہلٹتا ہے تو پھر سیاست ملکی کی قابلیت ان میں پیدا ہوتی ہے۔ مذہب ان میں ظلم و تشدد کی جڑ کاٹ کر عبت و بیار پیدا کرتا ہے اور ایک دوسرے

ر مقدمه ابن جلدون ترجمه مولانا سعد الله خان يوسني ص ۱۵۹–۱۵۵

نے ان کو ۱۸۵ میں قاضی مقرر کو دیا ۔ یہیں انہوں نے اپنی تاریخ میں مکمل کی ۔ ابن خلدون نے مصر میں ۱۸۸۸ میں وفات ہائی ۔

علامہ اقبال ابن خلدون کو ایک عظیم مورخ اور تفسیات انسانی کا ماہر خیال کرتے ہیں۔ انہوں نے اپنے خطیات میں جا بجا ان کی تعریف کی ہے اور ان کے خیالات سے استفادہ کیا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ ابن خلدون نے قرآن کی روح کو سمجھتے ہوئے تاریخ کا ایک ایسا نظریہ پیش کیا جو آئندہ قوموں کے لئے مشعل راہ ثابت ہوا۔ وہ اپنے خطبے اسلامی ثفائت کی روح میں رقم طراز ہیں۔

"به نگاه حقیتت دیکها جائے تو ابن خلاون کا مقدمه سر تا سر اس روح سے معمور ہے جو قرآن مجید کی بدولت اس میں پیدا ہوئی ۔ وہ اقوام و امم کے عادات و خصائل پر حکم لگاتا ہے تو اس میں بھی زیادہ تر قرآن پاک ہی سے استفادہ کرتا ہے ۔ چنانچہ اس نے بد حیثیت قوم عربوں کی سیرت اور کردار کی بحث میں جو لکھا ہے قرآن پاک ہی کی اس آیت کی تفصیل مزید ہے ۔

"اور وہ عرب سخت منکر ہیں اور منافق اور اسی لائق کہ نہ سیکھیں قاعدے جو اللہ نے نازل کئے اپنے رسول پر اور اللہ سب جالتا ہے اور بعضے عرب وہ ہیں کہ ٹھہرائے ہیں اپنا خرج کرنا جرمانہ اور تاکتے ہیں تم پر زمانے کی گردشیں انہیں پر آوے زمانے کی گردش بری اللہ سب سنتا اور جالتا ہے (و : عود میں)"ا

اس آیت میں عربوں کی خودسری کی طرف اشارہ ہے اور ابن خلدون نے بھی عربوں کی فطرت سے بحث کرتے ہوئے کچھ ایسی ہی باتیں گہی ہیں وہ لکھتا ہے۔

"عرب ایک وحشی قوم ہے جس میں وحشیانہ عادات و خصائل ایسی جڑ پکڑ گئے ہیں کہ ان کے جبلی و قطری عادات و خصائل شار ہونے لگے ہیں اور یہ وحشت عربوں کی اس لیے ہے چوں کہ اس میں ان کو دوسروں

<sup>۔</sup> تشکیل جدید الہیات اسلامیہ ترجمہ سید ندیر نیازی ۱۹۵۸ء ص ۲۱۳ می علامہ اقبال نے قرآن کی عربی عبارت نقل کی ہے ہم نے اس کی بیائے ترجمہ لکھ دیا ہے۔

## اقبال اور ابن خلدون

### حسن أنعتر

ابن خلدون کا شار دلیا کی اہم ترین شخصیتوں میں ہوتا ہے۔ وہ ایک عظیم مورخ ہی نہیں بلکہ اپنے زمانے کے متداولہ علوم کے ماہر بھی نہیں۔ مقدمہ ابن خلدون ان کی ضخیم تاریخ کا مقدمہ ہی نہیں بلکہ اسے عام علوم کا مقدمہ کہا جا سکتا ہے۔ انہوں نے اس مقدمے میں ایک زندہ ماشرے کا تجزید کیا ہے اور اس کے کسی پہلو کو نظر انداز نہیں گیا۔ یہ بقول اقبال ''تاریخ جدید کے علمی سطالعہ کا موسس ہے وہ پہلا شخص نیا جس نے تفسیات کے اس بہلو میں نہایت گہرے خور و فکر سے کام یتے ہوئے وہ تصور قائم کیا ہے جسے آج کل نفس تحت الشعور سے تعبیر لیا جاتا ہے۔''ا

ابن خلدون کا نام عبدالرحین تھا۔ والد اور دادا کا نام بھد تھا۔
ن کے پڑدادا کا نام خلدون تھا۔ ابن خلدون تونس میں ۱۹۷۵ میں پیدا
وئے۔ وہیں پرورش پائی اور علوم مروجہ کی تعلیم حاصل کی۔ اس کے بعد
بن بطوطہ کی طرح مختلف ممالک کی سیر کی۔ حکام نے ان کی قدردانی کی
ور انہیں اعلیٰ عہدوں پر فائز کیا مگر ایسا بھی ہوا کہ بادشاہوں نے
راض ہو کر ان کو قید کر دیا۔ ۱۷۵۱ میں ابن خلدون تلمستان
بی بنی سلامہ کے قلمے میں اقامت پذیر ہوئے اور بیس اپنا مشہور مقدمہ
کمل کیا اور تاریخ لکھنا شروع کی۔ چار سال بہاں قیام کرنے کے بعد
م اپنے وطن پہنچے اور تاریخ کی تکمیل میں مصروف ہو گئے مگر دربار
بی ان کی شکالتیں ہونے لگیں تو وہ مصر چلے گئے۔ وہاں سلطان مصر

۱- تشکیل جدید الهیات اسلامید ترجمه سید نذیر نیازی ۱۹۸۳ء

- علامہ اقبال کے جملع شعری اور عثری جموعوں کے بارے میں بنیادی معلومات (بس منظر ، ترابیب و تیاری ، کتابت و طباعت ، طبع اول کی تواریخ اشاعت کا تعیین ، مابعد اشاعتوں کی تفصیل)
- نظم و نثر اقبال کے متن کی عقی (ترامیم ، عذوفات ، ترتیب اشعار میں تغدیم و تاغیر ، اغلاط کتابت و املا)
  - بعض نثری تحریروں کے بارے میں غلط فہمیوں کی تصحیح
    - بعض غیر مطبوعہ تعریروں کی دربافت

#### ار سنی

### تصانيف اقبال

5

#### تعقيق و توفروس مطالعه

"بد ایک اہم اور ناقابل فراموش کتاب ہے۔ افبالیات میں اس کی حیثیت حوالہ جاتی کتاب کی ہے۔ اس سے استفادہ کیے بغیر اقبال کی نثر و نظم کے صحیح متن کا مطابعہ ممکن کہ ہوگا۔ ڈاکٹر ہاشمی نے اقبال پر بہت بڑا کام کر دکھایا ہے۔"

دُاكِتُر ابن فريد ("الفاظ" ، على كؤه)

صفحات : مره + مم - قيمت : عبلد مي روي

اقبال اکادمی پاکستان ۱۱۹۰۰ میکاود وود، لامور

حضرت علامه نے مولالا شیخ عبدالقدوس گنگوہی کا قول نقل کیا ہے

" بهدام عربی بر فلک الانلاک رفت و باز آمد ، و الله اگر من رفتے برگز باز نیا دزے" ۔ ۔ ۔ ۔ (پدام عربی فلک الافلاک پر تشریف لے گئے اور پھر لوٹ بھی آئے ، خدا کی قسم اگر میں جاتا تو برکز واپس ند آتا) اس قول پر تبصرہ کرتے ہوئے حضرت علامہ کہتے ہیں :

'شیخ موصوف کے اس ایک جملے سے ہم اس قرق کا ادراک نہایت خوبی سے کر لیتے ہیں جو شعور ولایت اور شعور لبوت میں پایا جاتا ہے صوفی نہیں چاہتا واردات اتحاد میں اسے جو لذت اور سکون حاصل ہوتا ہے اسے چھوڑ کر واپس آئے ، لیکن اگر آئے بھی ، جیسا کہ اس کا آنا ضروری ہے ، تو اس سے نوع انسانی کے لیے کوئی خاص نتیجہ مرتب نہیں ہوتا ، برعکس اس کے نبی کی باز آمد تخلیقی ہوتی ہے ۔ وہ ان واردات سے واپس آتا ہے تو اس لیے کہ زمانے کی رو میں داخل ہو جائے اور پھر ان قوتوں کے غلبہ و تصرف سے جو عالم تاریخ کی صورت گر ہیں مقاصد کی ایک نئی دنیا پیدا کرے ، صوف کے لیے تو لذت اتحاد ہی آخری چیز ہے ، لیکن انبیاء کے لیے اس کا سطلب ہے ان کی اپنی ذات کے الدر کرچھ اس قسم کی نفسیاتی قوتوں کی پیداری جو دنیا کو زیر و زہر کرسکتی کی اور جن سے کام لیا جائے تو جہان انسانی دگرگوں ہو جاتا ہے''۔ ا

عیاں ہے کہ حضرت علامہ نے بھی ''اتحاد کے لذت چشیدہ'' صوفیہ کے بجائے انبیاء کی روش کو پیش نظر رکھا اور جہاں آدم کو دگرگوں کرنے کے لیے اپنی جملہ الهیتیں صرف کر دیں اور انہیں بھوپور توقع تھی کہ ایک وقت آئے گا کہ ان کی اس انقلاب انگیزی کا اعتراف کیا جائے گا ۔

پس از من شعر من خوانند و دریابند و سیگویند جهانے را دگرگوں کردیک مرد خود آگا ہے؟

ر۔ تشکیل جدید ، ص ۱۸۸ ، ۱۸۹ -

٧- زبور عجم (كليات اقبال فارسي) ، ص ٣٩١/ ١٠٠ -

شکست سے دو چار تھے ؛ ان میں روح تازہ پیدا کرنے کے لیے سرسید کی ہمت ، حوصلے ، تدباتر اور جوش ایمانی کو داد دینا پڑتی ہے۔ ایک باحوصلہ فرد نے ایک لشکر کا کام کیا ، بھر اس ایک فرد نے کئی افراد ہیدا کیے ، خود اپنی جگد ایک نظام شمسی بن گئے ، حضرت علامد نے جب ہوش سنبھالا تو ہر عظم کے مسلمانوں کی حالت خستہ و خراب تھی ، دلوں میں بے تابی تھی ، داوں کی اس بے تابی کو مابوسی ختم کر کے سرسید نے پیدا کیا تھا ۔ اکبر الد آبادی نے پیدا کیا تھا ، مولانا حالی نے پیدا کیا تھا ، علامہ شبلی نے پیدا کیا تھا ، پھر حضرت علامہ نے حالات کا چیانج قبول کیا اور وہ راستہ اختیار کیا جو پیفمبروں کی انتھک روح نے اختیار کیا نھا ، مراد ہے اللہ کے پیغمر اللہ کی راہ میں کبھی مایوس نہیں ہوئے ، وہ کاسیاب ہوئے یا ناکام رہے سگر اللہ کی عطا کردہ لوری ہدایات بنو آدم کی بہتری کی خاطر بنو آدم تک پہنچانے کی خاطر ہر دم سرگرم عمل رہے ، قرآن گواہ ہے کہ بارہا پیغمبر ناکام رہے ، قرآن گواہ ہے کہ بارہا پیفمبروں کو فتل کر دیا گیا ، اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا ، جنہیں اللہ کی خوشنودی حاصل کرنے کے لیے اولاد آدم کی راہ میں ایثار کرنا اور کڑیال جھیلنا ہوں وہ نہ مایوس ہونے ہیں اور نہ ادائے فرض کے احساس سے دست کش ہوتے ہیں ، ند غم کھاتے ہیں اس لر کد وہ جو کچھ بھی کرتے ہیں وہ ذاتی فتح و کاسرانی کے لیر نہیں ہوتا بلکہ وہ فقط خدا کی خوشنودی کے لیے ہوتا ہے ، پھر مایوسی کیسی ? پھر غم کیوں ؟ علامہ اقبال نے جو جو چیلنج قبول کیے تھے جن کا ذکر آنجاز مقالہ میں آ چکا ہے ۔ ۔ ۔ وہ بڑے زور دار چیلنج تھے ، ان سب کا مقابلہ بہت سے مطالب کے حصول کے لیے تھا مگر وہ سب مطالب جس آخری نقطر کے گرد گھومتے تھے وہ یہ تھا کہ آدمی صحیح معنوں میں خود شناس ہو ـ اپنا مقام پہچانے ، اور یہ جبھی ممکن تھا کہ اسے یتین ہو جائے کہ خدا کے بعد پوری کائنات آدم ہی کے لیے مسخر ہے ، وہ کائنات میں مغلوب نهين ، وه غالب ہے ، بقول حضرت علامه :

> زندگی مضمون تسخیر است و بس! آرزو انسون تسخیر است و بس!!

۱۔ اسرار خودی ، ص سم ، مس ہ

اللك كے تجربات كى بھئى ميں سے الد كزرے ، اگر كوئى فرد حق كو ہے الو اس كى حق كوئى فوق فوق كى ساتھ لين دين اور ربط و معاملہ ہى كے باعث ہو كى ، ورنہ حق كوئى شخص كى خود اپنے حق مين عض ايك خوش كانى كے درجے سے آگے اللہ بڑھے كى ، اس طرح صبر ، استغلال ، برد بارى ، ايثار ، شفقت ، غيرت اور حميت وغيره اوصاف معاشرتى زندكى ميں ميں پيدا ہو سكتے اور أبھر سكتے ہيں ۔ تارك الدليا شخص كوئى اخلاقى فود معاشرہ نہيں لهذا وہ معاشرے كے ليے مغيد نہيں ہو سكتا ہے ، ليكن يه امر بہر حال اپنى جگد واضع ہے كہ اعلى اوصاف كے نمونے يا ليكن يه امر بہر حال اپنى جگد واضع ہے كہ اعلى اوصاف كے نمونے يا ترق كے روبے افراد ہى بيدا كرتے ہيں ۔ ڈاكٹر يوسف حسين خان كى اس باب ميں رائے به ہے ؛

و تاریخ بتاتی ہے کہ سوسائٹی کی ساری الرق کا دار و مدار الفرادی شعور اور فرد کی سمی و عنل کا مرہون ِ منت رہا ہے ، اکثر اوقات خود جاعتوں کی سعی و جہد الفرادی جدت اور حوصلے پر سنعصر ہوتی ہے ، ایج اور جدت طرازی خالص انفرادی صلاحیت ہے ، جاعت تخلیق نہیں کر سکتی ، وہ زیادہ سے زیادہ استفادہ اور تقلید کر سکتی ہے ، بالعموم انفرادی جدت طرازی کے نتائج اجتماعی نوعیت اختیار کر لیتے ہیں ، سائنٹیفک ایجاد پہلر ایک شخص کرتا ہے۔ بعد میں یہ ایجاد اپنے اثرات و لتام کے اعتبار سے اجتاعی حیثیت اختیار کو لیتی ہے ، اسی طرح ممدنی قدروں کی تخلیق بھی افراد کرنے ہیں جن کی اشاعت پوری جاعت میں ہو جاتی ہے ، عرد اور غیر مشخص معاشرے نے جو افراد کا مجموعہ آج تک له کوئی سائنایفک چیز ایجاد کی اور لہ کسی تمدنی قدر کی تخدیق کی ، انفرادیت یسندی کے لزدیک فرد ہر چیز کا ہے اللہ اور معیار ہے اور زندگی کی قدروں کا تعین اسی کی ذات سے ہے ، افراد جس طرح اپنے تعلقات کو مربوط و مرتب کریں کے انہی کے تعت سوسائٹی کی شکل پیدا ہو گی ۔ افراد ہی وہ معین مرکز ہوئے بیں ، حن کے اود کرد اجتاعی تصورات و جذبات جمع ہونے ہیں ۔ ہقول ہودلیٹر'' حقیقی ترق جو اخلاق ٹرق سے عبارت ہے فرد کی ذات میں ا اور فرد کے ذریعے ہی مکن ہے۔ ا

ہر عظم کے مسلمان انیسویں صدی کے لعف آخر میں اپنی ہم جہتی

١- روح اقبال ، ٢١٦ ، ٢١٠ -

انہوں نے بہتھ ہے بھید ہا لیے تھے جو یتین کی جان اور السائیت کی آبرو ہیں اور ان بیں وہ مغت بائی جاتی تھی جو سچے یتین ، سچی انسائیت اور ستقل سچے علم کی پہچان ہے یعنی ایک پوری سلت کے تمام گہرے اور ستقل اور زندگی کو شکل بو موورت دینے والے جذبات سمٹ کر ان کے دل میں آگئے تھے اور اسے ایک ایسا نمولہ بنا دیا تھا کہ جسے دیکھ کر تاریخ کیتی ہے بال صحیح ہے ، مذہب کہتا ہے کہ بال یہی جاہے اور ہر زمانے کے لوگ کہتے ہیں کہ باری آرزو ہے کہ ہم بھی ایسے ہو جائیں'' یا

اپنے لیے تو زلاہ رہنے والے کڑوڑوں اور اربوں گزرے ہیں ۔ مگر دوسروں کے گہرے اور مستتل اور زندگی کو شکل و صورت دینے والم جذبات سمیٹ کر ''اپنے دل میں ڈال لینے والے ۔ ۔ ۔ ۔ مراد ہے دوسروں کی خاطر ، معاشرے اور انسانیت کی خاطر ۔ ۔ ۔ ولدہ وہنر والر کتنر لوگ ہوتے ہیں ؟ خود اپنی غرض کی خاطر اور تکمیل آرزو اور تحصیل ہوس میں بھی افراد میدان میں اترتے ہیں ۔ نتوحات و تسخیرات کا شوق ہورا کرتے ہیں ، لیکن ظاہر ہے کہ وہ عمل دوسروں کے درد کی ترجانی نہیں ، دوسروں کو ذوق طلب اور شوق ترقی سے ہمکنار نہیں کرتا ، افراد اپنی ہوس کو نائذ کرکے بعض اوقات اپنی ہی سوسائٹی کو ہرباد کرکے رکھ دیتے ہیں ، تماشا دکھاتے ہیں اور مداری چلے جاتے ہیں ، خون جانے ہیں السطول كا تماشا ديكه كر چنگيز صفت درندے روانه بو جاتے يي ، ان كا بھی ایک رول ہے ، وہ بھی تاریخ کے دھارے کو ستاثر کرتے ہیں ، مگر ان میں اور ایک درد مند اصلاح آموز مجاہد میں زمین و آسان کا قرق ہے ، چنگیزی فتوحات اور معاملہ ہے ، روحانی نصرتیں اور مسئلہ ہے ، روحانی نمرتیں بھی تاریخ کا دھارا موڑ دیتی ہیں اور ان نصرتوں سے سکنار ہونے والر افراد عض ممالک و اقوام کی تسخیر اور تہذیب کا ذوق پورا کریے والے ہوش کنندگان کے مقابل کم اہمیت کے مالک نہیں ہوتے ۔

یہ تو عیاں ہے کہ کوئی فرد اولاد آدم اس وقت تک واقعی فرد مفید کے طور پر تربیت یاب نہیں ہوتا جب تک وہ کسی معاشرے میں

ہ۔ اقبال جامعہ کے مصنفین کی نظر میں ، مرتبہ ڈاکٹر کربی چند ناونگ ، مکتبہ جامعہ لعیظ ، فہلی ، س مج سراج ۔

"جو گچھ قرآن سے سیری سمجھ میں آیا اس کی روح سے اسلام س انسان کی اعلاق اصلاح ہی کا داعی نہیں بلکہ عالم بشریت کی اجتاعی کی میں ایک تدریجی کہرا احساس انقلاب بھی چاہتا ہے جو اس کے سی اور اسلی نقطه لگاہ کو یکسر بلال کر اس میں خالص انسانی ضمیر کی بق کرے" ۔۔۔ انبال نے مولاا حسین احمد مدنی کے نظریہ نیت و قومیت کو یہ سبب اس کے کہ یہ جغرانیائی حد بندیوں کی طرف جاتا ہے اور مرکزی اقدار حیات کی لئی کرتا ہے ، اپنے بربان قاطع سے سر مسترد کر دیا" ۔ ا

ہنے کا سطاب یہ ہے کہ حضرت علامہ کی شخصیت جن اقدار اور نظریات ترتیب باب ہوتی تھی وہ اتنے راسخ اور مستحکم ہوگئے تھے کہ لمہ وہ عصری -ناصر جو ان اقدار اور نظریات کے مخالف تھر گویا حضرت اس کو دعوت مبازرت دے رہے تھے ، ایک عام اور معمولی شخص جو ے عقائد و تصورات کو معاشرے یا ماحول کے عقائد و مراسم سے ف دیکھتا ہے تو یا وہ اردگرد کا اثر قبول کر لیتا ہے یا پھر یہ کہ ا ایمان مجانے کے دریے رہتا ہے ، لیکن ہمض وہ افراد ہوتے ہیں جو ا ایمان مچانے با اپنی ہی روش کا دفاع کرنے کو کاف نہیں جانتے بلکہ مخالف ماحول کو مسخر کرنے کے درتے ہوئے ہیں لہذا اپنے معاشرے ، انقلاب بریا کرنے کی خاطر مصروف جہاد ہو جانے ہیں اور بھر اپنر م صمیم اور ایمان محکم کی بدولت اس جهاد میں کمی تا دم آخر نہیں نے دیتے ؛ یہی فرق ہے ایک عام صاحب ایمان میں اور ایک خاص حب ایمان میں جو مرد میدان بھی ہو - ہروئیسر بحد عبیب رقم طراز ہیں : الذا کثر اقبال کا دل چھوٹے کاموں میں لگ ہی لہ سکتا تھا اور وئی مانے یا نہ مانے اُن کا دل اپنا ہڑا کام کر بھی گیا ۔ جس شخصیت وہ خواب دیکھتے تھے اس کے اور ان کے درسیان موقع کا فرق تھا ، ں عمل کو وہ سچا سجھتر تھر وہ غور کیجیر تو ان کے اپنے کارفاموں بس دوسرا رخ ہے۔ اموں نے اپنے اندر وہ یقین پیدا کر لیا تھا جو ہا میں ایمان پھیلانا ہے اور زندگی کا سارا ہوجھ سنبھالتا ہے ، ۔ ۔ ۔ ۔

١- نقش اقبال ، مكتبد جامعه لميثل ، ديلي ، ص ١٨٣ ، ١٨٨ -

ہونے لگیں ، اور یہی عام چلن بن گیا ، اس لیے گد یہی شاہی سکہ
رواں تھا ، پھر است مسلمہ میں ہزاروں کوتاہ نظر وہ بھی تھے جو اقوام
غالب کی اس روش کے الدھے نقال بن گئے اور بنتے جا رہے تھے ، جب
مادہ پرستی ہی دین بن جائے اور روحانی معیارات ناپید ہو جائیں تو
دھریت لازماً ظہور میں آتی ہے ، حواس خمسہ سے آگے کچھ دکھائی ہی نہیں
دیتا اور حواس خمسہ بھی لذت کی حدود کے قیدی ہو کر رہ جاتے ہیں ،
غرض حضرت علامہ کو غلامی ، ہزدلی ، بے بھر نقالی ، دھریت اور
ہوس کے خلاف آوازہ بلند کرنا پڑا ، انہیں حریت کے گیت کانے پڑے ،
انہیں اخوت اور شجاعت کا درس دینا پڑا ، انہیں فقر و استفنیل کی
مستی روحوں میں راسخ کرنی پڑی ، انہیں دنیا داری کو جھنجھوڑنا پڑا ،
انہیں دینداروں کو جھنکالا پڑا ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ گویا ان کے اندر کی دنیا
ان کے باہر کی دنیا سے متصادم ہوئی اور یہ تعبادم ان کے دم آغر تک
جاری رہا ، وہ جائے تھے کہ نور و ظلمت اور خیر و شرکی یہ جنگ

ستیزہ کار رہا ہے ازل سے تا امروز چراغ مصطفوی کے شرار ہولمبیی ا

قومیت و وطنیت کا معاصر فلسفه اسلام کے عطا کردہ نظریه آخوت آدم سے صریحاً متصادم تھا۔ برعظیم پاک و ہند کے الدر بھی اور باہر بھی مسلمان اقوام اور معاشرے اس کی زد میں آ رہے تھے۔ جہاں مسلمان اکثریت میں تھے وہاں اس نظرہے سے انہیں اپنے وطن کے الدر کوئی زیادہ نقصان نہیں پہنچنا تھا لیکن تکلیف دہ امر یہ تھا کہ "امت" کا تصور دھندلا رہا تھا ، برعظم کے اندر جہاں مسلمان اقلیت میں تھے اور اسی طرح دنیا کے بعض دیگر ممالک جہاں مسلمان اقلیت میں تھے اس قومیت و وطنیت کے جدید موقف کے باعث اپنی حیثیت اور اپنے تشخص کی پامالی کے خوف سے دوجار تھے۔۔۔۔۔اسلوب احمد انصاری حضرت علامہ کے خوف سے دوجار تھے۔۔۔۔۔اسلوب احمد انصاری حضرت علامہ کے کات نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

۱۰ بانگ درا ، ص ۱۹۰۹ ، فیروز سنز ۱۹۰۹ و ۱۰ مـ

بیشہ سازی اس کے سزاج ہی کے خلاف ہے ، وغیرہ ، چنانچہ روح اسلام نا ہر تو جہاں بھی ہوگا وہاں باطل سے ، ظلمت سے ، بزدلی سے ، ہوس سے، غلامی سے دروغ و تملیق سے غرض اس عنصر ، وصف اور جوہر سے دوری ، غرت اور عداوت ہوگی جو انسانی خودی کو کمزور کرنے کا باعث ہو ، ور اس کے برعکس ہر اس وصف ، عنصر اور جوہر سے قرب ، مروت اور و سی ہوگی جو انسانی خودی کی تقویت کا سبب ہو ، ہر مثبت شے خیر لهذا روح أسلام ، اور منفي شيم شر الهذا غالف روح أسلام ، . . . . حضرت الدس وه ناریخ ساز فرد تھے جو روح اسلام سے پرتو پذیر ہوئے کے باعث سلامی قدروں کے وہردست حامی اور ترجان تھے ، اور برعکس کے دشمن ۔ حضرت علامه کی شخصیت میں اسلامی تعلیات واسخ تهیں ؛ ان کا عقیدہ تھا کہ اسلام حق ہے اور حق مغلوب نہیں ہو سکتا ، مگر جب چشم ہوش سے دیکھا تو فقط یہی نہیں کہ وہ جس وطن میں نشو و نما ہا رے تھے وہی غیر مسلموں کا غلام تھا بلکہ تقریباً پورا عالم اسلام غیروں کے پنجہ استبداد میں صیدزبوں تھا ، جنگ عظیم اول کے خاتمے پر آخری جھنڈا جو ترکوں نے اپنے کمزور اور بیار ہاتھوں میں تھام رکھا تھا وہ بھی سرنگرں ہو گیا ، برعظیم کی مسلم آبادی دوہری مصیبت میں مبتلا تھی ایک طرف انگریزی استمار تها اور دوسری طرف بندو اکثریت کا معاشی تسلط ، ہندو قوم کا تہذیبی تسلط بھی انگریز کے تہذیبی تسلط کے ساتھ ساتھ کارفرما تھا ، اس دور میں دنیا کے اندر جمہوری آواؤے بلند ہونے لکے ، ہندو قوم کے لیے یہ آوازے بڑے خوش آئیندہ تھے ، مراد یہ کہ پندوؤں کو چمہوری تغموں میں اپنی فتح کا میٹھا رس محسوس ہو رہا تھا ۔ مسابان ہورے برعظم میں چوتھانی کے قریب بھی بمشکل تھے ۔

حضرت علامہ جیسا صاحب نظر و ہصر آدمی جانتا تھا کہ غلام اقوام معاصر دور کی غالب اقوام کے نظریہ حیات اور فلسفے کے حضور میں گردن ڈال دیتی ہیں ، یہی عالم پورے مشرق کا ہوا ۔ یہی عالم پورے معاصر دور کا فلسفہ سر تا سر مادی تھا اس سے مخصوص مغربی تھاور وطنیت و قومیت ابھرا جو اسلامی روح سے متصادم تھا ۔ اقوام غالب کا یہی مخصوص فلسفہ تھا ، چنانچہ پوری دلیائے آدم ہوس کی افراتفری میں مبتلا ہو گئی ، انسانیت گوئی بامعنی کلمہ ہی تد رہا ، مراد یہ ہے کہ انسانی اقدار ہا مماد یہ جے کہ انسانی اقدار ہا اللہ فرو مال اور خواب قار و شراب

عاجرالد سمالحت نہیں کرتے ، اگر ماحول ناسلائم ہے تو دو، ماحول کے مطابق ڈھانے کے مطابق ڈھانے کے دربے رہتے ہیں۔ مگر ظاہر ہے کہ ایسے افراد از آدم تا ایندم لاکھوں کروڑوں میں ایک آدھ کی نسبت سے رونما ہوتے ہیں اور وہی ہیں جو واج جیمز کے بقول معاشرے میں کچھ ہلچل پیدا کرتے ہیں "السان کاسل" کے بارے میں ڈاکٹر یوسف حسین خان لکھتے ہیں :

"السان کامل کی سب سے بڑی خصوصیت یہ ہے کہ وہ اپنے اعجاز عمل سے تجدید حیات کرتا ہے ، اس کی فکر زندگی کے خواب پریشان کی نئی تعبیر پیش کرتی ہے ، وہ پرانی اصطلاحوں کو نئے مدی چہاتا اور حقائق کی نئی توجیہ پیش کرتا ہے ، وہ تاریخ کی تخلیقی رو کو اپنے اپنے حسب منشا جدھر چاہتا ہے موڑ لیتا ہے ، اس کے ذریعے انسانی صفات علیہ کا اظہار تاریخ میں اعلمی سیرت کی شکل میں ہوتا ہے اگرچہ وہ تاریخ کے امکانات اور تعینات سے ماورا ہوتا ہے لیکن اس کی جد و جہد اس سے ہم آہنگ ہوتی ہے ، وہ جان عالم اور جمیع موجودات کا خلاصہ ہے ، اقبال نے اس کی ذات کو "سوار اشہب دوران" اور "فروغ دیدہ امکان" سے تشبیعہ دی ہے ، اور اس کی ذات سے ایجاد و تسخیر کی بڑی امیدیں واہستہ کی ہیں، ۔ ا

ہم حضرت علامہ کو انسان کامل تو قرار دینے کی جسارت نہ کریں گے ، ہاں اتنا ضرور کہیں گے کہ وہ اپنے دور میں اس تصب العینی انسان کامل کا پرتو سا ضرور تھے ، وہ تصب العینی انسان جو اپنے ساحول کو تاہم قرمان کر لیتا ہے علامہ اقبال نے "سوار اشہب دوراں" کہا علامہ اقبال کی شخصیت کی غذا روح اسلام تھی ، وہ روح اسلام جو تور ہے لہٰذا ظلمت سے مغلوب نہیں ہوتی ، جو حریت ہے اور بندگی و غلامی کو قبول نہیں کرتی ، جو حق ہے اور باطل سے مصالحت نہیں کرتی ۔ جو تقر پسند ہے چہانچہ شکار ہوس نہیں ہوتی ، جو بلند نظر ہے لہٰذا تملیق کے سائے سے بھی دور رہتی ہے ، جو ہے باکہ ہے اس لیے روباہی اس کا شیوہ ہو ہی نہیں سکتی ، جو شاہین کی طرح بلند پرواز ہے لہٰذا خاک بازی کی اس سے توقع نہیں کی جا سکتی ، جو خار اشکاف ہے اس وجہ سے کاروباد

١- روح اقبال ، آلينه ادب ، لابور ، ص ٢٠٠٠ -

وش یا ولولے کی ایک کیفیت ہے (Tension) ، شخصیت کا وجود اسی وقت ک قائم ہے ، جب تک اس جوش یا ولولے کی کیفیت انسانیت کی سب ے بیش قیمت متاع ہے اور انسان کا فرض ہے کہ اس بات کا استام کرے له جوش یا ولولر کی اس کیفیت میں کبھی کمی پیدا له ہو ، جو چیز ں جوش یا ولولر کی کیفیت کو ہرقرار رکھ سکتی ہے ، وہی ہمیں ائے دوام بخش سکتی ہے ، مختصر یہ کہ شخصیت کے تصور کی بدولت میں ایک معیار قدر حاصل ہوتا ہے جسر کسوٹی بنا کر خیر و شر کو کھا جا سکتا ہے ، جو چیز شخصیت کو مستحکم کرے ، ولولر کو قرار رکھے وہ خس ہے ، جو چیز اس کیفیت کوکمزور کرہے ، (انسان کو ست رفتاری پر مائل کرے وہ شر ہے) ۔ ۔ ۔ ۔ شخصی بقا اسی کو حاصل رکی جو اپنی زندگی میں فکر و عمل کے ایسر طریقر اختیار کرے کہ وش اور ولولے کی کیفیت آائم رہے ، بالفاظ دیگر شخصیت ہوقرار رہے ، ۔۔۔ اگر ہارے عمل کا مقصد یہ ہو کہ شخصیت کے جوش اور ولولر ، حالت برقرار رہے تو موت کا صدمہ بھی اسے متاثر نہ کر سکے گا ، وت کے بعد ایک وقفہ البتہ ممکن ہے جسے ترآن بمید ہرزخ گھتا ہے۔ ــ ـ يه وقفه موت اور حشر اجسام كے درميان واتم ہوتا ہے اور اس تفے میں وہی انا اور ایغو باقی رہتر ہیں جو زندگی میں یہ اہتام کر لیتے ں کہ برزخ کے وقفے میں اس کی شخصیت برقرار رہے'' ۔ ا

اب ظاہر ہے کہ وہ شخص جس کے مقاصد بلند ، نصب العین ہا گیزہ ر سنزلیں دور نشین ہوں کی اس کے عزم سمکم کے پیدا کردہ ولولے میں مف آ ہی نہیں سکتا ، اس کی آرزوؤں کے سیدان بھی اس کے اقدام کی سبت سے پھیلتے چلے جانے ہیں ، بقول غالب :

#### مری رفتار سے بھاکے ہے بیاباں مجھ سے

ایسے تاریخ ساز افراد اپنی پختہ اور نصرت پسند قطرت کی بدولت اپنے المول کے پر ناموافق عنصر اور مظہر سے ٹیکرا جانے ہیں ، ان کی بدوجہد حیات ، مضمون تسخیر کی تفسیر ہوتی ہے ، وہ سامول کے ساتھ

کر لیتا ہے ، لیکن کچھ شاعر ایسے ہوتے ہیں جن کی تخلیقات حقیقی الدرونی کشمکش یا درد و غم کے بجائے محض تخیل پر مبنی ہوتی ہیں ، ایسے شعرا کی حیثیت ان باکسروں کی سی ہوتی ہے جو کسی حقیقی مد مقابل کے بجائے ہوا میں 'مکے چلاتے ہیں ، یا بھوسہ بھری کسی بوری یا مشک کی پٹائی کرتے رہتے ہیں ۔ 1

اب ظاہر ہے کہ حضرت علامہ کی شخصیت بن تعلیات پر پروان چڑھی تھی وہ ایک مضبوط و مربوط تاریخی و تہذیبی دوایت پر استوار تھیں اور پھر وہ تعلیات علامہ اقبال کے لیے بحض معاومات کہ تھیں ، وہ تعلیات ان کی واردات بن گئی تھیں بلکہ علامات حیات ، ان واردات کا چھن جانا تھا بقول مومن :

جائے خون درد ہے اب ہر رگ و بے میں ساری ! چارہ کر ہم نہیں ہونے کے جو درماں ہو گا !

چنافیہ وقت کے ساتھ ساتھ علامہ کی خود آگہی اور ساحول کی مخالفت دولوں کا شعور ہڑہتا چلا گیا ، لتیجہ یہ کہ آویزش ، کھنچاؤ اور کشمکش کی کیفیت بھی زور پکڑتی گئی ، اور یہی کھنچاؤ ان کی شاعری کے بقاء کی ضمالت تھا ، وہ محض کوئی وتنی ہیجان نہ تھا کہ شدت کم ہو جاتی اور پھر شاعر پوچھتا کہ اب کیا ارشاد کریں : سولانا حالی نے کیا خوب کہا تھا ،

اب غزل لکھیے تو کیا لکھیے غزل میں آخر! له رہی چیز وہ مضمون سجھانے والی ا

خود حضرت علامہ کو بھی اس امر کا شعور تھا کہ شخصیت تکمیل یاب کسی زوال آویزش ہی سے ہوتی ہے ۔ وہ پروفیسر نکاسن کے لام لکھتے ہیں :

"جہاں تک انسان کا تعلق ہے اس کے وجود کا فکته مرکزی شخصیت کی شکل میں ظاہر ہوتا ہے ، (اور یمی ایفو ہے) شخصیت (در اصل)

<sup>1.</sup> Perspectives in contemporary Criticism, Harper and Row, New York, London, (1958) P. 59.

ولولہ القلاب سے سرمایہ دار ہوگئی ہو۔۔۔ شیکسیٹر کا ادبی اور قئی اثر پوری السانی دنیا میں ہے مثال ہے ، مگر اس کے فن میں کوئی انقلابی پیشام نہ تھا جو داوں کو کسی فکری یا تفاریاتی نہج ہر ڈال دیتا اور دلوں میں کسی منزل کے حصول کا شوق ہے پناہ اور ولولہ وافر ہیدا کر دیتا ، شیکسیٹر کا عہد الگلستان کی فتح اور عشرت کی سرشاری کا دور تھا ، دانتے کے یہاں بھی ولواہ و انقلاب کی آلے نہیں ، یہی حال گوئٹے کا ہے ، یہی حال فدیم عہد کے شاعر لوکویشس کا ہے ، عربی شاعری میں آغاز اسلام سے لے کر آج تک اور اسی طرح فارسی شاعری میں از آغاز تا ایندم کسی شاعر ضرور اجاگر کیا مگر فردوسی کے ایک ہزار سال بعد جب ایک حقیق ضرور اجاگر کیا مگر فردوسی کے ایک ہزار سال بعد جب ایک حقیق نے انقلاب کو انقلاب کو انقلاب کو انقلاب کو با بہار فی سرمہ وغیرہ کوئی بھی مدد کو نہ چنچا ، ایرانی روح انقلاب کو یا سادق سرمہ وغیرہ کوئی بھی مدد کو نہ چنچا ، ایرانی روح انقلاب کو بھی تاریخ ساز بہاں فصاحت کلام اقبال نے مہیا کی ، زیادہ دور لہ جائے ، علامہ شریعی ہیں کے فرمودات دیکھ لیجیے ۔۔۔۔ ہم علامہ اقبال کو بھی تاریخ ساز ہیں کے فرمودات دیکھ لیجیے ۔۔۔ ۔ ہم علامہ اقبال کو بھی تاریخ ساز ہیں ۔۔۔ ۔ ہم علامہ اقبال کو بھی تاریخ ساز ہیں ۔۔ ۔ ۔ ہم علامہ اقبال کو بھی تاریخ ساز ہیں ۔۔ ۔ ۔ ہم علامہ اقبال کو بھی تاریخ ساز ہیں ۔۔ ۔ ۔ ہم علامہ اقبال کو بھی تاریخ ساز ہیں ۔۔ ۔ ۔ ہم علامہ اقبال کو بھی تاریخ ساز ہیں ۔۔ ۔ ۔ ۔ ہم علامہ اقبال کو بھی تاریخ ساز ہیں ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ہم علامہ اقبال کو بھی تاریخ ساز

ہیرو کی شخصیت اور ماحول کے ماہین جس قدر شدید اور دیرہا آویزش کارفرما رہتی ہے اتنا ہی ہیرو کا ولولہ ایک سرشاری کی کیفیت سے دوچار ہوتا ہے ، اگر ہیرو شاعر ہو تو اس کا جہاد اس کے مہدان شاعری میں جلوہ گر ہوتا ہے ، ایک عام شاعر جو کسی مفصوص مقصد یا نظریئے سے وابستہ لہ ہو اپنی پسند و فاپسند ، خوشکواری و ناکواری ، انید و پہم ، اثر افزائی اور مقبولیت بے اثری اور نامقبولیت کے تصادمات سے دوچار رہنا ہے ، وہ ہر رنگ میں شعر کہنا المقبولیت کے تصادمات سے دوچار رہنا ہے ، وہ ہر رنگ میں شعر کہنا ہے ، لیکن شخصیت کسی بلند مقصد اور نظریئے سے وابستہ ند ہوئے کے باعث وہ رنگا رنگ کا مالک تو ہو جاتا ہے مگر ہم آہنگی و ربط کی قوت سے عروم رہنا ہے ، ڈیوڈ ڈیشے (David Daiches) کچھ یوں لکھنا ہے سے عروم رہنا ہے ، ڈیوڈ ڈیشے (David Daiches) کچھ یوں لکھنا ہے ہارا بجادلہ اپنی ذات سے ہوتا ہے تو شاعری وجود میں آئی ہے ، وہ اسی نہن میں کسی صاحب نن پر دینی روایت کے اثر کا ذکر بھی کوتا ہے ۔ فیز یہ کہ جب وہ دینی روایت منتشر ہو جاتی ہے تو بھر شاعر من میں نیز یہ کہ جب وہ دینی روایت منتشر ہو جاتی ہے تو بھر شاعر من میں نیز یہ کہ جب وہ دینی روایت منتشر ہو جاتی ہے تو بھر شاعر من میں نیز یہ کہ جب وہ دینی روایت منتشر ہو جاتی ہے تو بھر شاعر من میں گین نے پہدا نئی تو ہو ہوتا ہے ، اس کا اندرونی درد ایک نئی لے پیدا

میکل کے نزدیک ایسے القلابی ہیرو خصوصاً سیاسی اور جنگی افراد ہوتے ہیں ، اس کے مقابل ولیم جیمز کے یہاں عمومیت پائی جاتی ہے۔ القلاب بہا کرنے والا شخص سیاسی ہیرو بھی ہو سکتا ہے اور عام معاشرتی مصلح بھی ، وہ مبلغ دین بھی ہو سکتا ہے ، وہ شاعر بھی ہو سکتا ہے ، ظاہر ہے کہ جو جس قدر القلاب خیز ہے وہ اتنا ہی زیادہ تاریخ ساز ہے۔ بالفاظ دیگر ہم کہ سکتے ہیں تاریج سازی افراد کرنے ہیں ، جاعتیں یا گروہ يا معاشرے نہيں كرتے ، البتہ بہ اس فيصلہ طلب رہ جاتا ہے كہ آيا وہ افراد جو اقوام کی ترق کا باعث ہوتے ہیں آیا انھیں خدا بناتا ہی اس کام کے لیر ہے ؟ اور کیا وہ اپنی خودی تعمیر کرنے کے بجائے عض مامور من الله مونے کے باعث کار بائے نمابال انجام دیتے ہیں ؟ اسی طرح وہ فارونی ، اہوجہلی اور ہامانی روحیں جو کسی سوسائٹی کی ترقی کے سدرہ بن جاتی ہیں کیا ان کی اس منفی کارگزاری کی ذمہ داری بھی عالم بالا پر عائد ہوتی ہے ؟ ۔ ۔ ۔ ورآنی تعلیات کی روشنی میں یہ بات واضع ہے کہ پیغمبروں کو اور فقط پیغمبروں کو خدا نے خاص فرض کی آرائی کے لیے مبعوث فرمایا ، باق خیر و شر کا انتساب اولاد آدم خود اپنی بست یا کم ہمتی ، اپنے اوادے کی راستی یا کجی کے مطابق کرتے ہیں ، پھر جو جس قدر موثر ہو ، منفی ہو یا مثبت ، اسی قدر وجود محسوس و ملموس ہوگا ، ہاتی بینی بینی طبقہ ، خواہ وہ خیر کی جانب ہے خواہ شر کی جانب ، معاشرے یا جاعت کے مثبت یا منفی انقلاب کے باب میں کسی اہمیت کا مالک نہیں ہوتا ۔

علامہ اقبال برعظم پاک و ہند یا آج کی اصطلاح میں جنوبی ایشیا کے علمی ، ادبی ، فکری اور سیاسی ہیرو تھے ، ان کی شخصیت بڑی تدریج کے ساتھ ارتقا یاب ہوئی ، ہم بلا خوف تردید کہہ سکتے ہیں کہ دنیا کی کسی بھی زبان میں کوئی شاعر ایسا نہیں گزرا جس کی شاعری نے استقلال کے ساتھ درجہ بدرجہ مربوط انداز میں ، عروج حاصل کیا ہو جس طرح حضرت علامہ کی شاعری نے کیا ، یہاں ہر قدم واضع ہے ، ادوار روشن میں ۔ فلوش عیاں ، ۔ ، ۔ ۔ ساتھ ہی ہم شاید یہ بھی دعوی کر سکتے ہیں کہ کسی بھی قوم میں کوئی شاعر ایسا پیدا نہیں ہوا جس نے اپنی شعری ، کہ کسی بھی قوم میں کوئی شاعر ایسا پیدا نہیں ہوا جس نے اپنی شعری ، فکاری اور فکری تابداری سے اپنی قوم ، معاشرے کے اذبان و قلوب کو اس قدر متاثر کیا ہو کہ افراد معاشرہ کی بیش قرار تعداد براء راست اس قدر متاثر کیا ہو کہ افراد معاشرہ کی بیش قرار تعداد براء راست



# علامه اقبال \_ تاریخ ساز فرد

#### يد بنور

ولیم جیمز نے ایک مقالے میں جس کا عنوان ہے ''عظیم شخصیتیں اور ان کا ماحول'' اس اس پر سیر حاصل بحث کی ہے کہ معاشرتی زندگی میں حرکت افراد پیدا کرتے ہیں ، کوئی گروہ یا پارٹی اصلاح کے دربے ہو تو وہ کامیابی سے ہمکنار ہو ہی جائے گی لیکن اگر اس پارٹی یا گروہ کو کوئی قائد میسر آ جائے تو رفتار اقدام یقیناً تیز تر ہو جاتی ہے ، اسی ضمن میں ولیم جیمز نے یہ خیال بھی ظاہر کیا ہے کہ ترق کی راہ روکنے کے معاملے میں بھی افراد کی اہمبت بہت کام کرتی ہے ، بعض اشخاص کا دباؤ پوری سوسائٹی کی راہ میں حائل ہو سکتا ہے ' ، وعلیا هذا القیاس ۔

پیگل اپنی کتاب فلسفہ تاریخ میں اس رائے کا اظہار کرتا ہے کہ کوئی مشیت السانی کاروبار حیات کو متحرک اور متغیر اور پھر ترق یاب دیکھنے کے لیے کسی لہ کسی فرد کو آلہ بنا لیتی ہے ، وہ افراد گویا اپنے دور میں کوئی مشیت کی روح یا نمائیندے یا پرتو ہوئے ہیں ، ہیگل نے سیزر ، سکندر اعظم اور نیپولین وغیرہ کی مثال دی ہے ، اور پھر جب کوئی مشیت ان افراد سے مطلوبہ کام لے لیتی ہے تو انہیں اُٹھا کر پھینک دیتی ہے جیسے پھل کا گودا نکال لینے کے بعد چھلکے یا خول کو پھینک دیا جاتا ہے ، وہ افراد عموماً زیادہ عمر بھی نہیں یائے ، سکندر کی طرح مردرہ سینٹ میں تشریف لر جانے ہیں یا نیپولین کی طرح جزیرہ سینٹ میں تشریف لر جانے ہیں یا

<sup>2.</sup> Philosophy of History, Dover Publications Inc N. York (1956) P. 31.



Selected Papers on Philosophy, J. M. Dent and Sons Ltd. N. York P. 188.

ئہ او بے ما لہ ما ہے او اچہ حال است قراق ما قراق الدر وصال است!

"ليہ او نے لہ ما ہے او"

یمی وہ مقام قضیلت ہشر ہے جس کو ذہن میں رکھ کر علامہ نے ہمیں خبردار کیا ہے کہ :

با خبر شو از مقام آدسی ۲۱

آدست احترام آدمي

۱- کلیات اقبال حصد فارسی زبور عجم ص ۱۵۵/۵۵۹ ۲ مرد کیات اقبال حصد فارسی جاویه فامد ص ۱۵۵/۵۵۳

نادان انین به تاثیر انلاک

تیرا زماله ، تاثیر تیری ا

ایسا جنوں بھی دیکھا ہے میں نے جس نے سبے ہیں تقدیر کے چاکا

اگر مقصود کل میں ہوں تو بجھ سے ماورا گیا ہے ؟ مرے بنگامہ بائے نو بنو کی انتہا کیا ہے ؟؟

ہنگامہ ہائے لو بنو کسی طلب کی دلیل ہے جو حصول کی منزل تک نہ پہنچی ہو۔ اگر انسان اپنا مقصود آپ ہی ہوتا تو لازم تھا کہ خود کو پاکر اُپر سکون ہو جاتا لیکن اگر اس کے باوجود انسان کو اطبینان میسر نہیں تو ثابت ہے کہ اس سے آگے بھی کوئی منزل ہے۔ اور وہ منزل سوائے ذات و صفات باری تعالٰی کے اور کون سی ہو سکتی ہے ؟ مختصر طور پر ہم یوں کہ سکتے ہیں کہ تمام سلسلہ کن فکال کا مقصود مختصر طور پر ہم یوں کہ سکتے ہیں کہ تمام سلسلہ کن فکال کا مقصود کی عظمت کا اللہ تعالٰی ہے۔ ہشر کی عظمت کا اللہ تعالٰی سے کئ کر علامہ کے ہاں کوئی تعمور نہیں ملتا۔

### "نع مارا در فراق او عيارے"

انسان اُس ذات ہاک سے دور ہوکر اپنی تدر و قیمت کھو بیٹھتا ہے مگر ساتھ ہی ساتھ اس بات کو بھی علامہ فراموش نہیں کرنے کہ :

''نه او را بے وصال ما قرار ہے''

اگر صورت احوال یہ ہے کہ نہ انسان بغیر خدا کے رہ سکتا ہے اور نہ خداکو انسان کے بغیر قرار ملتا تو پھر قراق اور وصال کی نوعیت کیا ہے ؟؟

۱- کلیات اقبال حصد اردو ضرب کلیم ص ۱۱۳/۵۵۵ - ۲ کلیات اقبال حصد اردو ارمقان حجاز ص ۱۹۶/۰۵

تو اے اسیر مگان الامکان سے دور نہیں ا وہ جلوہ کاہ ترے خاکدان سے دور نہیں ا

جہاں تمام ہے میراث مرد مومن کی میرے کلام پہ حجت ہے لکتہ لولاک ا

بعض جگہ جہاں انہوں نے انسانی ارتقاء کی جہت کو واضح کرا چاہا ہے۔ اس افتی نہیں بلکہ صعودی دکھایا ہے۔ اس راہ میں آنے والے مراتب کی ترتیب یہ ہے :-

(الف) عالم رنگ ہو۔ (ب) سلائکہ (ج) انسان (د) خدا

سنجھ رہے ہیں وہ یورپ کو ہم جوار اپنا سنارے جن کے لشیمن سے ہیں زیادہ قریب ا<sup>۳</sup>

سکھلائی فرشتوں کو آدم کی تڑپ اس نے آدم کو سکھانا ہے آداب خداوندی ا

اگر سمت درست نه رہے تو ممام کوشش منٹی اثرات مرتب کرنے لگنی 
ہیں ہلکہ جدوجہدگی رفتار کو جس قدر تیز کیا جائے اسی قدر انسان
اپنی منزل سے دور ہوتا چلا جاتا ہے۔ علامہ نے جب اہل وطن کو
یورپ کی سمت میں رواں دواں دیکھا تو انہیں یاد دلانا پڑا اور ہار بار
یاد دلانا پڑا کہ یورپ کے مقابلے میں ستارے ان کے نشیمن سے قریب تر
ہیں ۔ یہ بال جبریل کی آخری غزل کا شعر ہے ۔ بال جبریل کے بعد اسی
عنوان سے متملق ضرب کام کی غزلوں میں سے ایک دو شعروں کا اور ان
کے تصور عظمت آدم کے خدو خال کو مزید تکھارنے کے لیے ارمغان حجاز
سے دو تین فارسی کے اشعار کا حوالہ منید رہے گا۔

ر کیات اقبال حصد اردو بال جبریل ص ۱۹۳۸. ۵ ۲- ایضاً ص ۱۵۹/۵۹ سد ایضاً ص ۱۵۹/۵۱ ۱۰- ایضاً ص ۱۶۳۱ ۵

141

د ہے جس میں انسان روح کی طرح کار قرما ہے۔ تیسرے یہ کہ لہ فی افعالم آب و خاک و باد'' سے انسان برتر ہے بلکہ ملائکہ پر بھی ہے برتری حاصل ہے۔

اگرچہ اس قسم کے تمام کلام میں بظاہر اللہ تمالی کے حضور لہجے ، شوخی کا گان گزرتا ہے۔ شاید اسی سے دھوکہ کھا کر ہمض لوگوں ، یہ قرض کر لیا ہے یا اپنے کسی مفروضے کی علامہ سے تصدیق حاصل رقا چاہی ہے کہ وہ انسان کو اللہ تمالیٰ کے بالمقابل کھڑا کرکے امت کا تاج انسان کے سر پر رکھ دیتے ہیں ۔ لیکن جب ہم (جیسے کہ کرنا گیا ہے) اپنے احساس افتخار کی گرفت سے نکل کو علامہ کے ناز کا ٹھنڈے دل سے تجزیہ کرتے ہیں اور ان کے افکار کو جزوی طور دیکھنے کی جگہ ان کی کلی تعلیات کی روشنی میں سمجھنے کی کوشش رئے ہیں تو پتہ چلتا ہےکہ علامہ کا عظمت بشر کا تعبور قرب و حضوری ری تعالیٰ کی اساس پر قائم ہے ۔ انسان کے پیکر خاکی میں قابل توجہ رئی داریک شے " ہے جو خدا کی ہے اور جس کی لکھبانی السان کو سان بناتی ہے اگرچہ یہ کام بہت مشکل بھی ہے ۔

اس پیکر خاکی میں اک شے ہے، سو وہ ٹیری میرے لیے مشکل ہے اس شے کی نکہبانی اا

سانی برتری کی یہ اساس اور بھی واضح ہو جاتی ہے جب ہم علامہ کے ں قسم کے اشعار سامنے رکھتے ہیں :-

یہ بندگی خدائی ، وہ بندگی گدائی یا بندۂ غدا بن ، یا بندۂ زمالہ ؟

ال انسان کی بڑائی کو علامہ نے واضح طور پر اس کے ''بندۂ غدا''
وئے پر منعصر کر دیا ہے -

رے بر سی سلسلے کے کچھ اور اشعار دیکھیے:

ہے ذوق تملی بھی اسی خاک میں پنہاں غافل! تو لرا صاحب ادراک نہیں ہے ا<sup>۳</sup>

<sup>1-</sup> كيات اقبال عمد اردو بال جبريل ص ١٩/٣١١ بـ ايضاً ص ١٩/٣٧٥

عالم آب و شاک و باد! سترعیاں ہے تو گہ میں؟ وہ جو نظر سے ہے نہاں اس کا جہاں ہے توکہ میں؟!

تعبور وار، غریب الدیار ہوں، لیکن ترا غراب فرشتے نہ کر سکے آباد ۲۱

مقام شوق تبرمے قدسیوں کے بس کا نہیں انہیں انہیں کا کام ہے یہ جن کے حوصلے ہیں زیاد ا

له کر تفلید اے جبریل میرے جنب و مستی کی تن آساں عرشیوں کو ذکر و تسبیح و طواف اوالی!"

مرے خاک و خوں سے تو نے یہ جہاں کیا ہے پیدا صلع شہید کیا ہے ؟ لب و تاب جاوداند! ه

عشق کی اک جست نے طے کر دیا قصد عمام اس زمین و آساں کو بیکراں سمجھا تھا میں ا

علامہ کے پیش نظر اب عظمت ہشر کے تین زاویے ہیں۔ ایک تو السان کی یہ حیثیت و اہمیت کہ اسی کے دم سے سلسلہ تفنیق میں آب و تاب اور رونق ہے۔ دوسرے یہ کہ عالم خارج یا علامہ کی اصطلاح میں عالم رنگ و 'بو انسان کے بالعقابل کوئی حیثیت تہیں رکھتا۔ وہ ایک ایسا

و- كليات اقبال حصد اردو بال جبريل ص ٢٨/٣٠٠

٣٠ ايضاً ص ٢٠٠٠

٣- ايضاً ص ٢٠٠٠

هـ ايضاً ص ١٥/٣٠٠

ہ۔ ایشاً ص ہ،۳/۳۲

ود ايماً ص و والمرو

جہاں تک ہال جبریل کی غزلوں کا تعلق ہے ان میں علامہ کے یہاں يهلر سے موجود عظمت بشر کے احساس میں مزید فکری بلوغت کے آثار عمایاں ہوئے ہیں ـ ساتھ ہی خود اعتادی کا ایک ایسا لبجہ ابھر آیا ہے جیسے علامہ اس عہد تک اپنے انکار و خیالات کی مکمل تنظم کر چکے مول - بال جبر بل مين السان كا سينه أسرار حيات و كائنات كا صرف امن نہیں بلکہ خود ایک اسرار ہے جس کو سینہ کائنات میں محفوظ کر دیا گیا ہو ۔ وہ اب اسے صرف ڈھونڈنے والا نہیں بلکہ ڈھونڈا جانے والا بھی ہے۔ وہ منتظر بھی ہے۔ اس کی رسائی عالم جذب و مستی میں صفات ابت کدے سے آگے حریم ذات تک بھی مکن ہو گئی ہے۔ جب وہ عاشقانہ حوصلہ سندی کو کام میں لاتا ہے تو دل وجود کو چبر کر آگے گزر جاتا ہے یہ حوصلہ مندی بال جبریل کی پہلی غزل ہی میں ہمیں متوجہ کر لیتی ہے ۔ علامہ کی لے کاری میں جال ہر بتدریج جلال عالب نظر آنا ہے۔ انفعالیت بتدریج فعالیت کو جگہ دے رہی ہے۔ ان کے لہجے میں غلامانہ شائستگی کی جگہ آزاد فرد کا اعتاد جھلکنے لگا ہے۔ یوں تو یر شعور اسلامی تعلیات اور بالخصوص مونیاله مابعدالطبیعات کے حوالے سے پہلے بھی ان کی غزل میں موجود رہا ہے کہ عالم وجود کی تمام گہا گہم، اور ساری روئقیں انسان ہی کے دم قدم سے ہیں لیکن اس مرحلے میں یتین کی یہ سطح پختہ تر اور بلند تر ہو گئی ہے۔

کچھ نمونے ملاحظہ ہوں :

میری نوائے شوق سے شور حریم ذات میں ا

میری نگاہ سے خلل تیری تجلیات میں ا

میری فغال سے رستخیز کعبہ و سومتات میں ا

اسی کوکب کی تابانی سے ہے تیرا جہاں روشن زوال آدم خاکی زیاں تیرا ہے یا میرا ۲۹

<sup>1-</sup> كليات البال معمد اردو بال جبريل ص 170ه/٥ ٢- ايضاً ص 1/19٨

تو صاف ظاہر ہو جاتا ہے کہ علامہ انسان کی عظمت کا شعور رکھنے کے مرحلے سے آگے گزر کر اس عظمت کی طرف اپنے دور کو متوجہ کر کے انسان اور بالخصوص بندی مسلمان کو خود اعتادی کی راہ پر ڈالنا چاہتے ہیں ۔ یہ وہ دور ہے جس میں علامہ ''بندی بین ہم وطن ہے ہندوستاں ہارا'' سے ''مسلم ہیں ہم وطن ہے سارا جہاں ہارا'' تک آ بہنچے تھے ۔

مرا ساز اگرچہ ستم رسیدۂ زخمہ ہائے عجم رہا ۔ وہ شہید ذوق ولا ہوں میں کہ نوامری عربی رہی ا

یہ علامہ کی اس غزل کا آغری شعر ہے جو انہوں نے سراج دکنی کی مشہور غزل :

النمبر تمیر عشق سن - - " کی زمین میں کہی ہے - مگر سراج دکنی کی غزل اور علامہ کی غزل میں ارق سکر و عو کا ہے - سراج نے جس سکر اور جذب و مستی کو اپنی غزل میں معفوظ کیا ہے ، علامہ کی غزل میں اس کی جگہ صحو کی حالت ہے ، ہوشمندی ہے - اور تفع نقصان کی اجتاعی سطح کا شعور ہے - سراج ہی کی بحر میں علامہ کی ایک اور غزل ہڑی مقبول ہے :

## "كبهى أے حيقت منتظر نظر آ لباس مجاز ميں"

اگرچہ اس میں ردیف تافیہ غتلف ہے تاہم اس سے اتنا اندازہ ضرور ہوتا ہے کہ سراج دکنی کی غزل اس عہد تک بلکہ اس کے بہت بعد تک بھی اپنے جذب و جنون کی وجہ سے علامہ کی شخصیت کے کسی ایک عنصر کو گرفت میں لے رہی ہے ۔ اس سے یہ بھی ہتہ چلتا ہے کہ علامہ کا رشتہ صوفیاتہ الداز فکر سے قائم ہے ۔ بالخصوص ''انسان کامل'' کے حوالے سے یہ بات بڑے وثوق سے کہی جا سکتی ہے ۔ اس دور تک علامہ کا تصور عظمت بشر خودی سے آگے بڑھ کر نے خودی تک آ چنجا ہے ۔ عظمت بشر کا انفرادی سطح پر بین اب اجتاعی سطح پر ملی اور قومی خودی تک آپئی حدود کو پھیلا رہا ہے ۔

۱- کلیات اقبال حصد اردو بالک درا س : ۲۸۲

سے ماوراء ہونے کے امکانات کو بیان کیا ہے۔ جبکہ دوسرے شعر میں علامہ نے بندوں سے بیار کو (جو بالواسطہ طور پر خدا بی سے بیار کی ایک صورت ہے) عبادت کا درجہ ہی نہیں دیا بلکہ افضل درجے کی عبادت قرار دیا ہے۔ البتہ بیار کے قابل بندوں کی ایک شناخت بھی بتا دی ہے کہ وہ 'فخدا کے بندے'' ہوں (عبدہ) نہ کہ صرف عبد۔ خدا کی بہ بالواسطہ عبت ذہن کو غالب کے اس شعر کی طرف لے جاتی ہے جس میں ندم دوست سے بوئے دوست کا نشان پا گر بندگئی ہو تراب کو بمنزلہ بندگی حق قرار دیا گیا ہے۔ علامہ خدا کے بندوں سے بیار کرنے والوں کی غلامی کا اعتراف کرتے ہوئے بیک وقت صعودی و ٹزولی دونوں جنہوں میں ذہنی تمرک کا اشارہ دیتے ہیں۔ ایک بندے سے خدا کی طرف اور دوسری خدا سے بندے کی طرف۔

بانگ دراکا تیسرا حصہ جو ۱۹۰۸ کے بعد کے کلام پر مشتمل ہے اس میں فکری و فنی پختگ نے علامتی انداز اختیار کر لیا ہے ۔ بے ساختگ کی صفت مزید ابھر آئی ہے ۔ اس حصے میں طور ۔ شعله سینائی ۔ ساز ۔ لے ۔ نغمہ وغیرہ انفاظ علامتی مفہوم رکھتے ہیں ۔ اگر اسی علامتی اسلوب میں ہات کی جائے تو کہا جا سکتا ہے کہ اس دور میں علامہ کی سوچ "پروانے" ہے "جکنو" تک کا سفر طے کر آئی ہے ۔ گویا اب علامہ اپنے آپ سے باہر کسی روشنی کی جائب لپکنے کی جگہ اسی روشنی کو اپنے الدر جذب کر کے انسان کو طالب اور عب کی جائے مطلوب اور عبوب کی سطح پر محسوس کرنے لگے ہیں ۔

کب تلک طور پر دربوزہ کری مثل کایم! اپنی ہستی سے عیاں شعلہ سینائی کرا

یہ شعر علامہ کے ذہنی سفر میں بہت اہم موڑ کی حیثیت رکھتا ہے ۔ اسی طرح جب وہ کہتے ہیں :

> کیوں ساڑ کے پردے میں مستور ہو لے تیری تو نفسہ ونکیں ہے ، ہر گوش یہ عرباں ہو؟

<sup>،</sup> کلیات اقبال حصد اردو بانک درا ص : ۹ م ۲ م م ایناً ص : ۹ م ۲ م م ۲ م م ۲ م م ۲ م م ۲ م م ۲ م م ۲ م م م م م م

# ہ کبھی اپنا بھی نظارہ کیا ہے تو نے اے مجنوں ؟ کہ لیالی کی طرح تو خود بھی ہے مصل نشینوں میں!

ہ جائے حیرت ہے ہرا سارے ڈسانے کا ہوں میں عبد کو یہ خلعت شرافت کا عطا کیونکر ہوا ؟؟

پہلے دولوں شعروں میں بظاہر کچھ نہ ہونے کے باوجود السان کی وسعتوں کو زمین سے آسان تک اور صحرا سے گازار تک محسوس کیا گیا ہے۔

ٹیسرے اور چوتھے شعر میں سے ٹیسرے شعر میں السانی شرف کو اس
ہات پر منحصر قرار دنے جانے کا اشارہ ہے کہ السان کا دل اللہ تعالٰی
کے جلوؤں کا امین ہے۔ جبکہ چوتھے شعر میں وحدت الوجودی ذائقہ زیادہ
ممایاں ہے۔ شاعر نے عظمت بشر کو اس الوہی عنصر کے حوالے سے
ادراک کیا ہے جو اس کے الدر ازل سے ودیعت کر دیا گیا تھا۔ پانچویں
شعر میں السان کے موجودہ زوال کے باوجود اس کے اشرف المخلوقات
ہونے پر حیرت کا اظہار کیا گیا ہے۔

بالگ درا ہی کے دوسرے حصے میں جو ۱۹۰۵ سے ۱۹۰۸ تک کے کلام پر مشتمل ہے ، عظمت بشر کے اعتراف کا الداز یہ ہے :۔

کہاں کا آنا ، کہاں کا جانا ، فریب ہے امتیاز عقبلی بمود ہر شے میں ہے ، ہاری کہیں ہارا وطن نہیں ہے

خدا کے عاشق تو ہیں ہزاروں ، ہنوں میں پھرنے ہیں مارے مارے م میں اس کا بندہ بنوں گا جس کو خدا کے بندوں سے بیار ہوگا

پہلے شعر میں شاعر نے وحدت الوجود کے نواح میں رہتے ہوئے انسان کے نوری جوہر کے حوالے سے ہر شے میں اس (انسان) کی نمود کا اعلان کرکے عقبلی اور سے وطنی کی تراکیب و اصطلاحات میں السان کے زمان و سکان

<sup>۔</sup> کلیات اقبال حصہ اردو بانگ درا ص : ۲۰۰۰ ۲- ایضاً ص : ۱۰۰۰

ہے۔ ایشاً ص : ۱۳۱

هبوط آدم کا وہ تصور جو عہد نامہ عیتی کے اثر سے اسلامی روایات میں در آیا ہے ، انسان کی تنفیص کرتا ہے (علامہ اس سے الکار کرتے ہیں ۔ ان کے تزدیک) ''اس کا اشارہ اس تغیر کی طرف ہے جو شعور کی صاف اور سادہ حالت میں شعور ذات کی اولیں جھلک سے اس نے اپنے افدر محسوس کیا ۔ وہ خواب قطرت سے بیدار ہوا اور اس نے سمجھا کہ اس کی حیثیت خود بھی اپنی جگہ پر ایک سبب (علت) کی ہے''ا ۔

یوں تو علامہ اتبال کے خطبات اور دیگر شعری و نثری تعبالیف میں عظمت بشر سے متعلق جگہ جگہ اشارات موجود ہیں لیکن ہارا یہ مطالعہ چونکہ اردو غزل کے حوالے سے اس کے جو خدوخال سامنے آتے ہیں ان کی شناخت اور ان کے مآخذات کا الداؤہ کرنے کے لیے اس قدر اقتباسات کافی ہیں ۔اب ہم عظمت بشر کے سلسلے سی علامہ کی اُردو غزل کا براہ راست مطالعہ کرتے ہیں :

بانگ درا کے ابتدائی حصے میں علامہ کا انداز یہ رہا ہے :-

وہ مشت خاک ہوں نیض پریشانی سے صحرا ہوں
 لہ ہوچھو میری وسعت کی زمیں سے آ۔اں تک ہے۔

ہ وہ میکش ہوں فروغ سے سے خودگلزار بن جاؤں ہوائے کل فراق ساق نا سہرباں تک ہے۔

س حقیقت اپنی آنکھوں ہر نمایاں جب ہوئی اپنی مکان نکلا ہارے خاتھ دل کے مکینوں میں ا

<sup>1-</sup> تشكيل جديد النهيات اسلاميه - ترجمه و حواشي سيد لذير ليازي برم اقبال لابور ١٩٥٨ء - ص ١٢٨

ب. کلیات اقبال اردو ، حصد بانک درا ص ۱۰۰ سد ایضاً ص ۱۰۰

پیکر از ما بست شد نے ما از و باده از ماست شد نے ما از و

یہ تمام بحث تیسرے خطبے میں ہے۔ اسی خطبہ کے صفحہ ، ۱۱ پر مزید لکھا ہے :-

"ہزم ہستی میں ہر کہیں خودی ہی کا نغمہ لعظہ بہ لعظہ تیز ہو رہا ہے اور ذات السان میں اپنی معراج کمال تک پہنچ جاتا ہے۔ قرآن مجید نے بھی اسی لیے حقیقت مطاقہ کو انسان کی رگ جان سے قریب تر ٹھہرایا ہے! ۔ کیونکہ یہ حیات الٰہیہ ہی کا سیل ہے جو ہارے وجود کا سر چشمہ سے اور جس میں ہم موتیوں کی طرح پیدا ہوئے اور زندگی بسر کرتے ہیں" خطبہ اول بعنوان "علم اور مذہبی مشاہدات" کے صفحہ ۱ پر علامہ لقد خلقناء الانسان تی احسن تقویم ، ثم رد دانا اسفل سافلین " ، کے علامہ لقد خلقناء الانسان تی احسن تقویم ، ثم رد دانا اسفل سافلین " ، کے سوالے سے انسان کی عظمت کے ساتھ ساتھ اس کے آس پاس منالف قوتوں کے حمار کا ذکر کرتے ہوئے کہتے ہیں ہے۔

''جس کو اپنی سب خامیوں کے ہاوچود نظرت پر تفوق حاصل ہے کیولکہ اس کی ذات ایک زہردست امالت کی حامل ہے ۔ وہ امالت جس کے متعلق قرآن مجید کا ارشاد ہے کہ اسے آسانوں ، زمین اور پہاڑوں تک بے اٹھانے سے انکار کر دیا تھا '''

اس کے بعد اس خطبے کے آغاز ہی میں ، جس کا موضوع "خودی ، جبر و قدر ، حیات بعد الموت" ہے ، علامہ فرمانے ہیں :

"چنانچہ تین باتیں از روئے قرآن ہارے سامنے آتی ہیں اول یہ کہ انسان اللہ تعالی کا ہر گزیدہ ہے"۔ ثانیاً یہ کہ باوجود اپنی خامیوں کے وہ خلیفت اللہ فی الارض ہے ۔ ثالثاً یہ کہ وہ ایک آزاد شخصیت کا امین ہے۔ جس کو اس نے خود اپنے آپ کو خطرے میں ڈال کر قبول کیا"

۱۸۶: ۲ ۱۶: ۱۸۹: ۲

ب ايشاً ٩٥: ٣٠ ه ٢٠ ايشاً ٣٠: ٧٤

ا ایضاً ۲: ۲۰ ایضاً ۲: ۳۰

''امر'' انسانی انا کا اللہ تعالیٰ سے واضح کرتا ہے۔ اس تعلیٰ کی صحیح نوعیت کی وضاحت کرنا بہت مشکل ہے اور اس مشکل کو مولانا رومی سے بڑھ کر کوئی حل نہیں کر سکتا۔

(اس کے بعد علامہ نے مولالا رومی کا یہ شعر دیا ہے)

اتعبال ہے تغیل ہے قیاس هست رب الناس را با جانی ناس آ اس تمام بحث میں علامہ نے بندے اور خدا کے باہمی رشتے کی نوعیت کو بیان کرنے کی مشکلات کا اعتراف کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ غدا اور بندے کے تعلق کی سطح بہر طور وہ نہیں جر خدا اور مادی کائنات کے تعلق کی ہے۔ اس طرح گویا کائنات اور اس کی ہر شے پر انسان کی فضیلت طے ہو جاتی ہے۔

اس فغیلت کی اساس اس عقیدے پر قائم ہے کہ تمام فغیلتوں کا مالک و خالق اپنی ذات میں صرف اللہ تعالیٰ ہے۔ چنانچہ پر وہ شے جو اس سے جتنی قریب ہے اتنی اعلیٰ و بر تر ہے اور اسی طرح پر وہ شے جو اس کی ذات پاک سے جتنی دور ہے اتنی اسفل اور گمتر ہے۔ اگر تو السان محض جسم سے عبارت ہے تو وہ بھی کائنات کی ان گنت اشیاء میں السان محض جسم سے عبارت ہے ۔ السان کو 'نطق'' کے معنوی دائرے سے محرف ایک ''شے'' ہے ۔ السان کو 'نطق'' کے معنوی دائرے سے لکال کر ''امر'' کی حدود میں داخل کر دینے والی چیز ''روح'' ہے۔ جس کو ''روحی'' کہہ کر اللہ تعالیٰی نے اس کی نسبت اپنے ساتھ قائم کر دی ہے ۔ بعض اوقات خیال گزرتا ہے کہ علامہ نے جس شے کو ''خودی'' کہا ہے وہ بھی کہیں اسی لفظ کی معنوی حدود میں تو داخل نہیں ؟ علامہ بحث کے دوران السانی برتری کی بنیاد اسی الوہی عنصر پر اٹھاتے ہیں ۔ بحث کے دوران السانی برتری کی بنیاد اسی الوہی عنصر پر اٹھاتے ہیں ۔ اس سلسلے میں انہوں نے ایک بار بھر مولانا رومی کی گواہی پیش کی ہواس سلسلے میں انہوں نے ایک بار بھر مولانا رومی کی گواہی پیش کی ہواس سلسلے میں انہوں میں موجود وہ لورانی حقیقت ہے جس سے خارجی بیکر باکم اس کے بطون میں موجود وہ لورانی حقیقت ہے جس سے خارجی پیکر الہمت'' کی صفت سے موصوف ہوتا ہے۔

و- قرآن پاک عو-۵۸

<sup>110 - 117</sup> wis-"Thoughts and Reflections" --

پ۔ قرآن پاک ۱۵: ۲۸ ۲۹: ۲۸

خواہشی چھین لی۔ اس میں شک نہیں کہ خود علامہ نے بھی جب ان سے اس کا اردو ترجمہ چھاہنے کی خواہش کا اظہار کیا گیا ۔ کچھ اسی قسم کا تاثر دیا تھا مگر جیسے کہ پہلے کہا جا چکا ہے علامہ کے ہمض تصورات ہالگ درا سے ارمغان حجاز کے دور تک مستحکم رہے اور انہی میں سے ایک ان کا عظمت بشر کا تمبور تھا ۔ اس تعبور میں موجود بہت سے عناصر کو اس مقالر میں شناخت کیا جا سکتا ہے ۔

علامہ کے تصور السان کامل کے مآغذات کی تلاش میں ہمیں دور جانے کی ضرورت نہیں ۔ خود علامہ اقبال کی گراہی پیش کی جا سکتی ہے ۔ مثلاً میک ٹیکرٹ پر لکھے گئے مقالے میں انہوں نے یہ کہہ کر بہت سی غلط قہمیوں کو دور کر دیا ہے کہ ان کا تعبور مرد کامل لطشے کی جگہ صوقیائے اسلام سے ماخوذ ہے اور اس سلسلے میں الجیلی پر لکھے گئے مقالے کو ثبوت کے طور پر پیش کیا ہے۔ میک ٹیکرٹ کے فلسفے پر علامہ کا یہ مقالہ جون ہموہ وہ میں چھھا ۔ اسی طرح ڈاکٹر لکلسن کو ایک خط میں آپ نے اسی الجیلی پر لکھے گئے مقالے کا حوالہ دیا ہے اور اسے اس بات کی دلیل کے طور پر پیش کیا ہے کہ ان کا تصور مرد کامل میں قبلے اسلام سے ماخوذ ہے نہ کہ نطشے کے "سپر مین" سے ۔ یہ خط مہوفیائے اسلام سے ماخوذ ہے نہ کہ نطشے کے "سپر مین" سے ۔ یہ خط مہوفیائے اسلام سے ماخوذ ہے نہ کہ نطشے کے "سپر مین" سے ۔ یہ خط

علامه کے تصور عظمت بشرکی مزید بہتر تنہیم کے لیے بعض دیگر القباسات کو بھی سامنے رکھنا مفید رہے گا۔ مثلاً Self in the Pattison" کے عنوان سے علامہ نے جو مقالہ لکھا اس میں "Self in the "Pringle" کے حوالے سے کہا ہے کہ انگریزی زبان میں دلیا اور انسان دونوں کی تخلیق اور اللہ تعالیٰ سے انسانی انا کا رشتہ واضح کرنے کے لیے صرف ایک لفظ "Creation" ہے جبکہ عربی زبان اس سلسلے میں زیادہ خوش قسمت واقع ہوئی ہے کیولکہ اس کے پاس اس مفہوم کے اظہار کے لیے دو لفظ ہیں : "خلق" اور "ام" ۔ پہلا لفظ قرآن پاک میں مادی لیے دو لفظ ہیں : "خلق" اور "ام" ۔ پہلا لفظ قرآن پاک میں مادی

<sup>&</sup>quot;Thoughts and Reflections of Iqbal" by Syed -1
Abdul Vahid Printed by Sh. M, Ashraf Lahore 1964--P. 93

تمر اور لوگ دعا و برکت کے لیے ان کی طرف رجوع کرنے تھے۔ گهر کا پورا ماحول مذہبی صوفیانہ ماحول تھا جس میں تلاوت کلام پاک کی گویخ پر وقت سنائی دیتی تھی۔ یہ تمام فضا اپنے اندر یہ صلاحیت رکھتی تھے، کہ علامہ کے خیالات میں انسان کامل کے تصورکو راسخ کر دے ۔ جس تسور کی پرورش آفتاب نبوت کی ضیا پاشیوں کا صدقہ تھی ۔ (علامہ کی رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت ، ایک مسلمہ حقیقت ہے۔ اور معبوب ، محب کے تصورات کو جس طرح اپنے رنگ میں رفک لیتا ہے وہ ایک مسلمه نفسیاتی کلید ہے) چنانچہ یہ جملہ داخلی و خارجی محرکات اس بات کا تقاضا کرنے تھے کہ (۱) انسان کی برتری کو دیگر جملہ محلوقات کے مقابلے میں فکری سطح پر ثابت کیا جائے۔ (۲) انسان میں فطری طور پر موجود جذبه النخاركو ثهيك سمت مين آكے بڑهايا جائے \_ پهر جس طرح علامه كے كوائف كا تقاضا تهاكم ان كا تصور انسان كامل قرآن ياك كي تعليات يسم ابھرنے والی خلیفہ اللہ فی الارض کی بشارت اور سیرت رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے روشنی اکتساب کرے ۔ اس طرح گھر کی فضاکا ایک تقاضا یہ بھی تھا کہ علامہ تصوف میں پہلے سے موجود و متشکل تصور انسان کاسل سے ، جو شیخ محی الدبن ابن العربی کے باں "حقیقت محمدید" کی اصطلاح سے موسوم ہوا ، اپنے ذہن میں بننے والے مرد کاسل کے ببولے کی فکری سطح پر تصدیق حاصل کرمے ۔ اس کا ثبوت علامہ کا وہ مقالہ ہے جو ستائیس صفحات پر مشتمل ہے اور . . ۹ ، ء میں چھپ چکا ہے ۔ اس مقالرکا عنوان تها :

"The Doctrine of Absolute unity as expounded by Abdul Karim Al-Jili"

عبدالكريم الجيل كا تصور انسان كامل شيخ مى الدين ابن العربي كے حقیقت محمدید كے تصور ہى كا عكس ہے ۔ علامہ اقبال كے اپنے بقول بهى مقالم ان كے بى ابچ ۔ ڈى كے مقالم كى بنیاد بنا ۔ علامہ كا ڈاكٹریٹ كا يہ مقالم جب الكريزى اور اردو دونوں زبانوں میں چهها تو اس ابتدائیہ میں پروفیسر ایم ۔ ایم ۔ شریف نے یہ لكھ گر كه : "اگر علامہ اقبال كو اپنے اس مقالم میں ترمیم كا موقع ملتا تو وہ شاید عنف انداز میں اپنے كو اپنے اس مقالم كر يہ پہنچنے كى گوا

تیسر مے اس موضوع کے ساتھ علاسہ کے لگاؤ کا اندازہ اس طرح بھی کرنا چاہیر کہ یہ اگر واحد نہیں تو ان چند کنے چنے موضوعات میں سے ایک ہے جو ایک نہ ٹوٹنے والے آسلسل کے ساتھ بانگ درا سے لیے کو ارمغان حجاز تک ہرابر سوجود رہے ہیں۔ اس خصوصی لگاؤ کے جو خارجی محرکات علامہ کے آس یاس بھیلی ہوئی زندگی میں نظر آسے ہیں ان کا مشاہدہ ہم ہر صنیں کے نسبتاً محدود دائرے سے شروع کرتے ہیں - ۱۸۵۵ء کی جنگ آزادی میں ناکاسی کے بعد جس طرح ہندی مسلمان انگریزوں سے مرعوب ہو کر ہر شعبہ میات میں ان کی پیروی کی طرف تیزی سے مائل ہو رہا تھا اور جس طرح اپنی تہذیب ، اپنی تاریج اور اس کے نتیجے میں خود اپنے آپ سے اس کا اعتاد اٹھتا جا رہا تھا اس کے پیش نظر لازم تھا کہ اگر ہندی مسلمانوں کو ایک قوم کی حیثیت میں زندہ رہنا ہے تو اس کے اعتباد کو بحال کیا جائے . برصغیر کے اس معدود سکانی دائرے سے آگے گزریں تو پورے عالم اسلام کے وسیع تر دائرے میں بھی اغیار سے ذہنی طور پر مرعوب ہو کر اپنے آپ سے اعتاد اٹھ جانے کی بیاری پھیل چکی تھی اس سطم پر مسلانوں کو ملی حیثیت میں زندہ رکھنے کے لیے اسلام کی صداتتوں اپنی تهذیب و تاریخ اور انداو و روایات بر ان کے اعتباد کو ممال کرنے کی اشد ضرورت تھی ۔ تیسرا بڑا دائرہ پوری دنیا اور پورے عالم انسانیت کلو عیط ہے۔ علامہ کو اپنے آس پاس دور دور تک انسان عدم اعباد اور عدم تعفظ کا شکار لظر آنا تھا۔ جنگ عظیم نے السالیت کو الدر سے بلا کر رکھ دیا تھا ۔ انسان کے بالمقابل اگر ایک طرف طاقتور انسان تھا تو دوسری طرف فطرت کی سمیب قونین تھیں ۔ تیسری طرف انسان کی اپنی ایجاد کردہ مشینیں تھیں جن کا دباؤ اس کے اعصاب پر آئے دن بؤھتا جا رہا تھا۔ اس دہاؤ سے نجات دلا کر جموعی السالیت کو کسی اعلیٰ تر نصب العبن کی جہت میں متحرک رکھنا خود انسانیت کی بقا کے لیر ناگزیر تها \_ ورنه الديشه موجود تها كه دارون جيسے مفكرين كے زير اثر السان صرف تظری طور پر نہیں بلکہ عملی طور پر حیوالیت کی سطح پر سائس لینے لکے اور یہ منزل بہت دور نہیں رہ گئی تھی ۔

علامہ کو اسلامی تعلیات اور تہذیب و تاریخ کی برتری کا شعور ورثے میں ملا تھا جس پر ان کا خاندان اسلام قبول کرتے عملی شہادت میں پہنچا چکا تھا ۔ علامہ کے والد اپنے وقت کے ایک قابل احترام ہزرگ

# علامہ اقبال کی اردو غزل اور انسانی عظمت کا تصور

# سعد الله كاسم

ہشر کو اس کی فردیت کے حوالے سے اکائی تسلیم کرنے کے ہاوجود اس کے مرتبے کا تعین تب ہی ہو سکتا ہے جب ہم اسے کسی اجتاعی تهذیبی و معاشرتی سیاق و سباق میں رکھ کر دیکھیں ، کسی نظریانی اساس کی نسبت سے اسے شناخت کریں اور اس کے عروج یا زوال پر حکم لکائیں ۔ تہذیبی اور نظریاتی خلاء میں انسان کی صحیح پہچان ہڑی حد تک نا ممکن ہے ۔ اس اعتبار سے شروع ہی میں ہمیں پیش نظر رکھنا چاہیر کہ علامہ اقبال جس تہذیبی کل میں رکھ کر انسان کے مقام اور مرتبر کا تعین کرتے ہیں وہ بنیادی طور پر اسلامی تعلیات سے تشکیل پاٹا ہے۔ اس کے بعد یہ دیکھنا مناسب ہو گا کہ علامہ کو عظمت بشر کے موضوع سے کس قدر لگاؤ رہا ہے ۔ اس ۔وال کا جواب ہمیں ان داخلی و خارجی محرکات تک لے جاتا ہے جو علامہ کے اس موضوع سے لگاؤ کا سبب بنے ۔ اس بات کا اندازہ کہ علامہ کو اس موضوع سے کس قدر لگاؤ تھا اول تو اس بات سے ہو جاتا ہے کہ ان کے جملہ انکار کا مرکزی حوالہ خودی ہے اور خودی انسان ہی کے وجود میں جاری و ساری جملہ توانائیوں کا مرکزی نقطه بھی ہے اور سر چشمہ بھی ۔ دوسرے جب ہم ان کی اردو غزل کا مطالعہ کرتے ہی تو کم و بیش ستر یا اس سے زیادہ اشعار ایسے ملتے ہیں جن میں انسانی عظمت کے واضع اشارات موجود ہیں . اشعار کی یہ تعداد دیکر کوناکوں موضوعات کے تناسب سے خاصی ہڑی تعداد ہے بالخصوص اس صورت میں کد ستر یا اس سے زاید اشعار کا یہ الداز علامہ کی صرف اردو غزل تک محدود ہے جس کی مقدار ان کے مجموعی ، جملہ اصناف پر مشتمل اردو فارسی کلام کی نسبت سے کچھ زیادہ نہیں ۔

### اردو کی ابتدأ

حضرت ہرہان الدین کے ملفوظات میں کھٹ ، ڈؤلد ، کچھڑی اور چھجہ جیسے ہندوی الفاظ ملتے ہیں جو روزمرہ کی گفتگو میں شامل تھے ۔ ایک جگہ انہوں نے ایک شعر بھی نقل فرمایا ہے ۔

## ایک علمی الکشاف

حضرت برہان الدین کے ملفوظات کے مطالعہ سے یہ معلوم ہوا کہ جامع ملفوظات کے بھائی خواجہ مجدالدین کاشانی نے حضرت برہان الدین کے حالات میں ۔ غرایب الکرامات و عجائب المکاشفات ۔ کے عنوان سے ایک کتاب لکھی تھی ۔ ا

#### پنجاب اور دہلی میں اس و ۱۰۱ن کی غیر تسلی بخش صورت حال

حضرت کے ملفوظات میں جانور یا سامان کم ہونے کے کئی واقعات ملتے ہیں جس سے یہ مترشع ہوتا ہے کہ پنجاب میں امن و امان کی صورت تسلی بخش نہ تھی ۔ پنجاب تو خیر ایک دور افتادہ علاقہ تھا ، خود دارالعکومت دہلی کی یہ حالت تھی کہ شہر اور غیاث پور کے درمیان مسافر لئے جاتے تھے ۔ حضرت گیسودراز کے سلفوظات اس کے بعد قلمبند ہوئے ہیں ۔ ان میں یہ مرقوم ہے کہ میواتی لوٹ مار کرتے ہوئے دہلی کی فعمیل تک آ جاتے تھے اور ان کے خوف سے لوگ نماز عصر کے فوراً بعد شہر میں آ جاتے تھے اور ان کے خوف سے لوگ نماز عصر کے فوراً بعد شہر میں آ جاتے تھے ۔ ۲ سلطان غیائاندین بلبن نے میواتیوں کی روک تھام کے لیے جو اقدامات کیے تھے ، اس کے جانشین انہیں ہرقرار انہ رکھ سکے ۔

١- احسن الاقوال ، ورق ٢ م الف -

۷- عد اکبر حسینی ، جوامع الکلم ، مطبوعه کالهور ۱۳۵۹ ، ه ، ص ۹ به ۲ سردند . مماز دیگر بالای حوض سلطان کسی ممی باشد بسه درون شهرمی آیند . ،

اور النے ایک ساتھی خواجہ سبارک معروف سے گھا کہ وہ پہلے اٹھے۔ جب وہ اٹھا تو حضرت بھی اٹھ کر وجد کرنے لگے ۔ا

حضرت فرماتے ہیں کہ جب بابا فرید الدین گنج شکر اس کو حال آتا تو موصوف اپنے ایک مرید معبود سے کہتے ''کیا تو زلدہ ہے ''' معبود کو مال کھڑا ہو جاتا تو پھر بابا صاحب بھی کھڑے ہو جائے ۔' حضرت فرمائے ہیں کہ دوران وجد شیخ کو اس بات کا خاص خیال راکھنا چاہیے کہ اس کی دستار تہ کھلنے پائے ۔ اگر ایسا ہو جائے تو وہ فوراً اسے درست کر لیے ورنہ شہر پر آفت آ جائے گی ۔ ایک بار دوران وجد سلطان جی کی دستار کھل گئی تو انہوں نے فوراً اسے درست کر لیا ۔ ان کے کسی عالف نے کہا کہ اگر ان پر حالت طاری تھی تو پھر انہیں بھ کیسے معلوم ہو گیا کہ ان کی دستار کھل گئی ہے ، اور اگر انہیں معلوم ہو گیا تھا تو پھر حالت کیسی تھی ؟ سلطان جی نے اس کے جواب میں فرمایا گی انہیں شہر کی پریشانی پسند نہ تھی ، اس لیے انہوں نے حال چھوڑ کر اپنی دستار سنبھال لی ۔''

حضرت فرماتے ہیں کہ ساع کے دوران میں علیک سلیک نہ کی جائے اور شور و شغب سے بھی اجتناب کیا جائے اس لیے ساع کے لیے کوئی دن مقرر کرنا چاہیے ، ورند وہ جگہ تباہ ہو جائے گی ۔ ۳

حضرت برپان الدین کے ملفوظت میں کل وہ اقوال ہیں۔ میں نے ان سب کا ذکر نہیں کیا اور بعض اقوال کو غیر اہم سمجھ کر چھوڑ دیا ہے۔ جو اقوال میں نے چھوڑے ہیں ان میں نضیلت تجرید از خلایق ، فضیلت اصحاب قناعت ، مذست طمع ، علو ہمت ، لقمہ حرام ، مذلت حرص و شہوت ، فضیلت صدقه ، وضو و کاز ، قبول نتوحات از مردمان اور کرامات غدوم شامل ہیں۔

و. احسن الاقوال ،

٧۔ ايضاً ۽

ب۔ اینہا ، ورق ہے الف ۔

ہے۔ ایضاً ، ورق جے ب

پہلی رات بچو مولس بننے کی نماؤ پڑھنے کی ٹڑبچیبیں بعائی بھ ۔ اسی طرح انہوں نے غتلف قمری سہینوں میں پڑھنے کے لیے ورد و وظائف بتائے ہیں ۔ ا

قول بیست و ششم : در آداب معل ساع

حضرت بربان الدین ساع بڑے فوق شوق کے ساتھ سنا کرتے تھے ۔
اس قول کے تحب انہوں نے سام سننے کے آداب بتائے ہیں ۔ موصوف فرمانے ہیں کہ سام میں فکر اور گرید ہونا چاہیے ، ورند ید فتند ہے ۔
سام کے دوران میں سامع با وضو رہے ۔ وہ محفل سام میں گوش و ہوش کے ساتھ بیٹھے اور پانی بینے یا بان کھائے سے احتراز کرے ۔ آ

حضرت فرمائے ہیں کہ بے نیت ہاتھ اٹھانے والا درویش ساع لہ سنے ،
حضرت نے ایک دن اپنی مجلس میں فرمایا کہ ایک ہار سلطان جو
کے ہاں ساع جاری تھی اور ان کے مریدوں پر وجد طاری ہو رہا تھا
اسی حالت میں حضرت مطبخ میں تشریف لے گئے ۔ انہیں اس وقت بڑی
سخت پیاس لگی ہوئی تھی ۔ مطبخ میں موجود کسی شخص نے شربت ا
گلاس پیش کیا تو حضرت نے فرمایا کہ یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ مرب
تو محفل سام میں اپنا خون پیش اور وہ شربت لوش کریں ۔ "

حادگاشانی اس پر شاہد ہے کہ ایک بار سخت گرمی سے موسم میر مضرت بربان الدین کے بال محفل ساع جاری تھی اور لوگوں کو وج آ رہا تھا ۔ حضرت نے دیکھا کہ محمود نرک ایک حوض کے کنارے کھا ہوا کھا رہا ہے ۔ حضرت نے اسے ضاطب کرکے فرمایا "اے بے ذوز درویشان درخوننایہ الد تو باد میخوری ۔"

حضرت برہان الدین قرماتے ہیں کہ ساع میں شیخ پہلے کھڑا تہ ہو اسے چاہیے کہ جب تک حاضرین میں سے کسی کو وجد تہ آئے ، وہ خو پر و جدطاری تہ کرے ۔ ایک روز محفل ساع میں حضرت برہان الدین آ حالت نمیر ہو گئی اس کے باوجود امیوں نے آداب محفل کا خیال رکہ

١- احسِن الاقوال ، ورق . ٦ الف تا ٦٣ ب ـ

r- ایضاً ، ورق <sub>. 2</sub> ب ـ

ہ۔ ایضاً ، ورق ہے الف ۔

بير. اينياً ،

کچھ لد ملے تو وہ کیا کرے؟ سلطان جی نے فرمایا ''صبر'' اس نے پوچھا کہ اگر دوسرے روز بھی کچھ لد ملے تو پھر کیا کرے ؟ انہوں نے ارشاد فرمایا ''صبر'' ۔ مسافر نے کہا کہ اگر تیسرے روز بھی کچھ لد ملے تو ؟ سلطان جی نے فرمایا اس کا توکل نہیں تھا کیولکہ جو شخص خدا پر تکیہ کر کے بیٹھ جاتا ہے ، خدا اسے فراموش نہیں کرتا ۔'

قول بیست و یکم : دربیان نضیلت انفاق و احسان

حضرت فرمانے ہیں کہ کسی شخص نے سلطان جی سے سوال کیا کہ فقیر صابر اچھا ہے یا غنثی شاکر ؟ انہوں نے جواب دیا کہ دولوں ہی اچھے ہیں ۔۲

حضرت برہان الدین نے اس ضمن میں بایزید بسطامی کی کئی مثالیں دی ہیں ۔ اس کے علاوہ ورد و وظائف ہڑھنے اور تفلی کمازیں ادا کرنے کے کئی طریقے بیان کیے ہیں ۔

قول بیست و پنجم : دربیان وضو و نماز و نوافل و اوراد

اس قول کے تحت حضرت برہان الدین نے حفظ ایمان کے لیے دوگائیہ پڑھنے کا طریقہ بیان فرمایا ہے۔ حضرت فرمائے ہیں کہ نماز مغرب کی سنتوں کے بعد یہ دوگائہ پڑھنا چاہیے۔ اس کی ترکیب یوں ہے کہ پہلی رکعت میں سات بار سورۂ مانحہ اور ایک بار قل اعوذ برب الناس پڑھے۔ سلام بھیرنے کے بعد تین یا سات بار "یاجی یا قیوم ثبتنی علی الایمان" کہے۔ حضرت فرمائے ہیں کہ سلطان جی کہا کرتے تھے کہ اس پر عمل کرنے والے کا ایمان سلامت رہے گا۔"

اس قول کے تحت حضرت برہان الدین نے کاز کوٹر ، کاز روشنائی قبر ، کاز بروشنی چشم ، صلاوۃ السعادت ، صالوۃ برائے کفایت مہمات ، صلاوۃ برائے افزودن عقل ، صالوۃ الخضر ، صلاوۃ اشتراق ، صلاوۃ چشت ، صالوۃ زوال ، صالوۃ برائے حصول سعادت دارین ، صالوۃ برائے حصول ادائیکی حقوق والدین ، صالوۃ برائے حصول ثواب شب قدر اور قبر میں

١- احسن الاتوال ، ورق ٩ م ب -

۲- ایضاً ، ورق مه الف ـ

ايضاً ، ورق وه ب ـ

خادم کو بلا کر کہا کہ استاد کا ہاتھ پکڑ کر اسے جاعت خانہ میں لے جائے اور حاضرین کو بتا دے کہ وہ تھیڑ کھانے کے لائق ہے۔ حضرت زکریا کے کہنے کا یہ اثر ہوا کہ اس واقعہ کے بعد وہ معلم جس عبلس میں جاتا وہاں سے تھیڑ کھا کر ہی اٹھتا۔ ا

قول بانز دبيم : دريان احوال باطن اصحاب عبت

حضرت برہان الدین فرماتے ہیں کہ ایک ہار سلطان جی نے فرمایا کہ حضرت عیسی کا کہیں تشریف لے جا رہے تھے کہ واستے میں ایک فوجوان انہیں ملا۔ اس نے کہا کہ اس کے حق میں خدا سے دعا کریں کہ و، اپنی عبت کا ایک قطرہ اس کے حلق میں ٹیکا دے۔ حضرت عیسی نے فرمایا کہ وہ اس کی تاب نہ لا سکے گا۔ نوجوان کے بار بار اصرار پر حضرت عیسی نے اس کے حق میں دعا کی اور اپنی واہ لی۔ جب حضرت عیسی نے اس کے حق میں دعا کی اور اپنی واہ لی۔ جب حضرت کا اس طرف سے دوبارہ گزر ہوا تو انہوں نے اس لوجوان کو دیکھا کہ وہ میرت کے عالم میں کھڑا ہے اور اس کی آنکھوں سے آنسو وواں ہیں۔ حضرت عیسی اس کی یہ حالت دیکھ کر بڑے میران ہوئے اتنے میں جبرئیل آئے اور کہنے لگے ''اے ووح اللہ! اللہ تعالی فرماتا ہے کہ وہ ہاری عبت کے دریا میں غرق ہے لہذا اسے معذور سمجھنا چاہیے''۔ یہ واقعہ سن کر برہان الدین نے عرض کی ''مضرت آپ بھی عیسی دوران ہیں۔ میرے لیے بھی ایسی دعا کیجیے۔'' سلطان جی نے فرمایا!

لیکو چیز خواسی و لیکو وقت خواسی ۲۰

قول ہؤ دہم : دربیان آداب توکل و صبر و تعمل و فاقد و فقر حضرت فرمانے ہیں کہ سلطان جی کی خانقاہ میں ایک سمائر آیا اور چند روز وہاں رہ کر شہر چلا گیا ۔ شہر میں اس کے کئی رشتہ دار رہتے تھے لیکن وہ ان میں سے کسی کے ہاں تہ ٹھہرا اور مسجد میں جا کر ٹوکل کی ٹیت کر کے بیٹھ گیا ۔ کئی روز گزر گئے لیکن کسی نے اس کی طرف توجہ نہ دی ۔ آخر کار وہ بھوک سے نڈھال ہو کر سلطان جی کی خدمت میں آیا اور ان سے سوال کرنے نگا کہ اگر متوکل کو پہلے دن

۱- احسن الاقوال ، ورق چم ب ـ

ہ۔ ایضاً ، ورق مہ الف ۔

خیال کا اظہار کیا ہے۔ا

قول دواز عهم و در فغيلت سايم و سوم

حاد کاشائی کی روایات ہے کہ عضرت بربان الدین غریب ت داؤدی روزہ رکھا کرتے تھے ۔ ایک روز حضرت نے فرمایا کہ روزے سے چار چیزیں حاصل ہوتی ہیں ۔ روزے سے خاموشی حاصل ہوتی ہے اور خاموشی سے فکر یار پیدا ہوتا ہے ۔ اسی فکر سے معرفت حاصل ہوتی ہے اور معرفت کر یعے فریعے ہی یار تک چنوتے ہیں ۔ ۲

مضرت فرمایا کرتے تھے کہ روزہ دار سعری ضرور کھائے خواہ وہ پانی کا ایک گھونٹ ہی کیوں تہ ہو ۔

قول سيز ديم : در بيان صدق و صفا

عضرت برہان الدین قرماتے ہیں کہ جو شخص جھوٹ سے احتراز کرمے گا، وہ جو ہات زبان پر لائے گا ویسا ہی ہو گا۔ اس ضن میں انہوں نے بابا قرید الدین گنج شکر اور والئی ملتان کی خط و کتابت کا بھی ذکو گیا ہے ۔ "

لول چهار دهم : دربیان تاثیر اصحاب تعمت

جام ملفوظات ، حضرت برہان الدین کے حوالے سے اکھتے ہیں کہ ایک معلم حضرت صدر الدین ملتائی کو پڑھانے پر مامور ہوا ۔ ایک دن استاد و شاگرد کے درمیان کسی مسئلہ پر بحث ہو گئی ۔ دوران بحث حضرت صدرالدین نے قرمایا ''این سخن از بایا (حضرت بهاءالدین زکریا کی شنیدہ ام'' استاد نے کہا کہ اسے اس میں کلام بے ۔ صدرالدین نے قرمایا ''بابا از شیخ الشیوخ (شہابالدین عمر سہروردی) شنیدہ است' ۔ استاد نے پھر کہا ''الکلام فیہ'' ۔ حدرالدین نے اپنے والد بزرگوار سے استاد کی شکایت کی ۔ حضرت زکریا ہے قرمایا کہ استاد نے ان کے بارے میں جو کچھ کہا ہے ، وہ اس سے در گزر کرتے ہیں لیکن شیخ الشیوخ کے بارے میں جو کچھ جو کچھ کہا ہے ، وہ اس سے در گزر کرتے ہیں لیکن شیخ الشیوخ کے بارے میں جو کچھ جو کچھ کہا ہے ، وہ اس سے در گزر کرتے ہیں لیکن شیخ الشیوخ کے بارے میں جو کچھ جو کچھ کہا ہے ، وہ اس معاف نہیں کر سکتے ۔ حضرت زکریا نے ایک

<sup>،</sup> احسن الاقوال ، ورق . بم الف ـ

٧- ايضاً ،

جـ ايضاً ، ورق ١٠٠ الف -

جی کا اخلاق تھا کہ موصوف شیطان کو بھی جوانحرد کہہ کو خاطب کیا کرتے تھے۔ ا

قول ہاؤ دہم: دربیان اظہار عقیدت اصفیا و اغبار کراست اولیا مصفرت فرماتے ہیں کہ ایک ہار سلطان جی نے اسیر خسرو کو کیلو گہوئی کے کو توال کے نام ایک سفارشی خط دیا ۔ اسیر وہ غط لے کر کو توال کے ہاس گیے ۔ اتفاق سے اس وقت وہ دریا کے کفارے بیٹھا تھا ۔ اس نے وہ خط پڑھ کر دریا میں بھینک دیا ۔ امیر خسرو نے واپس آکر سازا واقعہ سلطان جی کے گوش گزار کیا ۔ انہوں نے فرمایا ''او خود را در آب روان کرد'' اگلے روز شیطان (سلطان ؟) نے کو توال کو قلمے کی دیوار سے اٹھا کر دریا میں بھینک دیا ۔'

حضرت بربان الدین فرماتے ہیں کہ سلطان علاؤالدین کا فرزند خضر خان سلطان جی کا مرید ہو گیا ۔ ایک روز اس کے ساتھیوں نے علمی طرب آراستہ کی اور شراب کا ایک جام اس کی طرف بڑھایا ۔ خضر خان اس جام کو لبوں سے لگایا ہی چاہتا تھا کہ اس نے دیکھا کہ سلطان جی انگشت بدنداں وہاں کھڑے ہیں ۔ خضر خان نے جام صراحی پر دیے مارا اور بجلس سے اٹھ کر چلا گیا ۔ یہ واقعہ بیان کر کے حضرت فرمائے لگے ''خواجگان ما فرندان خودرا در معصیت افتادن لگزارند ۔ اگر در معصیت باشند از جہان لروند تاطاب نشوند ''۔ "

جامع ملفوظات رقمطراز ہیں کہ ایک بار کسی شخص نے سلطان جی کے معفل میں بایزید بسطامی کی بزرگی کا ذکر کیا ۔ اس پر سلطان جی نے قرمایا ''بہارے باں بھی بایزید ہے'' ۔ حاضرین نے پوچھا کی وہ کہاں ہے ؟ سلطان جی نے قرمایا ''اس وقت وہ جاعت خالہ میں ہے ۔'' ان کا خادم خاص اقبال فوراً جاعت خانہ چنچا ۔ اتفاق سے اس وقت وہاں کوئی شخص موجود لہ تھا ۔ اتنے میں حضرت بربان الدین وہاں چنچ گئے ۔ اقبال نے ان سے کہا کہ سلطان جی نے ابھی ابھی ان کے بارے میں اس

ر. احسن الاقوال ، ورق - م ب .

ہ۔ ایضاً ، ورق مے ب ۔

٣- ابضاً ، ورق ٢٩ ب ـ

قول بشم : دريان معامله لفس اماره و قضائل نابسواره

حضرت فرمانے ہیں کہ ایک بار حضرت بایزید بسطامی قبرستان سے گزرہے۔ وہاں ایک عورت ایک قبر کے پاس بیٹھی رو رہی تھی۔ موصوف بھی اس کے پاس بیٹھی راد رہی تھی۔ موصوف بھی اس کے پاس بیٹھ کر روئے لگے ۔ کسی راہ گیر نے ان سے گہا گہ وہ عورت تو اپنے کسی عزیز کی یاد میں رو رہی ہے ۔ حضرت کس کو رو رہے ہیں ۔ اور رہے ہیں ؟ حضرت نے فرمایا کہ وہ اپنے مردہ دل کو رو رہے ہیں ۔ احضرت برہانالدین نے ایک مجلس میں فرمایا کہ مولانا وجہدالدین یوسف فرمایا کرتے تھے کہ وہ جب بھی نفس کے کسی عیب کو ختم کرتے ہیں تو دوسرے عیب سر اٹھاتے ہیں ۔

قول نهم : دربيان حسن معامله

حضرت برہان الدین کے زمانے میں ایک چادر دس گیارہ جیتل میں آ جاتی تھی اور بیچنے والا ایک جیتل نفع کاتا تھا ۔ حضرت قرمانے ہیں کہ اس زمانے میں لوگ اس سے زیادہ نفع کانا جائز نہیں سمجھتے تھے ۔ ۲

تول ديهم : دربيان فضيلت ماسن

حضرت بربان الدین قرماتے ہیں کہ ایک بھے نے بایزید کو بلایا ۔
موصوف اس کی طرف بڑھے ۔ اتفاق سے دروازے پر ایک بوڑھا بیٹھا تھا ،
اس نے انہیں واپس کر دیا ۔ بھے نے کئی بار انہیں بلایا اور موصوف
بر بار اس کے بلانے پر اس کی طرف متوجہ ہونے لیکن دروازے تک جا
کر واپس لوٹ جاتے ۔ ایک شخص نے ، جو یہ منظر دیکھ رہا تھا ، ان
سے پوچھا کہ انہوں نے یہ کیا تماشا لگا رکھا ہے ؟ حضرت بایزید نے
قرمایا کہ وہ بھے کے بلانے پر اسے خوش کرنے کے لیے اس کی طرف بڑھتے
ہیں اور معمر بزرگ کے قرمان کا خیال کر کے واپس لوٹ جاتے ہیں ۔ "
حضرت قرما نے بین کہ ایک وہ نہ سلطان ہے کا اوالے در سے تھ

حضرت فرمانے ہیں کہ ایک روز سلطان جی نماز ادا کر رہے تھے کہ شیطان نے ان کا کان کھجایا ۔ حضرت نے اسے شاطب کر کے کہا "اسے جوانمرد بس کر" ۔ حضرت بربان الدین فرمانے ہیں کہ یہ سلطان

ب احسن الاقوال ، ورق جم الف -

ہ۔ ای**نیا ؛** ورق ہے الف ۔

بـ ایضاً ، ورق ۲۰ الف ـ

تو انہوں نے قرمایا کہ اس کی ثبت چولکہ ٹیک تھی ، اس لیے وہ مرحوم کو اپنی فرزندی میں تبول کرتے ہیں ۔ ا

قول ششم : دربیان لباس

تول ششم کے تحت جامع ملفوظات لکھتے ہیں کہ ایک ہار لکھنوتی سے کسی عقیدت مند نے سلطان جی کے لیے لباس تیار کروا کے بھیجا تو انہوں نے اسے دیکھتے ہی فرمایا کہ انہوں نے بابا صاحب کو کبھی ایسے لباس میں نہیں دیکھا ، اس لیے وہ کیوں کو اسے پہن سکتے ہیں۔ اتفاقی سے اسی مجلس میں بابا صاحب کا ایک مرید بھی موجود تھا۔ اس نے کہا کہ اس نے بابا صاحب کو اس لباس میں دیکھا ہے۔ اس نے کہا کہ اس نے بابا صاحب کو اس لباس میں دیکھا ہے۔ سلطان جی نے فرمایا "بھر میں یہ لباس پہن لیتا ہوں۔ اب تم سلطان جی نے فرمایا "بھر میں یہ لباس پہن لیتا ہوں۔ اب تم

# قول بهلتم : دربیان محافظت خلعت و نفائس پیر پر

حضرت بربان الدین فرماتے ہیں کہ جب وہ دہلی سے دکن کی طرف روانہ ہوئے تو ان کے ساتھبوں نے چارہائی کو ڈولی میں تبدیل کر کے انہیں اس میں بٹیا لیا ۔ اس کے پاس سلطان جی کا ایک عصا تھا ۔ انہوں نے اس کو ڈولی کے ایک طرف بائدھ لیا اور اسے ہی ہدرتہ سمجھتے رہے ۔ حضرت فرماتے ہیں کہ موصوف دوران سفر اسی کی پناہ میں رہے ۔ "

حضرت فرماتے ہیں کہ اگر مرید کے پاس اپنے پیر کے جوتے ہرں تو دوران سفر انہیں اپنے سر پر دھر لے اور رات کو سوتے وقت انہیں سینے پر رکھ لے ۔ حضرت نظام الدین نے خواجہ قطب الدین دبیر کو اپنا شب خوابی کا لباس عطا فرمایا تھا ، خواجہ نے اسے سقف میں لٹکا لیا اور رات کو اسی کے نیچے سونے لگا ۔"

ر مسن الاقوال ، ورق م الف .

ہ۔ ایشا ، ورق و ۲ ب ۔ اس کیڑے کا نام جمعرتلی لکھا ہے ۔

٣- ايضاً ، ورق ٣٠ الف ـ

ہ۔ ایشاً ،

بسم إلى الرحمان الرحم - بذائباس التنوعة و لباس العالمة -

مرید اپنا سر شیخ کے قدموں پر رکھ دے اور اس کے بعد دواگائیہ ادا کرے کے بعد مرید حاضرین مجلس کے ساتھ مصافحہ کرے ۔ اکرے کے بعد مرید حاضرین مجلس کے ساتھ مصافحہ کرے ۔ ا

حضرت برہان الدین فرمانے ہیں کہ بیعت کے لیے تین چیزای شدیا ہیں :

و حلق یا قصر ۔ ب کلاہ ۔ ب اقرار بیعت ۔

اگر ان میں سے ایک بھی رہ جائے تو بیعت نہ ہوگی ۔ ۲

حضرت فرمانے ہیں کہ جس روز سلطان جی نے انہیں ہیمت کیا تھا اس روز انہیں حفظ ایمان اور اوابین کی تلقین کی تھی۔ حضرت نے بیعت ہوئے وقت سلطان جی سے پوچھا کہ وہ حلق کرائیں یا قصر ؟ سلطان جی نے فرسایا کہ پر بال کی جڑ میں شیطان کا محل ہے ، اس لیے وہ حلق کروائیں بایا فرید الدین مسعود را نے سلطان جی کو بھی حلق کا حکم دیا تھا اور اس وقت یہ حدیث پڑھی تھی:

ان الشيطان تحت كل شعرة ٣٠

حضرت برہان الدین فرمانے ہیں کہ جس شخص کے سر ہر مقراض چل جائے اس کے لیے بال رکھنے حرام ہیں ۔ ایک عجلس میں خواجہ غوری نے حضرت سے پوچھا کہ کتنے عرصہ بعد حلق کروانا چاہیے ؟ اس ہر حضرت نے فرمایا کہ ہفتے میں دو بار۔ "

ماد بن عباد كا شانى عرير فرماتے ہيں كه ان كے والد حضرت برہان الدين سے بيعت ہونا چاہتے تھے ليكن وہ شرف بيعت حاصل كرنے سے پہلے ہى فوت ہو گئے۔ ايك روز حاد نے حضرت سے اس كا ذكر كيا

١- احسن الاقوال ، ورق ٢٦ ب -

ہ۔ ایضاً ، ورق ۲۸ الف ۔

سـ ايضاً ، ورق ع، الف -

ہ۔ ایمباً ، ورق ۲۷ ب ۔ عدوم جہانیاں الدرالمنظوم میں فرساتے ہیں کو کوئی شخص اپنی ہیوی کی رضامندی کے بغیر حلق لد کروائے ۔
(الدرالمنظوم ، مطبوعہ ملتان ۲۲۱ ه ، ص ۲۲۱ -

لول پنجم : در آداب بیعت ـ

حضرت برہان الدین فرمانے ہیں کہ بیعت کے دف عقیدت متد روؤہ رکھے ، صدقہ دے اور تماز ادا کرے۔ شیخ عقیدت مند کا ہاتھ اپنے ہاتھ میں نے کر کہے :

عهد کردی باین شکسته و خواجه این شکسته و خواجه این شکسته و خواجهان چشت و تابعین و بارسول تابعین و بارسول رب العلمین و با حاملان عرش و باحضرت پاک جل و علا چشم لگابداری و بد کسے را لگوئی و بد کسے را له الدیشی و کسی را مضرفی نرسانی و گرد مناہی نگردی و بر جاده شرع باشی ، همبرین جمله عهد کردی و همبرین شرط باشی ا

ترجمہ: کیا تو اس شکستہ ، اس شکستہ کے مرشد اور اس شکستہ کے مرشد کے شیخ ، خواجگان چشت ، تابعین ، تیع تابعین ، رسول رب العلمین ، حاسلان عرش اور الله جل شائه سے بد عہد کرتا ہے کہ اپنی نگاہ اور زبان پر قابو رکھے گا ۔ کسی کی بد گوئی نہیں کرے گا ، کسی کا برا نہیں سوچے گا ، کسی کو لقصان نہیں پہنچائے گا ، برے کاموں سے اجتفاب کرے گا اور جادہ شرع پر قائم رہے گا ۔ تو ائن سب باتوں کا عہد کرتا ہے اور ان شرائط پر قائم رہے گا ۔

مرید کیے کہ وہ ان سب بالوں پر عمل کرنے کا عبد گرتا

اس کے بعد شیخ قینجی لیے کر اس کے سر کے دائیں جانب سے اور بھر ہائیں جانب سے تھوڑے سے بال کائے اور سر پر ٹوپی چنا دے۔ ٹوپی چنا دے۔ ٹوپی چنا دے۔

١- احسن الاقوال ، ورق ٢٠ الف ، ١٠ به م ٠



''آپ کا گھالا "می دل" ہے اور جنت کا گھانا ''عی نفس" ہو گا۔ رید اس سے افضل ہے! ۔

جاسع ملفوظات حاد بن عاد کا شانی کے بھائی رکنالدین کو سلطان بیل سے دولت آباد جانے کا حکم دیا ۔ وہ ڈاک کے گھوڑے پر ہو کر روانہ ہوئے ۔ حاد لکھتے ہیں کہ دوران سفر وہ پر صبح جر کے بعد دہلی کی طرف رخ کر کے اپنا چہرہ زمین پر ملا کرتے حاد کا شانی اس پر شاہد ہے کہ جب کبھی خواجہ قطبالدین سلطان جی کے مزار کی زیارت کے لیے جاتا تو گنبد پر نظر پڑتے ہی مہرہ زمین پر ملتا ۔ اس نے کبھی غیاث پور (ہستی حضرت نظام الدین) فی منہ کرکے نہیں تھوکا تھا ۔ ۲

قول چہارم: در آداب آمدن مربد در خدمت ہیر و رعایت آداب است تقریر - ایک ہار حضرت برہان الدین غریب سلطان جی کی زیارت دہلی سے غیات ہور کی طرف روالہ ہوئے ۔ راستے میں ان کا ایک کار انہیں زبردستی اپنے گھر لے گیا اور ناشتہ کرایا ۔ حضرت سے فارغ ہو کر غیات ہور کی طرف روانہ ہوئے تو راستہ بھول گئے نوں دہلی اور غیات ہور کے درمیان رہزن مسافروں کو لوٹ لیا تھے ۔ حضرت کو خطرہ لاحق ہوا کہ کہیں وہ ان کے کہڑے یہ اتروا لیں ۔ حضرت اس طرف سے گئی ہار گزرے تھے ، اس کے دراہ گم کر بیٹھے اور ہاوجود کوشش کے انہیں راستہ نہ ملتا تھا ۔ ن کر کے نکلے تھے لیکن راستے میں کسی واقف کار کے ہاں چلے ن کر کے نکلے تھے لیکن راستے میں کسی واقف کار کے ہاں چلے یہ اسی بدلیتی کا محمر ہے ۔ انہوں نے قوراً توہہ کی تو انہیں راستہ یہ اسی ہا۔ یہ اسی بدلیتی کا محمر ہے ۔ انہوں نے قوراً توہہ کی تو انہیں راستہ یہ اسی ہا۔ یہ اسی ہدلیتی کا محمر ہے ۔ انہوں نے قوراً توہہ کی تو انہیں راستہ ہے۔ انہوں ہے۔ انہوں کے قوراً توہہ کی تو انہیں راستہ ہے۔ انہوں ہے۔

حضرت فرمانے ہیں کہ جب کبھی خواجہ شمس الدین ، سلطان جی رب کو جانے تو دونوں ہاتھ آگے بالدہ کر چلتے ۔

ر. أحمن الأقوال ، ورق ٢٢ ب .

ہ۔ اینیاً ورق ۳۳ ب ۔

ب ايضاً ورق ه ب الف .

عبمد دو طرح کے لوگ جسم ہوں تو عبعد کو مخلوق پر فضیلت دے ۔ جائے ا

جامع ملفوظات لکھتے ہیں کہ حضرت ہرہان الدین کے ہاں بمکدان کو "اہوالفتح" اور دستر خوان کو "ہساط الرحمت" کہا کرتے تھے۔ اسی طرح روثی کو ہیں بساط الرحمت ، کسرۃ یا فصلہ کا نام دیا گیا تھا؟۔ حاد کاشانی لکھتے ہیں کہ اگر کوئی شخص حضرت کے سامنے سلطان جی کی مریدی کا دعوی کرتا تو حضرت فرماتے کہ اس پر گواہ لاؤ یعنی سلطان جی کے اخلاق میں سے کوئی چیز پیش کرو۔ حضرت فرمایا کرتے تھے کہ اگر ان لوگوں کو خلال دیا جائے تو انہیں خلال کرنے کی بھی تمیز نہیں ہے اور دعوی کرتے ہیں سلطان جی کی مریدی کا"۔ کی بھی تمیز نہیں ہے اور دعوی کرتے ہیں سلطان جی کی مریدی کا"۔ (اس سے یہ اندازہ لگانا چنداں مشکل نہیں کہ شیخ اپنے مریدوں کی کس الداز سے تربیت کیا کرتے تھے)۔

حضرت فرمایا کرتے تھے کہ مرید کو چاہیے کہ جب وہ پیر کی خدمت میں آئے تو ہائیں طرف سے نہ آئے ، سامنے سے آئے اور سلام عرض کرے ۔ وہ جتنی دیر وہاں رہے ، اپنی نظریں نوچی رکھے اور زیادہ ہاتیں نہ کرے ۔ شیخ جو ہات پوچھے صرف اسی کا جواب دے اور واپسی پر شیخ کی طرف پشت نہ کرے ۔

قول سوم: در حسن عقیدة اصحاب اعتقاد

حضرت فرمانے ہیں کہ ایک روز سلطان جی نے آلینہ دیکھا تو ریش میں ایک سفید بال لفلر آیا ۔ اُسے دیکھ کر سلطان جی نے فرمایا "الحمد تھ میں نے ایک سیاہ بال بابا صاحب کی خدمت میں بھیج دیا ہے" ۵ ۔

ایک روز مولانا قرید الدین ، حضرت کے دستر خوان پر موجود تھے۔ انہوں نے خوب سیر ہو کھانا کھایا اور کھانے سے قراغت کے بعد کہنے

١- احسن الاقوال ، ورق ١٨ الف -

ہ۔ ایضاً ، ورق ہ ، الف

٣- ايضاً ، ورق ٩ و ب ـ

س. ايضاً ، ورق ، ٢ ب \_

هـ ايضاً ، ورق ۲۲ الف ـ

کا دو گنا معمد دیا جاتا تھا ، ٹاکہ اگر کوئی شخص بعد میں آئے تو اُسے بھی دے سکیں .

حضرت قرماتے ہیں کہ درویش بے وضو کھانا کہ کھائیں کیونکہ ان کے نزدیک اس سے زیادہ 'بری اور کوئی بات نہیں ہے۔ اگر کسی کے مسے میں کھانے کی کوئی گڑوی چیز آ جائے تو آسے چاہیے کہ اسے بلا کراہت کھا لے ، کیونکہ وہ اس کے حصے میں آئی ہے ۔ مولانا ہوسف چندیری بجلس میں کڑوا گھیوا اس طرح مزے سے کھایا کرتے تھے جیسے حلوہ کھا رہے ہوں! ۔

درویشوں کی مجلس میں کوئی شخص گلی کوتے وقت آواز نہ لکالے ورا پانی دستر خوان پر گرے گا اور اس سے گراہیت پیدا ہو گی ۔ کھانے کے بعد حاضرین کو خلال معیا کئے جائیں ، جاسع ملفوظات لکھتے ہیں کہ حضرت بربان الدین کے بال خلال دینے کی خدمت لطیف الدین کے ڈسے تھی ؟ ۔

کھانے کے بعد ہاتھ دھلانے کا یہ طریقہ ہے گہ پہلے خادم اپنے ہاتھ دھوئے دھوئے اور پھر دوسروں کے ہاتھ دھلائے ۔ حضرت برہان الدین ہاتھ دھوئے وقت دوبار سورۂ فاقعہ پڑھا کرتے تھے ۔ ایک ہار حضرت تعمیر الدین عمود کے استفسار پر انہوں نے فرسایا کہ موصوف ایک بلو فاقعہ اللہ تعالی کے لیے اور دوسری بار سلطان جی کی روح کو ایصال ثواب کے لیے پڑھتے ہیں ۔

ہاتھ دھونے کے ہمد ہان ہیش کیا جاتا تھا۔ ہان کھانے کے آداب یہ تھے کہ خالی ہان مند میں رکھے اور ہان مند میں ڈالتے وقت مند زیادہ نہ کھولے تا کہ دوسروں کی نظر لہ پڑے ۔ ہان مند میں رکھنے کے بعد چھالیہ مند میں ڈالے اور اس بات کا خیال رکھے کہ ایک دم ساری چھالیہ مند میں ٹھ ڈال لے بلکہ ایک ایک ٹکڑا کرکے ڈالے "۔

حضرت بربان الدين فرماتے بين كه اگر كسى عبلس ميں محلوق اور

ر. احسن الافوال ورق ١٤ ب.

٧- ايضاً ، ورق ١٩ ب

يـ ايضاً ، ورق ، ، الف

ہے۔ ایشاً۔

کھانے کے دوران میں ہائی لہ ہیا جائے کیونکہ داہنا ہاتھ آلودہ ہوتا ہے اور اس سے گلاس بھی خراب ہو جائے گا اور اس میں کھائے کے ویزے بھی گر جائیں گئے ۔ ہائیں ہاتھ سے ہائی بینا سنع ہے ۔ درویشوں کے ہاں یہ رواج ہے کہ وہ دستی خوان پر شورہا پیش کرتے ہیں بتاکہ حلی خشک نہ ہو اور ہائی پینے کی نوبت نہ آئے ۔ اگر کسی شخص کو ضرورت ہڑے تو وہ عورہا ہی لے ، ہائی لہ بئے ۔ کھائے کے دوران میں سلام کا جواب نہ دے ، کیونکہ درویشوں کے ہاں کھانا بھی عبادت سمجھا جاتا ہے اور عبادت میں مخل ہونا مناسب نہیں ا

ایک بار ایک شخص حضرت بربان الدین کی خدمت میں حاضر ہوا ۔
اس وقت موصوف کھانا تناول فرما رہے تھے ۔ اس نے سلام کیا ۔ حاضرین خاسوش رہے ۔ وہ شخص بھی کھانے میں شریک ہو گیا ۔ کھانے سے فراغت کے بعد حضرت نے اس کی تعظیم کی اور فرسایا کہ دروہشوں کا بھی طریقہ ہے حو اس نے اختیار کیا تھا؟ ۔

درویش کے لیے لازم ہے کہ وہ دستی خوان پر ہی روئی توڑے اور جب تک ایک روئی ختم لہ ہو جائے، دوسری روئی ندائھائے۔ دستر خوان پر روئیوں کے ٹکڑے کرنے سناسب نہیں ہیں اور نہ کوئی ٹکڑا باقی چھوڑنا مناسب ہے۔ دستر خوان سے ٹکڑے اٹھا کر کھانے میں بڑی فضیلت ہے۔

ایک بار خواجہ شمس الملک حضرت بربان الدین غریب کے ساتھ دستر خون پر بیٹھا کھانا کھا رہا تھا۔ اتنے میں ایک بلی کے بولنے کی آواز آئی۔ شمس الملک نے بلی کی آواز سن کر روثی کا ایک ٹکڑا اس کے آگے ڈال دیا۔ شیخ نے کہا کہ تمہیں اس کی اجازت ہے۔لیکن یہ کام خادم کو کرنا چاہیے تھا۔ اس کے علاوہ کسی کے لیے یہ روانہیں ہے کہ میزبان کی اجازت کے بغیر کسی کو اقعہ دے "۔

الله والمنظ كا يد دستور تها كسفادم اور شيخ كو، يهل اور كهاني

١- احسن الاقوال ، ورق ١٤ الف -

٣- ايضاً -

النبآء

ج- ايضاً ، ورق م<sub>ا</sub> ب

قول اول ؛ جس میں آداب مجلس منقول ہیں ، بڑا طویل ہے اور یہ دس ورقوں پر پھیلا ہوا ہے ۔ اسے اس عبد کی مجلسی زندگی کا مرقع سمجھنا جاہیر ۔

اول دوم : «در رعایت آداب مجلس مشالخ برجاده و اولیای صاحب سجاده" ـ

اس عنوان کے تحت حضرت برہان الدین غریب فرمانے ہیں کہ جب کسی شیغ کی مجلس میں دستر خوان بچھایا جائے تو خادم کو چاہیے کہ وہ پہلے حاضرین کے ہاتھ دھلائے اور پھر اپنے ہاتھ دھوئے۔ دستر خوان پر زیادہ شیخ کے سامنے ممکدان رکھنا چاہیے اور دستر خوان کے کولوں پر زیادہ روٹیاں رکھنی چاہئیں۔ جب خادم بسم اللہ کہے تب حاضرین کھانا شروع کریں ۔ سب سے پہلے ایک چٹکی نمک کی اپنے منہ میں ڈالیں ، پھر شورہا استمال کریں ۔ اگر کوئی شخص چمجے سے کھانا تناول کرے تو آداب مجلس کا یہ تقاضا ہے کہ وہ اپنا چمچہ مشتر کہ پیالے میں نہ ڈالے تا کہ لوگ کراہیت محسوس نہ کریں ۔ نقمہ ہمیشہ داثیں جبڑے سے چبانا چاہیے اور ہائیں جبڑے سے نقمہ چبانے سے احتراز کرنا چاہیے ا

حضرت برہان الدین فرساتے ہیں کہ درویش کی بجلس میں کوئی شخص ہائیں طرف کے دانتوں سے لقمہ چبا رہا تھا۔ درویش نے اس سے ہوچھا کہ وہ کس بزرگ کا مرید ہے ؟ اس نے جواب دیا کہ اس کے ہائیں طرف کے دائتوں میں تکلیف ہے اس لیے وہ مجبوراً ہائیں جبڑے سے لقمہ چبا رہا ہے "۔

حضرت فرماتے ہیں کہ کسی شخص سے یہ نہیں پوچھنا چاہیے کہ وہ کس کا مرید ہے ، کیولکہ اس سے اس کی تحقیر کا پہلو نکلتا ہے ۔ ایک یار امیر خسرو سے کسی نے پوچھا کہ وہ کن کے مرید ہیں ؟ انہوں نے کہا کہ ان سے کون سی بے ادبی ہوئی ہے جو وہ ایسا سوال کو رہا ہے " ۔ حضرت برہان الدین فرماتے ہیں کہ ہر لقمہ منہ میں رکھتے وقت ہمم اللہ کہنی چاہیے ۔ جب کھانا ختم ہو جائے تو الحمد تد کہے ۔

<sup>1-</sup> احسن الاقوال ، ورق ١٦ الف ـ

ہ۔ ایشاً۔

س المنا -

تو ان کے اوراد و وظائف فوت ہو جاتے ہیں ۔ ان کی بات سن کر حضرت نے فرمایا :

#### اذا جاء الاخوان سقطت النوافل

شیرازی نے دربارہ وہی جملہ دہرایا تو حضرت نے جواب دیا کہ اگر کوئی شخص ملئے آئے تو اس کے سانے کامہ علی کہتا چاہیے اور کلمی حق کہنے سے اگر اوراد فوت ہو جائیں تو کوئی حرج نہیں ہے۔ اگر کوئی شخص کسی کام کے لیے آئے تو آئے کام میں لگا دے اور اوراد و وظائف فوت نہ کرے ا

حضرت فرماتے ہیں کہ اگر کوئی مسافر نماز عصر کے بعد شہر میں داخل ہو تو وہ سیدھا لنگر میں نہ جائے ۔ وہ رات کو کسی دوسری جگہ قیام کرے اور اگلی صبح اشراق کے بعد لنگر میں داخل ہو ۲ ۔

حضرت فرمائے ہیں کہ جب کوئی شخص لئے کیڑے چنے تو آسے مبارک باد دینی چاہیے ۔ درویش کا مہان اگر ہیار ہو جائے تو جب تک وہ صحت باب نہ ہو جائے ، آسے اپنے بال سے جائے نہ دے ۔ ایک بار خواجہ مبارک معروف ، جنہیں حضرت شیخ کاسل کہا کرتے تھے ، حضرت کے بال آ کر ٹھہرے ۔ چند دن بعد ان کی آنکھ میں تکلیف ہو گئی ۔ انہوں نے حضرت سے اپنے کھر جانے کی اجازت طلب کی تو انہوں نے فرمایا کہ جب تک صحت نہ ہو جائے اس وقت نک اجازت نہیں ملے گی ۔ نکلیف چونکہ ان کے گھر میں شروع ہوئی ہے اس لیے صحت بھی ہیں ہونی چاہیے ۔

حضرت فرمانے ہیں کہ قبرستان سے سیدھا کسی مریض کی عیادت کو اس جائے۔ یہ امر مریض کے حق میں باعث ہرکت نہیں ہے۔ اسی طرح کسی کی تعزیت کے بعد شادی کی تقریب میں شرکت کے لیے یا کسی مریض کی عیادت کے لیے نہ جائے۔ واستے میں اگر کوئی مسجد نظر آئے تو تھوڑی دیر کے لیے وہاں رک جائے یا تھوڑی دیر کے لیے کسی جگہ بیٹھ جائے ، یانی پئر اور پھر جائے ،

١- احسن الانوال ورق ١٠ الف

ہے ایضاً ؛ ورق جر ب ۔

جـ ايضاً ، ورق ج ١ الف ـ

ب ايضاً .

گرتے وہاں چنجا۔ شیخ نے کاڑ سے فارغ ہوتے ہی نفلوں کی ایت بالدہ لی۔ مسافر نے اپنا مصلا لپیٹا اور چلنے لگا۔ شیخ نے جلدی سے ملام پھیرا اور معذرت چاہی۔ حضرت فرماتے ہیں کہ مسافر کو زیادہ دیر تک انتظار میں نہیں رکھنا چاہیے۔ متم ہر واجب ہے کہ مسافر کو انتظار کی زحمت نہ دے ا۔

اگر کوئی شیخ کسی شخص کوبکسی کے ہاں بھیجے اور صاحب خالد اس کے باتھ شیخ کے لیے کپڑے ، نقدی یا شیرینی وغیرہ بھیجے تو شیخ انہیں قبول ند کرے ۔ آسے چاہیے کہ ان ہر فاقد پڑہ کر وابس اوٹا دے ؟ ۔

حضرت فرمائے ہیں کہ درویش کو باریک کپڑے نہیں پہننے چاہیں۔
درویش کی ایک صفت یہ بھی ہے کہ وہ کبھی خلوتی ہوتا ہے اور کبھی
جلوتی ۔ اس زمانے میں لیلا لباس زیب تن کرنا یا کسی علم میں بلند
آواز سے قرآن پڑھنا ، لوگوں سے سوال کرنے کے مترادف تھا ۔ اس لیے
ان دونوں کاموں سے احتراز کرنا چاہیے ۔٣

حضرت فرمانے ہیں کہ اگر کسی کے ہاں مسافر آئے تو صاحب خالہ اسے دو کرم چیزیں فوراً فراہم کرے ۔

۱- پاتھ مند دھونے کے اسے کرم پانی ۔ ب کرم شورہا ۔

حضرت فرمایا کرتے تھے کہ درویشوں کے پاس تین اوقات میں نہیں آلا جاہم ۔

۱۔ کاز اشراق سے قبل ۔

ہ۔ دوبھر کو قیلولہ کے وقت ۔

ہے۔ مماز عصر کے بعد "۔

ب جامع ملفوظات تعریر قرماتے بین کمایک روز شیخ داؤد حسن شیرازی حضرت بربان الدین غریب سے کہنے رائے کہ ان کے پاس لوگ آئے بین

<sup>,.</sup> احسن الاقوال ، ورق ، إ " أَلْف .

ج۔ ایشاً ۔

ہ۔ ایضاً ، ورق م، الف ۔

ہ۔ ایضاً ، ورق ۱۲ الف ۔

اگر شیخ کی خالفاہ میں مسافر، آگر ٹھین نے تو خادم گو چاہیے کہ آسے بانی کی جگہ اور قد مجا (بیت الخلا) دکھا ہے۔ ادب کا یہ تقاضا ہے کہ مسافر خالفاہ سے بازار جائے تو واپسی پر خالی ہاتھ لہ آئے۔ اگر اور کچھ میسر لہ ہو تو ایک کھیرا یا ککڑی ہی لیتا آئے! ۔ حضرت فرمائے ہیں کہ ملک قنبر جب بھی سلطان جی کی خدمت میں آتا تو ایک کدو خانقاہ کے لیے ضرور ساتھ لاتا اور سلطان جی کے لیے بھی کچھ نہ کچھ ضرور ساتھ لاتا ۔ حضرت برہان الدین قرمائے ہیں کہ یہ روش لازم خیرے لیکن مستحب ہے۔ آ

حضرت قرماتے ہیں کہ ایک ہار سلطان جی شہر سے غیاث ہور کی طرف جا رہے تھے کہ راستے میں ایک شخص سے مد بھیڑ ہوئی۔ وہ ایک خالقہ کی طرف جا رہا تھا۔ حضرت خالی خوانچہ سر پر رکھے سلطان جی کی خالقاہ کی طرف جا رہا تھا۔ حضرت نے اس سے فرمایا کہ درویشوں کے پاس خالی ہاتھ نہیں جاتے ، اگر اور کچھ نہیں تو وہ دو جیتل کے نان خرید کر خوانچہ میں رکھ لے۔ اسی طرح خالی بیالے میں شربت یا مصری ڈال لینی چاہیے۔ اگر کوئی شخص ہاندان شیخ کی خدمت میں پیش کرنا چاہے تو اس میں ہان رکھ لے۔

حضرت فرماتے ہیں کہ درویشوں کے لیے چھری یا استرا نہیں لے جانا چاہیے ۔ اگر کوئی شخص یہ دونوں چیزیں درویش کے لیے لائے تو اُسرا اُسے چاہیے کہ ایک سوئی بھی ساتھ لائے ۔ اس لیے کہ چھری اور اُسترا کاٹنے کے اوزار ہیں اور سوئی جوڑنے کے کام آتی ہے ۔ اگر کوئی شخص کسی درویش کی خدمت میں صرف چھری پیش کرنا چاہیے تو وہ گوشت کا ایک ٹکڑا بھی ساتھ لائے ۔ اسی طرح سوئی کے ساتھ دھاگا بھی پونا۔

حضرت بربان الدین قرماتے ہیں کہ ایک مسافر شیخ جال الدین ہالسوی سے ملنے آیا ۔ شیخ اس وقت مسجد میں تھے ۔ وہ انہیں تلاش کرتے

ہ۔ کھیرا اور ککڑی ان دنوں ہؤے گراں ہیں۔ اُس زمانے میں یہ ' کوڑیوں کے بھاؤ فروخت ہوا کرتے تھے ۔

بد احمن الاقوال ، ورق ، ، الف -

ج۔ ایضاً ، ورق ۱۱ ب

س ايضاً ، ورق ج ۽ الف -

دی ہے ، وہ بابا صاحب لے لیں ۔ وہ حضرت زکریا کی خدمت میں کوئی اور چیز بیش کر دے گا ۔ اس پر بابا صاحب نے فرمایا کہ وہ راستے میں رہزن بن کر نہیں بیٹھے ۔ جب وہ کسی دوسرے کو لقدی دینے کی لیت کرکے چلا ہے تو وہ اسے کیوں کر تبول کر لیں ا ۔

حضرت برہان الدین کے زمانے میں درویش کے لیے سب سے معتبر قسم یہ تھی کہ وہ اپنے شیخ کے مصلے پر ہاتھ رکھ کر قسم کھائے ۔ ۲ حضرت فرماتے ہیں کہ ایک مرید جب سفر سے واپس آئے تو پہلے اپنے شیخ سے ملے جائے ، پھر اپنے گھر جائے ۔ اسی طرح جب سفر پر روائد ہو تو اپنے اہل خانہ سے وداع ہو کر شیخ کی خدمت میں حاضری دے اور وہیں سے سفر پر روائد ہو جائے ۔

حضرت فرمانے ہیں کہ ایک بار حضرت نظام الدین نے شیخ نصیر الدین معمود اودھی کو اودھ جانے کے لیے وداع کیا تو انہوں نے کسی سے کہا کہ ان کی قیام کاہ ہر جو گھوڑا بندھا ہوا ہے آسے فلاں جگہ چہنچا دے کیونکہ شیخ سے وداع ہونے کے بعد اپنی قیام کاہ ہر جانا ادب کے منافی ہے ۔

حغیرت فرماتے ہیں کہ اگر دو آدمی مل کر ایک ہی برتن میں کھانا تناول کر رہے ہوں اور ان میں سے کوئی کسی کام کے لیے اُٹھ جائے تو دوسرے کو چاہیئے کہ وہ بھی اتنی دیر کے لیے کھانے سے ہاتھ کھینچ لرہ ۔

حضرت فرماتے ہیں کہ شیخ کو مربد کی تربیت صرف اللہ کی خوشنودی کی خاطر کرنی چاہیے ۔ شیخ میں لالچ اور بخل نہیں ہونا چاہیے ۔ اگر خدا آسے القا کرے کہ فلاں نعمت فلاں مرید کو دے دے تو اس میں بخل سے کام ند لے ۔ ۔

<sup>،</sup> احسن الاقوال ، ورق <sub>م</sub> ب

۷۔ ایفیاً ، ورق و الف س۔ ایفیاً ،

ہے۔ ایضاً ۔

هـ ايضاً ، ورق ، ١ ب

ب- ايضاً -

ہیں وہ ان کے حق میں گیا کیا کرے ؟ سلطان جی نے فرمایا کہ اگر وہ جزاک اللہ کہہ دیا کرے تو حق ادا ہو جائے گا ۔ ا

حضرت برہان الدین غریب فرمانے ہیں کہ ایک روز سلطان جی استراحت فرما رہے تھے کہ ایک مسافر آیا اور خدام سے کہنے لگا کہ اس نے گھوڑا خریدا ہے اور وہ اس خوشی میں کچھ رقم سلطان جی کی لذر کرنا چاہتا ہے۔ خدام نے کہا کہ وہ تو اس وقت آرام فرما رہے ہیں لہذا وہ رقم انہیں دے دے۔ اس نے وہ رقم حاضرین میں بالمہ دی۔ اتفاق سے چند روز بعد اس کا گھوڑا کھو گیا۔ وہ پریشان حال سلطان جی کی خدمت میں حاضر ہوا اور ممام قصد انہیں سنایا۔ حضرت نے فرمایا جن لوگوں نے اس سے روبے لئے تھے ان سے کہے گھوڑا لا گر دیں۔ حاضرین نے کہا کہ انہیں کیا خبر کہ گھوڑا کہاں ہے ؟ اس پر حضرت نے فرمایا نے کہ دروبش کسی کی چیز ضائع نہیں کرتے۔ اگر انہیں کوئی ایک جیتل کہ دروبش کسی کی چیز ضائع نہیں کرتے۔ اگر انہیں کوئی ایک جیتل دے تو وہ اس کا دس جیتل کا کام کرتے ہیں۔ تب کہیں اس جیتل پر دئے بنتا ہے۔ دن کا حق بنتا ہے؟ ۔

ایک روز آیک شخص نے سلطان جی کی خدمت میں ایک تنکہ پیش کیا ۔ اتفاق سے چند ہی روز ہمد وہ شخص بیار ہوگیا ۔ حضرت کو جونہی اس کی علالت کی اطلاع ہوئی تو انہوں نے حاضرین کو مخاطب کرکے فرمایا گد اس کا دبا ہوا تنکہ آب تک ان کے دل میں ڈکا ہوا ہے لہذا اس کے لیے دعا کرنی چاہیئے کہ اللہ تعالیٰ اسے صحت عطا فرمائے ۔

حضرت برہان الدین غریب قرمانے ہیں کہ ادب کا تقافها یہ ہے کہ پیر اپنے مرید کے اور استاد اپنے شاگرد کے سامنے کھڑا نہ ہو۔

دہلی میں عاد الدین تیر کر نام کا ایک شخص رہتا تھا اور اسے مضرت بھا الدین زکریا کے ساتھ ہڑی عقیدت تھی ۔ ایک روز ایک شخص دہلی سے سلتان جا رہا تھا ۔ عاد الدین نے اس کے ہاتھ مضرت زکریا کے لئے نقدی روانہ کی ۔ جب وہ شخص اجودھن پہنچا تو باہا فرید الدین سے بھی ملا ۔ اس نے باہا صاحب سے کہا کہ عاد الدین نے جو لقدی آھے

١- احسن الاقوال ، ورق ٨ ب

۲- ایضاً ، ورق ۲ الف

س ايضاً ـ

قرون وسطیل میں مسافر عموماً سراؤں یا عائقابوں میں قیام کیا کرتے تھے - حضرت قرماتے ہیں کہ مسافر کا حتی لنگر میں تین دن تک ہے ۔
اس کے بعد أسے کوئی کام کرنا چاہیئے - وہ یا تو ہمہ تن عبادت میں مشغول ہو جائے یا لنگر میں ہاتھ بٹائے یا وہاں سے رخصت ہو جائے ا ، حضرت اپنے مریدوں سے کہا کرتے تھے کہ اگر کوئی شخص کسی درویش کی ملاقات کو جائے تو جیسا وہ درویش کرمے ویسا ہی ملاقاتی بھی وہاں جاکر درویش قیلولہ کر رہا ہو تو ملاقاتی بھی وہاں جاکو لیٹ جائے ۔ اگر درویش قیادت میں مشغول ہو تو یہ بھی وہاں جاتے ہی عبادت میں مشغول ہو جائے ۔ اسی طرح اگر درویش عارت تعمیر کر رہا ہو تو زائر بھی اس کام میں اس کا ہاتھ بٹائے ۔ ا

اگر کوئی درویش کسی کو گھڑا ، کوزہ یا لوٹا دینا چاہے تو آسے چاہئے کہ وہ خالی نہ دے ۔ اسی طرح اگر کوئی شخص کسی درویش کے لیے پاشت یا چھاگل لے جائے تو اس میں کوئی چیز ضرور ڈال لے ۔ اگر کوئی چیز میسر نہ ہو تو تازہ پھل ، خربوزہ یا کھیرہ ہی رکھ لے ۔ اگر یہ بھی بمکن نہ ہو تو بھر ان میں ایک سکہ ہی رکھ کر لے جائے ۔ اگر یہ بھی بمکن نہ ہو تو بھر ان میں ایک سکہ ہی رکھ کر لے جائے ۔ اگر یہ بھی تومانے ہیں کہ درویش کو کسی سے دستانے اور سونے یا چالدی کی انگوٹھی قبول نہیں کرئی چاہیئے ۔ جب حاد کاشانی کے دو بھائی حضرت سے بیعت ہوئے تو انہوں نے اپنی طلائی انگوٹھیاں حضرت کی خدست میں بیش کیں ۔ حضرت نے فرمایا کہ انہیں بیچ کر جو رقم ملے آسے حضرت سلطان المشائخ کے ایصال ثواب کے لیے خرچ کر دیں ۔ "

درویش کو چاہیئے کہ وہ کسی کی امانت نہ رکھے اور نہ کسی کا ضامن ہی ہنے ۔ اسی طرح وہ کسی دستاویز پر اپنی گواہی لہ ڈالے ۔ اگر کوؤن شخص کسی کے ساتھ نیکی کرے تو احسان مند جواب میں جزاک اللہ ضرور کہے ۔ ایک روز خواجہ قطب الدین بختیار کاکی کا مجاور سلطان المشائخ کی خدست میں حاضر ہوا ۔ اس نے عرض کیا کہ لوگ اسے چیزیں دیتے

۱- احسن الاتوال ورق م الف

م. ايضاً ، ورق <sub>٦</sub> ب

ب. ايضاً ، ورق ١١ ب

ہے۔ ایضاً ، ورق ، ب

ک بھر مار ہے لیکن حاد کاشائی نے اس برائی ڈگر سے بہٹ کر قلم اٹھایا، ہے اور اس نے اسے خانقابی لظام کا دستور العملی بنا دیا ہے م

حضرت برہان الدین غریب کی عمر کا بیشتر حصد حضرت سلطان المشائخ کی محبت میں گزرا تھا ، اس لیے احسن الاقوال میں سلطان المشائخ کے بارے میں اہم معلومات ملتی ہیں ۔ افسوس کے ساتھ ید کہنا ہڑتا ہے کہ سلطان المشائخ کے سواخ نگاروں میں سے کسی سے بھی اس تصنیف سے استفادہ نہیں کیا ، حالانکہ حضرت برہان الدین غریب بہت سے واقعات کے عینی شاہد ہیں ۔ اسی طرح انہوں نے سلطان المشائخ سے بابا فرید الدین گنج شکر کے بارے میں کئی باتیں سئی تھیں ، انہیں بھی سند کا درجہ حاصل ہے ۔ اس لیے بابا صاحب کا کوئی سوانخ نگار احسن الاقوال سے بہلو حاصل ہے ۔ اس لیے بابا صاحب کا کوئی سوانخ نگار احسن الاقوال سے بہلو

اگرکسی شخص نے اس عہد کی چشتی خالقاء میں رہنے والے درویشوں کے شب و روز کے آداب و مشاغل کا مطالعہ کرنا ہو ، تو آھے احسن الاقوال سے بہتر کناب نہیں مل سکتی ۔

عاد كاشانى نے احسن الاقوال میں حضرت برہان الدین غریب کے ۲۹ اقوال مختلف عنوانات کے تعت نقل كئے ہیں۔ جہاں كہى حضرت كا ذكر آتا ہے ، قاضل مرتب لن كے لام كے بعد الطیب اللہ قبرۂ باحسن الطیب کے دعائیہ كات ضرور لكھتا ہے ۔

الولداول: حاد کاشانی نے قول اول پر ''روشہائے اصحاب طریقت و منن ارباب طریقت'' کا عنوان لگایا ہے ۔ اس کے عت موصوف لکھتے ہیں کہ حضرت بربان الدین قرمایا کرتے تھے کہ جب مرید پیر کے پاس موجود ہو اس کے لیے پیر کے مشاہدہ سے بڑہ کر اور کوئی مشغولیت نہیں ہونی چاہئے ۔ اسے ایس سب سے بڑا شغل سمجھنا چاہئے ۔ اگر مرید کہیں دور رہتا ہو اور اسے پیر کی صحبت میسر لہ ہو تو اسے چاہئے کہ وہ تصوف کی کسی کتاب کے چند صفحات روز پڑھ لیا کرے ا

حضرت بربان الدین قرمایا کرتے تھے کہ جو شخص دن میں 20 بار سورہ الم نشرح بڑھے کا ، اللہ تعالمیٰ اس کے لیے رحمت کے ذروازے کھول دے گا۔

١- احسن الاقوال ، ورق ، الف

نکائی ہے۔ حضرت کا مزار اورنگ آباد سے سترہ اٹھارہ سیل کے فاصلہ پر غلد آباد میں واقع ہے۔ سڑک کے بائیں جانب ایک چار دیواری کے اقدر حضرت برہان الدین محو خواب ابدی ہیں ۔ اسی احاطه تجور میں ریاست حیدر آباد کا بائی نظام الملک آصف جاء اول اور ناصر جنگ شہید مدفون ہیں ۔ حضرت برہان الدین کی درگاہ کے بالمقابل ایک ایسی بی چار دیواری کے اندر شیخ زین الدین کا مزار ہے اور وہیں اورنگ زیب عالمگیر ، شہزادہ اعظم اور اسیر حسن علاسجزی کی قبریں ہیں ۔

### جامع ملقوظات

جامع سلفوظات نے متن میں دو جگہ اپنا نام حاد بن عاد کاشانی تحریر کیا ہے۔ ایک جگہ اس نے اپنے ایک بھائی کا ذکر ان الفاظ میں کیا ہے:

برادرم مجمع الادب قدوة الاكتساب خواجه ركن الدين كاشاني ا ایک موقع پر اس نے اپنے دوسرے بھائی كا تذكرہ ان الفاظ میں كیا ہے: برادرم صدر الافاضل خواجہ برہان الدین كاشانی ا

اس كا ايك تيسرا بهائى بهى تها جس كا نام خواجه مجد الدين كأشانى تها - جامع منفوظات في اس كے نام سے پہلے "تعدوة البلغا" " لكها ہے" - مؤخر الذكر دونوں بهائى حضرت بربان الدين غريب سے بيعت تھے" -

### احسن الالوال كي اسميت

حاد کاشانی نے جس محنت اور کاوش کے ساتھ احسن الاقوال کو مرتب کیا ہے ، اس کی مثال سلفوظات نوبسی کی تاریخ میں ڈھونڈے سے نہیں ملتی ۔ اس عہد میں مرتب ہونے والے سلفوظات میں قصے کہانیوں

١- احسن الاقوال ، ورق ، ١ الف

ہ۔ ایضاً ، ورق ہے الف

ہ۔ ایضاً ، ورق ے ب ۔

ہے۔ ایشا ۔

ساتھ ان کے دوستائی مراسم تھے۔ امیر خسرو اور امیر حسن علاسجزی جیسے با کال حضرات ان کے دوستوں میں شار ہوئے تھے ا ۔ حضرت نعیر الدین چراغ دہلی کے ساتھ ان کے برادرائی تعلقات تھے ۔

حضرت بربان الدین کو حضرت سلطان المشائخ کے ساتھ اس قدر عقیدت تھی کہ انہوں نے مدت العمر کبھی غیاث ہور (بستی حضرت نظام الدین) کی طرف بشت نہیں کی ۔۲

ایک ہار موصوف حضرت نظام الدین اولیا کے جاعت خالہ میں بڑھا ہے اور کمزوری کی وجہ سے کمبل آلہ گرکے اس پر ٹانگیں پھیلا کر بیٹھ گئے ۔ سلطان علاء الدین خلجی کے اعزاء میں سے ملک نصرت اور علی زنبیلی نے حضرت سلطان المشائخ سے اسکا ذکر کیا تو حضرت ہے حد الراض ہوئے۔ انہوں نے فوراً اپنے خادم خاص اقبال سے کہا ۔ کہ برہان الدین سے کہو کہ وہ فوراً یہاں سے چلا جائے ۔ حضرت برہان الدین پریشان ہو کر اپنے کہ وہ فوراً یہاں سے چلا جائے ۔ حضرت برہان الدین پریشان ہو کر اپنے کہر چلے گئے ۔ جب ان کے احباب کو اس واقعہ کا پتہ چلا تو وہ ان کے پاس اظہار افسوس کے لیے جائے لگے ۔ کئی روز پعد امیر خسرو اپنے کئے میں دستار ڈال کر سلطان المشائخ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور انہیں معافی دلوائی ۔

حضرت برہان الدین غریب سات صد درویشوں کے ہمراہ دکن کی طرف روانہ ہوئے۔ وہ درویش انہیں بالکی میں بٹھا کر دکن لے گئے۔ دکن کی تاریخ میں ''ہالکی کی آمد'' بڑی اہمیت کی حامل ہے'' ۔ حضرت برہان الدین کے نام نامی کی مناسبت سے برہان ہور کی بنیاد رکھی گئی اور یہ شمیر مدتوں تک خاندیش کے ناروق سلاطین کا پایہ تخت رہا۔

حضرت برہان الدین اور ان کے ساتھیوں نے دکن کی سر زسین میں اسلام کی تبلیغ میں بڑی سر گرمی دکھائی ۔ ان کا انتقال ۲۸۵ه/۱۳۳۵ میں ہواہ ۔ "لور عشق ہود" اور "اولیاء خاص" سے ان کی تاریخ وفات

۹- عبدالمحق محدث ، ص ۹۹-۸ ه "فضلائے زمالہ مثل امیر خسرو و امیر حسن و خوش طبعان دیکر امیر عبت او بودند" ـ

٧- ايضاً ، ص ١١٥

ب شيخ هد اكرام ، آب كوثر ، مطبوعه لابور ١٩٥٧ ، م ي ١١٩٨ ... م ايضاً ، ص ١١٩٠ .

## احسن الاقوال كى تاريخى. اور سماجي اہميت

### . plul ag

مولانا آزاد لائبریری مسلم یوئیورسٹی علی گڑھ میں حضوت برہان الدین غریب کے ملفوظات پر مشتمل احسن الاتوال کے عنوان سے ایک نادر عطوطہ عفوظ ہے۔ اس عطوطہ کے ورق ہیں۔ اسے ۱۳۸۸ نادر عطوطہ عفوظ ہے۔ اس عطوطہ کے ورق ہیں۔ اسے ۱۳۸۸ کے ۱۳۲۸ میں حضرت برہان الدین غریب کے ایک مرید حادین عاد کاشانی کے مرتب کیا تیا ۔ موجودہ دور کے تاریخ دانوں کو قدیم مؤرخین سے یہ گہ رہا ہے کہ ان کی لکھی ہوئی تاریخیں صرف سلاطین اور بادشاہوں کے گرد گھوسٹی ہیں اور ان میں سے بعض تاریخیں تو شاہی دربار کا روز ناچہ بن کر رہ گئی ہیں۔ ان مؤرخین نے عوام کی مذہبی اور ساجی حالت کے بن کر رہ گئی ہیں۔ ان مؤرخین نے عوام کی مذہبی اور ساجی حالت کے مرتب ہونے والے ملموظات نے کائی حد تک پورا کیا ہے ، احسن الاقوال میں قرون وسطیل کے خانقابی نظام اور صوفیہ اور عوام کی معاشرتی اور ساجی زندگی پر جس الداز سے قلم اٹھایا گیا ہے ، اس کی نظیر اور کسی ساجی زندگی پر جس الداز سے قلم اٹھایا گیا ہے ، اس کی نظیر اور کسی ساجی خراگ کے ملفوظات میں نہیں مبتی ب

### صاحب ملفوظات

حضرت برہان الدین غریب ، سلطان المشائخ نظام الدین اولیا رحمہ اللہ علیہ کے مرید اور خلیفہ تھے ۔ شیخ عبدالحق محدث دہلوی نے انہیں ''صاحب شوق و ذوق'' لکھا ہے'' ۔ اس عمد کے اہل علم اور مشائخ کے

-

۱- یولیورسی کاکشن غارسیه ، مذہب ، تصوف نمبر ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ - ۱۹۸۸ -

علامہ اقبال کی ژادگی اور شاعری پر ایک ضغیم کتاب لکھی ہے۔ یہ کتاب بلوچی ادب میں فکر و نظر کے لعاظ سے ایک اضافہ ہے سوائح نگاری اور ناقدائد پیرائے کا اچھا تموند ہے۔

ملک عدرمنیان منجھے ہوئے صحائی ، شاعر ، ادیب اور قلمکار ہیں علامہ اقبال جے فکر و اسلوب کو اہتائے کے علاوہ انہوں نے بالہ جبریل کا منظوم بلوچی قوجمہ بھی کیا ہے ۔ یہ کام بڑا کٹھن تھا ، مگر انہوں نے اس دشوار منزل کو یہ آسائی طر کر لیا ۔

مرحوم بهد حسین عنقا بلوچستان کے پہلے نامور صحافی ، بلوچی زبان کے اعلیٰ پایہ کے شاعر اور قلمکار تھے ۔ بلکہ سیاستدانوں کے بھی میر کارواں تھے ۔ انہوں نے بھی علامہ اقبال کے اسلوب اور فکر کے اثرات کو قبول کیا ہے ۔

لواب یوسف علی خان عزیز مگسی نے ہلوچستان میں سامراج اکے خلاف چہلی ہار سیاسی جدو جہد کا آغاز کیا کیولکہ ان سے چہلے ہلوچستان میں انگریزوں کے خلاف صرف مسلح جدوجہد ہی سے کام لیا تھا۔ مرحوم یوسف علی خان کو مولانا۔ ظفر علی خان اور علامہ اقبال کا قرب بھی حاصل تھا۔ مرحوم نے اپنی اردو شاعری میں اقبال کے رنگ اور اسلوب کو اپنایا ہے۔

بلوچی کے موجودہ شعرا جن ، میں کریم دشتی ، ملک طوق ، صدیق آزاد ، قاضی عبدالرحیم صابر ، مولانا غیر عد قدوی ، احمد جگر ، غنی پرواز ، بشیر بیدار وغیرہ کسی ند کسی طرح سے اقبال کے وقک میں رنگے ہوئے ہیں ۔

ہات کا سلسلہ طویل ہوتا جاتا ہے۔ ہات ہی کچھ ایسی دلچسپ ہے کہ مختصراً بیان کرنا ممکن نہیں۔ یہ چند نمونے جو پیش کئے گئے ۔ ''سشنے از خروارے'' ہیں۔

ہر بڑا شاعر خواہ کسی زبان کا ہو ، دنیا کے تمام شاعروں کو متاثر کرتا ہے۔ اقبال عظم شاعر تھے۔ ان کی فکر ہم گیر اور ہمہ جہتی تھی ان کی فکر اور اسلوب کی گرفت سے بلوچی شاعری بھی جگنگا اٹھی۔ اسی طرح جراغ سے جراغ جلتے ہیں ۔



بنا کن پنچوئیں من آہے تا تو انہیں دل جہاں۔" سورج کمپیں ہ ظلم ہے صیاد ہ گون باک د ہوستان ہ سوج کئی ہیم ہ ترا اے زند گانی ہ کنگ در گور چہ وت سرے را اے بے رحمین زمین و آسان، سوچ

یعنی: ایک آپ رسا ہو جو فرسودہ دنیا کو جلا ڈالے۔ صیاد کے ظلم سے رہائی کے نئے کلشن میں آگ لگا دے۔ خوف سے کیوں زلاء در گور ہو ۔ جان کی پروا آنہ کر اس ہے رحم آسان اور زمین کو جلا ڈال ۔ مراد ساحر کا ایک اور شعر ملاحظہ ہو ۔ جو اقبال کے اس شعر کے ہم معنی ہے ۔

خودی کے نگمہاں کو ہے زہر ناب وہ نان جس سے جاتی رہے اس کی آب

ساحر : بكن چرنير به اے رزقء كه بارت الت ننگ و ناموسية بسيند ء گلامي ء اے چربين چندے نان ء سوچ

بلوچی ادب کا ایک اور کمایاں نام غوث بخش صابر کا ہے۔ انہوں نے علامہ کی کئی غزلوں کا ترجمہ حسن و خوبی سے کیا ہے۔ صابر نے علامہ سے فکری اثر بھی لیا ہے۔

اقبال کہتا ہے:

کوئی اندازہ کر حکتا ہے اس کے زور بازو کا نگاہ مرد مومن سے بدل جاتی ہیں تقدیریں

ساحر کہتا ہے:

قد ستگ دست و بازو مومتانی سست و مگمرایی به چورین دژمن ه چو آس و نیت و انکروبیران

بلوچی زبان کے اکثر و بیشتر شعرا نے اقبال کے اسلوب اور رنگ کو اپنایا ہے اور فکری طور پر ان سے اثر لیا ہے ۔ بلوچی میں اقبال کے رنگ میں بے شار ترانے لکھے کئے ہیں۔ وطن دوستی ، اسلامی اتحاد اخوت و مساوات اور شاہین کے موضوعات پر کثرت سے نظمیں لکھی گئی ہیں ۔

اقبال پر کام کرنے والوں میں ہزرگ اور بنند پایہ ادیب میر مٹھا خان مہی کا نام سر فہرست ہے ۔ میر صاحب نے "درکال اقبال" کے عنوان سے نقاد تھے۔ ان کے کلام سی بھی اقبال کا اسلوب اور فکری اثر لمایاں ہے مرحوم پاشمی کے چند بلوچی اشعار ملاحظہ ہوں ۔

> من گون ہے ساریء سوبے ہرتنگ ترسن ایشنت کہ ہدا ساز کئے

ترجیہ : میں نے عالم مدہوشی میں سب گجھ ہا لیا خوف دامن گیر ہے کہ دربارہ ہوش میں نہ آؤں ۔

ماہرنگ م سوگا الت در دورنج سکا نشی کہ چشین کلک الد کنان شات پہ کلم الم

ترجمہ : یہ رئج و الم محبوب کا تحفہ ہے ۔ ہم بخوشی ہرداشت کریں کے مسرتوں پر کبھی کوئی شکوہ کر سکتا ہے ۔

ایک اور شاعر احمد زہیر کا تذکرہ بھی ضروری ہے جیسے کہ شعر مولانا روم جسے علامہ اقبال نے تضمیناً استمال کیا ہے :

ہر نبائے کہنہ کا بادال کنند اول آن بنیاد را ویران کنند

عسوچت د بتران کهنیانا نوکیں قصہ بیارت دگر نوکیں سرے بانو ارکین با کواجہ بیارت دگر نوکین زمین آزمائے نوکین دنیائے دگر استارے نوکین روشنین روچ و شعبے بیارت

ترجمہ: پرانے دفتر و دیوان کو آگ (کا دو۔ اک ٹئی داستان کی بنا ڈالو۔ ٹئی دئیا میں نئے فرمائرواوں کی ضرورت ہے۔ ٹئی دئیا کی زمین بھی ٹئی آسان بھی ٹیا ہو۔ لئے اور روشن ستارے ہوں۔ ٹئے روز و شب ہوں اسی طرح مراد ساحر کہتے ہیں۔

در نوکین دربگیج ات بهار بسبر ه نکندان بهبت دم به دم گون برکه من آوت سرانگندان

ترجمہ : عبھے اس رہنا کی تلاش ہے جو نئی راہوں پر لے چلے جو موت سے بھی آلکھیں دو چار کر سکے

مراد ساحر آکے چل کر کہتا ہے ؛

سے دل پذیر رد و بدل بھی کی ہے اور ایک اشے اسلوب کی طرف توجوان شاعر کو ماٹل کیا ہے ۔

عطاكي ايكم معروف يلوچي آزاد نظم كا ترجمه ملاحظه بو

عالم نزع میں یعنی پھٹی آنکھوں کی خاموشی بھی ایک زبان ہے۔ مگر اسے دیکھنے کے لئے جداگانہ بصیرت چاہیے اور اسے سننے کے لیے الگ ساعت درکار ہے۔ عالم ہست و ہود کا عظیم رستا خیز آنے والی نسلوں کے لئے لزع کا عالم ہے۔

بینائی کے باوجود آنکھیں ہے لوں ہیں قوت ساعت موجود ہے مگر سننے سے محروم ہیں روح موجود ہے مگر ژندگی سنتود ہے

عطا شاد کے ان اشعار کو سن کر ہے اختیار اقبال کا یہ شعر یاد آ جاتا ہے۔

ذکرکوں ہے جہاں تاروں کی گردش ٹیز ہے ساقی دل ہر . ذرہ میں مجموعائے۔ رستا خیز ہے ساق

مرحوم آزاد جالدینی ایک بلند پاید شاعر اور ادیب تھے۔ انہوں نے مرخ دم تک بلوچی ادب کی خامت کی مرابع خامت میں کمام مال و دولت لٹا دی اور متاع جان بھی نثار کر دی ۔ آزاد کی ایک بلوچی نظم کا اردو ترجمه ملاحظه ہو ۔

افسردہ شمع پھر سے درخشاں کریں گے ہم
ہر قلب ہر لفار کو فروزاں کریں گے ہم
ہجشیں گے ہم عروس وطن کو جال نو
مشاطکی زنف ہریشاں کریں گے ہم
ہر کہند رسم جس سے ہے بیار ذہن قوم
اسکو رمین آتش سوزان کریں گے ہم
ہر نتش جہل و ظلم و شتاوت مثالیں گے ہم
ہر نقش جہل و ظلم و شتاوت مثالیں گے ہم

یہ عبد یہ عزم ، لہجہ کی یہ توانائی اقبال کی یاد دلاتے ہے -سید ظہور شاہ ہاشمی مرحوم بلوچی کے ماہد تاز، شاعر د لدھی۔ اور ہو گیا ۔ خودی سے موت کو شکست دی جا شکٹی ہے ۔ خودی کا چمن خزاں سے لا آشنا ہے ۔

اقبال کی نظر میں عشق کا بھی ایک خاص مقام ہے۔

عشق دم جبر ثیل ، عشق ذل مصطفی مشق خدا کا کلام! عشق خدا کا کلام! عشق خدا کا کلام! عشق کے مغراب سے نغمہ تار حیات عشق سے تار حیات ،

کبھی مولا علی ہُ خیبر شکن عشق ! پیر مجد زبیرانی کے ہاں عشق ملاحظہ ہو ۔

عشق زندن ، عشق بودن عشق نامن خالق م عشق قرآن ، عشق ایان عشق دین من آدم م عشق رحمت عشق برکت عشق حج اکبر بے عشق بازوئے علی ٹن عشق ماہن عاشق م

ترجمہ : عشق اصل حیات ہے۔ عشق ہستی ہے ، عشق خالق کا نام ہے عشق قرآن ہے ، عشق ایمان ہے ، عشق دین ہے ، عشق ہر انسان کی زندگ کا دارومدار ہے ، عشق رحمت و ہرکت ہے ، عشق حج اکبر ہے ، عشق بازوئے حیدر ہے ، خیبر شکنی ہے ، عشق مشتاق کی زندگی ہے ۔

بہر محد زبیرانی نے جہاں اتبال کے فکر کو اپنایا ہے وہاں انہوں نے اقبال کے کلام کا ترجمہ بھی کیا ہے ۔

نوجوان شعرا میں عظا شاد نے بلوچی شاعری کو جدید رنگ سے آشنا کیا ۔ عطا شاد اپنا ایک لیا لیجہ لے کر بلوچی شاعری میں داخل ہوا ہے جس کی انفرادیت بلوچی اور اردو معونوں میں ممایاں ہے ۔ عطا کی فکر میں جو نے خونی اور کہستانیں کی گوفہتی آلواز ہے اس میں اقبال کا فیضان بھی شامل ہے ۔

### ع کیساروں کی عطا رینت نہیں خلموشی

عطائے اقبال کے اشتغار کا منظوم الرجمہ بھی کیا ہے اور ان پر تضمینیں بھی لکھی ہیں ۔ عطائے اقبال کے اسلوب کا اثر بھی لیا ہے ۔ مشابعہ عطائے الوجی جور میں آبئی انظموں کے مطالب کے لعائل

قدم قدم روان ببت دلیرو پیلوان ببت گر آسان شمے سرا پرشت پر غضب ببت به نام و لنک آدسی سران وق دیان ببت

ترجمہ : ہڑھے چلو ہڑھے چلو ، دلیر اور پہلوان بنو۔ اگر تم ہر آسان ٹوٹے تو تم اور بھی غضیناک ہو جاؤ۔ اپنی جان قربان کرکے السانیت کی لاج رکھو۔

علامہ کے بان دل کو ایک خاص مقام حاصل ہے کہتے ہیں:
دل کی آزادی شہنشاہی! شکم سامان موت
فیصلہ تیرا تیرے ہاتھوں میں ہے ، دل یا شکم ؟

دل کے بارے میں علامہ اقبال نے بہت کچھ کہا ہے بلوچی کے کہند شاعر ، ادیب اور صوفی جناب ہیر کد زبیرانی کے اشعار بھی سنیئے۔

نه منجول موں ترنبے الت اے دل منن ملکے م شہرے الت اے دل دریاب الت ما پایان لئے نی ممندر موج و بحرے الت اے دل دل آبا الت که کلیت صد جہاں کم بوں با رو ہورے الت اے دل دل آ ہمرا کن مان شف تہارا کل روکن شو چرا گے الت اے دل کلی روکن شو چرا گے الت اے دل

ترجیہ: یہ دل مض خون کا ایک قطرہ نہیں ، بلکہ ایک لا معدود دنیا ہے ، موج در موج ایک طوفان ہے ، یہ دل اندھیری راتوں میں ایک مشعل ہے

فلسف خودی کے بارے میں ہیر چد زایرانی کچھ یوں کہتے ہیں:

گان کس و خودی و گیت محکم جہاں و مان دوئن و بیت ہے گم مرد کانی خودی الت زلدگانی چمکا ہوئی و خودی و درچک ہے گم

یمنی : جس نے اپنی خودی پہنیان لی ، وہ دولوں جہالوں میں متاز

ہے۔ جس نے توم ، وطن ، دین اور ایان کو ایک لقبہ نان کی خاطر فروخت کر دیا۔

فلسفه خودی کے بارے میں اقبال کمنا ہے:

خودی ہو زلد، لو ہے قتر بھی شہنشاہی تہیں ہے سنجرو طفرل سے کم شکوہ فایر

اور یہی موضوع میر کل خان نصیر کے ہاں کچھ اس طرح ہے۔ وت ہوشتت وتی ہا دانی سرا وت واجہ بیٹے کارانی وتی

تقدیر گئی دستنت مگر ، پرواه په طلا وسیم مکن

گرجمہ : خود یہ بھروسہ کرو ۔ اپنے پیروں پر کھڑے ہو جاؤ ، تم حکمران ہو ۔ تمہاری تندیر تمہارے ہاتھوں میں ہے مال و زر کی ہروا مت کرو ۔

انبال کہتا ہے:

ع شمشیر و سنان اول ، طاؤس و رہاب آخر کل خان نصیر نے اسی بات کو اس طرح کہا ہے : اشتکن سکارا ، زرتکن چنک و رہاب داتکن ماتی دیا ۔ ہستگن زہرین تناب

اقبال کہنا ہے:

ع ہاتھ ہے اللہ کا ہندۂ مومن کا ہاتھ
کل خان تعمیر کےالفاظ میں بھی موضوع اس طرح ہے۔
وت شمے دستء آئت مردان بخت و تقدیرے مہار
وخت ہمیشدت بڑز گفت آزائیء مردان توار

ترجمہ : مسلانوں نے شمشیر آبدار کو رکھ کر چنگ و رہاب کو سنبھالا ۔ اس لئے زنجیروں میں جکڑے گئے ۔

اے مرد مومن تمہاری تقدیر تمہارے ہاتھوں میں ہے اٹھو اور آزادی کا نعرہ نکاؤ ۔

میر کل خان نصیر توم کے جوالوں سے شاطب ہو کر کھنتے ہیں :

ی شاعری کے بعض پہلو پیش کئے جا سکنے ہیں جن میں علاسہ کی فکر اور انداز بیان کے اثرات بمایاں ہیں۔ میر کل خان کے شعروں کے پہلر مجموعے کا نام "کلبانگ" ہے جو یقینا "بانگ درا" کے ڈیر اثر اس نام سے موسوم کیا گیا ہے۔ میر کل خان نصیر نے علامہ کے کلام کے تراجم ہمی کئے ۔ اور تصانیف بھی لکھی ہیں ۔ ہم یہاں نکری اثرات کے چند مونے پیش کرتے ہیں ۔ اقبال نے کہتا ہے:

گر تومیخواهی مسلال زیستن نیست ممکن جز بقرآل زیستن

اور میر کل خان کہتا ہے۔

ٹوچی کسے مسلاں نبیستئے گرمن روگشتن مفا گردن بچن سجدگ، کپتی پرنگ، درگاه، مومن و کفرہ ِ گلامی چون بیت

صاحب اایان و قرآن نستیئر تو نہی ء ویر فرمان بیٹیے لاالله و لو نكبيان لبيتر تو گلام بیتئے مسلان الہ بیتئے

میر کل خان نصیر کے ان ہلوچی اشعار کا مطلب کچھ ہوں ہے "ا کر تم صاحب ایان و قرآن نہیں ہو تو سب کچھ ہو سکتے ہو سکر مسلال نہیں ہو سکتے ۔ جمہاری مسلان اس وقت تک مکمل نہیں جب تک ک تم ہر طرح سے وسول خدا صلعم کی ہیروی نہیں کرو کے۔ اگر میں غلط کہتا ہوں تو ہے شک گردن زدنی ہوں تم جو فرنگ کے در پر سجدہ ریز ہو۔ تو لا اللہ کی لگمہان کے لائق کیسے اُمہرائے جا سکتے ہو۔ مومن اور پھر کافر کی غلامی یہ نا ممکن ہے۔ اگر تم نے غلامی قبول کی تو تم مسلان نہیں ہو ۔"

اقبال كنتا ہے:

لنگ آدم ، ننگ دیں ، لنگ وطن ! جعفر از بگال و صادق از دکن

اس موضوع پر میر کل خان تصیر کے بلوچی اشعار ملاحظہ ہوں۔ اے وتی توم عزت و لنگء ۔ اے وتی ملک و تاج واورانگء ۔ گرته سودا گون واجه افرنگ تن است گدارے جعفرے رنگ ہ

ان وي قوم و دين و ايان م گرته سودا به انكه الانه

الرجس: یعنی جس نے توم کی عزت و الموس وطن کی آزادی اور اقدار کو الکریزوں کے باتھ میچ کالا ، وہ سففر سیسا غدار می ہو سکتا

# ایک ہوں مسلم حرم کی پاسبانی کے لئے لئے لیا کے ساحل سے لیکر تابخاک کاشفر

اس اتعاد کی خاطر اقبال کبھی عاقم عوب کو بیداو گڑتا ہے ، کبھی عجم کو پکارتا ہے ، کبھی ترک اور افغان کو ان کا سنعب یاد دلاتا ہے۔ اور کبھی ہندی مسلمان کو اس کی عظمت رفتہ سے روشناس کراتا ہے ۔ اور جب بلوچستان ہنچتا ہے تو ہڈھے بلوچ کا روپ دھار کر بلوچوں کو خواب خرگوش سے جگاتا ہے ۔

ہو تیرے بیاباں کی ہوا تمبھ کو گوارہ اس دشت سے بہتر ہے اند دلی دہ بخارا

علامہ اقبال نے برصغیر میں اسلامیان بند کے لئے ایک الگ مملکت کے تیام کی تجویز پیش کی ۔ تاکہ مسلمان قرآن و سنت کے مطابق اپنی جدا گانہ اور آزاد سر زمین پر زندگی ہسر کر سکیں ، اقبال کا یہ مجر سوز مطالبہ مسلمانوں کے دل میں اثر کرگیا ۔ انہوں نے اس تجویز کو دل سے قبول کیا ۔ شدید جد و جہد اور بے پناہ قربانیوں کے بعد آزادی حاصل کی ۔

علامہ اقبال کی آواز پر لیک کہنے کا مطلب یہ تھا کہ قوم نے اف کے مافی الغمیر کو پالیا تھا۔ شاعروں ، ادہبوں اور دانشوروں نے ان کے فلسفے کو سمجھ لیا تھا۔ ان کے پیغام کو قبول کرکے عوام تک پہنچانے کا بیڑا اٹھا لیا تھا۔ علامہ اقبال کے کلام کے تراجم دنیا کی اکثر زبانوں میں کئے جا چکے ہیں۔ ملک کے الدر بھی علاقائی زبانوں کے شعرا اور قلم کاروں نے اس سلسلے میں اہم کام کیا ہے اور مسلسل کے شعرا اور قلم کاروں نے اس سلسلے میں اہم کام کیا ہے اور مسلسل کم کر رہے ہیں کیونکہ اقبال زمانے کا تسلسل ہیں اور ان پر ہمیشہ کام کیوتا رہے گا۔

بلوچی زبان میں اقبال پر جو کام ہوا ہے۔ وہ کئی لحاظ سے تاریخی اور ادبی اہمیت کا حامل ہے۔ اس کے ایک سرسری جائزے کے لئے بھی ایک دفتر درکار ہے۔ اس مختصر مضمون میں بس اتنی ہی گنجائش ہے کہ اقبال کے کلام کے اثرات کی طرف اثنارے کئر جا سکیں۔

ہلوچی کی جدید شاعری پر البال کی چھاپ واضح طور پر نظر آتی ہے موجودہ دور کے بلوچی شعرا کے سرخیل اور ملکالشعرا میر کل خان تصد

### علامه اقبال اور بلوچی ادب

### نادر تبراني

بخود خزیده و محکم چو کوهساران زی چوحنس مزی که بوا تند و شعله بیباک است

ایک الوکھی آواز ابھری اس کی گونج کوہ و صحرا میں بھیل گئی۔
اس میں تلخی ، درشتگی اور شیر بنی بھی تھی ۔ بارس نے اسے مزدک
سمجھا اور ہند نے اسے کالی داس کہا ۔ مگر یہ جلال الدین رومی
کی روح تھی جو آدم کم گشتہ کی تلاش میں اقبال کے روپ میں نمودار
ہوئی اور :

حرف بااهل زمین زلداله گفت حور و جنت را بت و بتخاله گفت

شاعر نے اسے شاعرانہ لکتہ سنجی کہا ۔ اللہ والوں نے اسے تصوف کا نام دیا ۔ اور فقیمہ شہر چیں بہ جبیں ہوئے ۔

واعظ تنگ نظر نے مجھے کافر جانا اور کافر یہ سمجھتا ہے سسلاں ہوں میں

پر شخص نے اپنے ظرف اور بساط کے مطابق علامہ اقبال کو سمجھا اور پہچانا اور اسی الدازے کے مطابق ان سے اثر لیا ۔ کسی نے انہیں قومی شاعر سمجھا ۔ کسی نے بینالاقوامی شاعر کہا ۔ ایک بات سب کی سمجھ میں مشترک تھی ۔ وہ یہ کہ اقبال کے گلام میں حرکت ہے "عمل" گرمی رفتار اور خودی کا شعلہ ہے جو آدمی کی شخصیت کو روشن کر دیتا ہے ۔

اقبال فلسفہ خودی کے پیام ہر اور پان اسلام ازم کے داعی ہیں ۔ اسلامی اتحاد کے علمبردار ہیں ۔

## علامہ اقبال (صوف تبسم کی نظر میں)

مرتبه

### لثار احمد قريشي

حضرت علامہ اقبال علی فکر و فن ہو صوفی تبسم (مرحوم) نے وقتا تو تتا تقاریر اور مضامین کی شکل میں جو کچھ لکھا ، وہ علاقہ سے ان کی ذبنی وابستگ کا لتیجہ ہیں۔ یہ مواد مختلف رسائل اور اخبارات میں پکھرا پڑا ہے ، ان میں سے جو مل سکا ، یکجا کرکے کتابی صورت میں پیش خدمت ہے ۔ ان مضامین کو زمانی اعتبار سے ترتیب دیا گیا ہے تاکہ ہر مضمون کا سال تصنیف قاری کے ذہن میں رہے ۔

علامہ اقبال ملک کے ساتھ صوفی قبسم کی عقیدت کا آغاز طالب علمی کے زمانے سے ہوا اور تاحیات قائم رہا ۔ انہوں نے علامہ کے افسکار و نظریات کو جیثیت استاد اور شارح ایک طوبل مدت تک طلبا کی کئی نسلوں کے ذہنوں میں منتقل کرنے فریضہ انجام دیا ۔

جمینت مجموعی ، یہ کتاب اقبالیات کے مطالعہ میں ایک قابل ِ قدر افاقہ ہے ۔

صفحات : ۸ + ۱۱۷ - قیمت : ۳۰ روسے

اقبال اکادمی پاکستان می اور میکاود رود ، لابور

بیں گد ولی کو ان کے انتقالؓ ( ۱۷۲۰ - ۱۷۲۵) کے کوئی ڈھائی صدی بعد ڈاکٹریٹ کا موضوع بنایا گیا۔ اسیر (۱۸۱۰) پر ڈیڑھ صدی بعد اور خالب پر ان کے انتقال (۱۸۹۹ء) کی کوئی آٹھ دھائیاں گزر جانے کے بعد ڈاکٹریٹ کی اعلی اسناد فضیلت عطا کی گئیں ۔ جبکہ افیال پر ان کے انتقال کے پانچوین برس ھی ڈگری مل گئی اور ڈگری ملنے کا یہ عمل ایک فی سال کی اوسط سے آج تک چلا آ رہا ہے ۔

اسی لیے میں یہ کہتا ہوں کہ علامہ اقبال ہارے شعر و ادب کی ان خوش قسمت استنبات میں سے ہیں، جو حین حیات اهل علم کی توجہ کا مرکز بن جاتی ہیں اور ہاری یونیورسٹیوں کا تو وہ بالغصوص بہت ہی مرغوب موضوع رہے ہیں اور آج بھی وہ سب سے زیادہ عبوب موضوع کی حیثیت رکھتے ہیں ۔ اس کشش اور توجہ میں ان کی عظمت ، وسعت ، آن کی گہرائی اور جیٹیت مجموعی ان کی آنائیت کا اشارہ مضمر ہے ۔

[دوسری اقبال عالمی کالکرس ، لاہور ہ ۔ ۱۱ نوسبر ۱۹۸۳ کے لیے لکھا گیا]

۱- (کلیات ولی) (ترتیب و تهذیب) ، ڈاکٹر نور الحسن هاشمی ، لکھنؤ ، ڈی لٹ ، ۱۹۵ (هفت روزه ، هاری زبان ، دهلی ۱۵ - جون و ۱۹۵ مفحس م)

۹- "مطالعه میر" ، ڈاکٹر سید تواب حسین ، الد آباد ، پی ابج ڈی ، . . وور ماری زبان ، دهلی ، ۸ - سئی ۱۹۵۹ ، منحس میر در افغالب : هز لائف اینڈ پرشین پوٹٹری" ڈاکٹر سید عارف شاہ گیلائی ، یمبئی ، پی ایچ س ڈی ے مید اللہ (شبینشله، سخن مرزا خالب کے قارس گلام پر تاقدالد نظر ، کراچی ، یه ۱۹ - مفحد ۱۵)

ر شبها المتنز: ﴿

مواقبال کرفکر ورفن کر ساجی اور تبلیعی رشتے "ا نگران ؛ ڈاکٹر عبدالحق شعبہ اردو ، دهلی بولیورسٹی، وجود، و

٧-. ١٤ ايوب عاند:

القبال اور اردو غزل ۲۲۴

نگران : عبدالقوی دسنوی شعبه اردو ، سیفیه کالج ، بهوبال ،

ہاتی سات کی خیریت کے ہارہے میں اس دوراِن کچھ سن گن نہیں مل پائی ، عجب نہیں کہ بعض ترک کار کر چکے ہوں اور کچھ تکمیل کار میں لگر ہوئے ہوں ۔ ہوئے ہوں یا منزل مراد یا چکے ہوں ۔

پہلے پانچ سال کی مدت میں ایم ۔ اے کی جزوی تکمیل کے سلسلے میں یونیورسٹیوں میں لکھے گئے مقالات کا احاطہ ایک بڑی فرصت چاہتا ہے ، صرف پنجاب یونیورسٹی ، لاہور ہی کے غنف شعبوں میں ۸۱۹ مسلم ۱۹۸۷ء تک ایم ۔ اے کے لیے لکھے گئے مقالات کی تعداد ایک چوتھائی سینکڑے سے کم نہیں ۔

اتبال کے افکار و ادبیات پر ان کے انتقال کے بعد اب تک کے پینتالیس برسوں میں، مشرق تا مغرب ہی ابیج ۔ ڈی یا اہم ۔ فل وخیرہ کی ہم ہی کے لگد بھگ استاد دی جا چکی ہیں ۔ ایم اے کے جو تنقیدی اور تعقیق مقالات پاکستان اور بھارت کی مختلف بولیورسٹیوں میں اب تک لکھے گئے ان کی تعداد بلامبالغد سینکڑوں تک پہنچتی ہے ۔

اقبال بونیورسٹیوں میں سب سے پہلے اور سب سے زیادہ توجہ کا مستحق ٹھہرے ۔ یہ استاز اردو شعر و ادب کی پوری تلایخ میں ، کسی بھی دور اور کسی بھی مرتبے کی کسی دوسری شخصیت کے حصے میں نہیں آیا ۔ ولی ، میر اور غالب اردو ادب کے تین مسلمہ اکاہر ہیں ۔ اقبال ان کے بیش رو ہیں لیکن وہ ولی ، میر یا غالب سے ان معنی میں خوش تعییب

۱- هفت روزه ، هاری زبان ، دهلی ، ه ۱ - سی و بروره ، صفحه ه و - عبله سینیه ، یادگار اتبال ، جلد هفتم ، بهویال ، ۱۹۸۸ - ۱۹۸۹ - ۱۹۸۹ صفحه و ۲۰۰۹

نن پر عربی فکر و ادب کے اثرات' ان کے نگران شعبہ اقبالیات کے پیرمین پروایسر مرزا جد منور ہیں ۔ جد یوسف مغل ، تحقیق کام میں مصروف ہیں ۔

چھلے پانچ برسوں میں هندوستان کی تین بولیورسٹبون میں اقبالیات سے متعلق ہی ایج ۔ ڈی کے لیے لیا رجسٹریشن ہوا:

١- غلام لبي حليم:

"اقبال اور تصوف"

نگران : دُاکثر اسد انتخامل ، شعبه ٔ اردو ، کشمیر یولیورسی ، ا

-1944

٧- دينس چند :

"اقبال اور دن کر"

نگران ؛ ڈاکٹر امیر اللہ خان شاہین اور ڈاکٹر تارا چرف رستوگی شعبہ اردو ، کلکتہ یونیورسٹی ۲۰ و مرہ اء

ي. فيميده خاتون :

''اقبال کی شاعری میں هندوستانی قومیت کے تصورات'' ڈاکٹر عبدالرؤف ، شعبہ' اردو کلکتہ یونیورسٹی ، ۴ م م م م

اقبال کے صدسالہ جشن ولادت سے پہلے ھندوستان کی چھ یولیورسٹیوں میں دس اسکالرز اقبال سے متعلق ہی ایچ ۔ ڈی کی سطح کے تحقیقی کام میں مصروف تھے ۔ ان میں سے ایک ڈاکٹر تارا چرن رستوگی کو اس عرصے میں ڈاکٹریٹ تفویض ھوئی ، دو کے بارے میں معلوم ہوا کہ وہ کام میں منیمک ہیں :

۱- هنت روزه ، هاری زبان ، دهلی یکم جون ۱ م ۱ منحد س ۲- هنت روزه ، هاری زبان ، دهلی ، ۲۲ - جون ۱ م ۱ منحد س ۲- هنت روزه ، هاری زبان ، دهلی ، ۲۲ - جولائی ۱ م ۱ منحدس ۲- هنت روزه ، هاری زبان ، دهلی ، ۲۲ - جولائی ۱ م ۱ منحد اور ۲- تفصیل کے لیے رجوع کیجیے : جامعات میں اقبال کا تعقیقی اور تنقیدی مطالعہ ، ۱۵ گٹر سید معین الرحمان ، لاہور ، ۱ م ۱ منحد ۱ ۲ - ۲ م

۱۹۸۲ء تک کے پانچ برمون میں ، شعبہ اردو ، پنجاب یولیورسٹی ، لاہور سے بہ تفصیل ذیل چار اسکالرز ، ہی ایچ ۔ ڈی کے لیے رجسٹریشن کرانے میں کامیاب ہو سکے ا

و۔ عد صدیق جاوید : ﴿ فکر اقبال کا عمرانی مطالعہ

نگران ؛ دُاکٹر عبادت بریلوی ، ۱۹۵۸

٧- ناهيد سلطانه :

کلام اقبال میں اعلام و اماکن کی فکری اہمیت ڈاکٹر افتخار احمد صدیقی ، ۱۹۵۹

پ : ثریا جبین ملک :
 شارحین اقبال ـ تحقیقی و تنقیدی جائزه

مرزا عد منور ، ۱۹۸۱-

ما ہر حسین کلوروی :

بانیات شعر اقبال کا تحقیقی و تنقیدی جائزه

ڈاکٹر خواجہ مجد زکریا ، اور ڈاکٹر رقیع الدین ہاشمی ، ۹۸۲

چلے اسکالر مجد صدیق جاوید ، اپنا تعلیقی کام اور سفر تقریباً مکمل کر چکے ہیں ، امید ہے کہ وہ مقالہ اسی ہرس ڈگری کے لیے پیش کر دہی گے۔ ہاتی تین اسکالرز کام میں مصروف ہیں ۔ ناھید سلطانہ کا کام تکمیل کے مرحلے میں ہے ۔ ثریا جبین اور صاہر حسین ابتدائی تیاری کی منزل میں ہیں ۔

دسمبر . ، ، ، ، ، ، ایک کل وقتی وظیفہ یاب ریسرچ اسکالر بد یوسف مغل ، شعبہ اقبالیات ، پنجاب ہونیورسٹی ، لاہور سے وابستہ ہیں ۔ ہی ایچ ۔ ڈی کے لیے ان کا منظور شدہ موضوع ہے : ''حضرت علامہ اقبال کے فکر و

ا قاکر سید معین الرحمان : (الف) اوریننل کالج میکزین ، لاهور شاره خاص ۱۹۸۲ م صفحه ۲۵۰-۳۵۰ (ب) اخبار اردو ، کراچی ، الربل ۱۸۲۳ م مقحه ۲۵۰-۳۲

| 446    | يوليورسثيون. مين مطالعه البال      |                         |
|--------|------------------------------------|-------------------------|
| *1141  | اردو لظم. معد البلك كالكاولامه     | بيد يظيني سواج          |
| TARAT  | اتبالی بر غالب کے فکر و ئن کا اثر  | هـ زاهده پروین          |
| -1944  | اتبال اور کشمیر                    | ہ۔ فریدہ بالو           |
| *1984  | اقبال کی اردو غزل کا تنتیدی مطالعه | ے۔ زرینہ ہٹ             |
| -1947  | اتبال اور تصوف                     | ۸- بشیر احمد نحوی       |
| -1441  | اقبال اور سوشلزم                   | <b>۾۔ نڌير احمد شيخ</b> |
| -1944  | اتبال اور فنون لطيغه               | . ١ . طالعم اقروز       |
| -1 444 | ن اقبال اور مولانا رومی            |                         |
| #1 1AT | اقبال اور جدید اردو شاعری          | الله المعاش جندر آنمه   |

ان اسكالرز میں سے پہلے دس كو ايم ـ فل كى ڈگرى مل چكى ، موخر الذكر تين اسكالرز كام ميں مصروف ہيں ۔ ايم فل پا لينے والے اسكالرز ميں سے پانچ : (بجد اسين اندرابى ، قصرت اندرابى ، شفيقه رسول ، بائيس سراج اور فريده بائو) كا بى ايچ ڈى كے ئيے داخلہ ہو چكا ہے اور وہ اپنے كام ميں مصروف ہيں ـ ا ان سب اسكالرز كے كام كى رهنائى كى خدمت ميشيت مجموعى پروفيسر آل احمد سرور كے سپرد رهى ، ايك دوسرت ماخذ كے مطابق ايك اسكالر : خورشيد اختر نے الآبال اور ماركسزم "كے عنوان سے مقالد لكھ كر جواهر لال نہرو يونيورشى ، دهلى سے ايم - فل كى دگرى حاصل كى ہے ۔ اس مقالے مين كلام اقبال ميں ماركسزم كے دائرات كا - تفصيلى جائزہ بيش كيا گيا ہے -

کشیری شعراء پر اتبال کا اثر

م ر۔ عد شفیع سنبلی

الف) اقبالیات ، شاره ب ، اقبال السئى ثیرث ، سرى نگر ،

۲۲۰-۲۹۹ مفحه ۲۲۰-۲۹۹ منزل ، کبیر احمد جائسی، (ب) اقبال انسی ٹیوٹ منزل به منزل ، کبیر احمد جائسی،

٧- عد نمان خان ، عبله سينيه ، يادكار انبال ، جلد هفتم ، بهويال ، و عبد مبد منحه ، بهويال ، عبد منحه ، بهويال ،

كر عام دسترس مين آ بيكا - ا

کااکٹر چین لال رہنہ نے التهال اور آروہندو '' کے موضوع پر تحقیقی کام المجام دیا۔ اسی موضوع پر شعبہ افلسند مسلم بولیورسٹی ، علی گڑھ سے مرید المجام میں ڈاکٹر ایم ۔ رفیق کو اڈگری تفویش بہوئی تھی۔ ' ڈاکٹر ریند نے پروفیسر آر ۔ کے ۔ شرما صدر شاہد شدی ، کشمیر یوفیورسٹی اور اقبال انسٹی ٹیوٹ ، سری نگر کے ڈائریکٹر پروفیسر آل احمد سرور کی زیر نگرانی بی ایچ ۔ ڈی کی ڈگری حاصل کی '' تارا چرن رستوگ نے ''اقبال پر مغربی اثرات'' کے موضوع پر جموں و کشمیر بولیورسٹی ، سری نگر سے پر مغربی اثرات'' کے موضوع پر جموں و کشمیر بولیورسٹی ، سری نگر سے لی ایچ ۔ ڈی کے بات ہے ۔ بی ایچ ۔ ڈی کے بات ہے ۔ موضوع پر گواہائی بولیورسٹی سے انگریزی میں بھی ایچ ۔ ڈی کی سند حاصل موضوع پر گواہائی بولیورسٹی سے انگریزی میں بھی ایچ ۔ ڈی کی سند حاصل موضوع پر گواہائی بولیورسٹی سے انگریزی میں بھی ایچ ۔ ڈی کی سند حاصل موضوع پر گواہائی بولیورسٹی سے انگریزی میں بھی ایچ ۔ ڈی کی سند حاصل ہی ہے ۔ ۵

ہے و وہ سے ۱۹۸۷ء کے بہانچ برسوں میں اقبال السٹی ٹیوٹ، سری انگر سے دس اسکالرز نے ایم فل کی ڈگری کے لیے تحقیق کام کیا :

ب شفیقه رسول اقبال اور هیومنزم ۱۹۸۱

۱- تصانیف اقبال کا تحقیقی و توضیحی مطالعه ، ڈاکٹر رفیع الدین هاشمی ، اقبال اکادمی پاکستان ، لامور ، ۱۹۸۸ ، ۵ مفحات . ۲ + ۳ - ۵ + ۳۹

ہ۔ کواٹف کے لیے رجوع کیجیے: جامعات میں اتبال کا تحقیقی اور تنقیدی مطالعہ ، ڈاکٹر سید معین الرحمٰن ، لاہور ہے ، مفحہ ہ ، تنقیدی مطالعہ ، کشمیر یونیورشی ، سے اقبال انسٹی ٹیوٹ ، کشمیر یونیورشی ،

سری ککر ۲ ۱۹۸۲ ۲ مشمد ۱۳۹۹

بر عبداللوی دستوی ، اقبال ویویو ، لابور ، جولائی ۱۰۵ م. ۱ منعد ۱۰۵

٥٠ اذا كالركيان بيند، حقائق، الم آباد، ١٨ يه وده ، صفحه و معهده به

کا تین چوتھائی مصد علامہ اتبال کے افکار اور حوالوں سے مزین ہے ۔''
اس سلسلے کے آخری حوالے کا ماخذ خود مقالد لگار ڈاکٹر اہمار احمد
یں جو شعبہ فلاسنی پنجاب یونیورسٹی لاہور سے وابستہ ہیں ۔ انہوں نے
اپنا تمتیتی کام پروفیسر ایچ ۔ ڈی لیوس (Prof. H.D. Lewis) کی لگرانی
میں مکمل کیا ۔

٣

عدم، و تک یولیورسٹیوں میں مطالعہ اقبال کے تعقیق اکتساب کا جائزہ ، میں پہلی اقبال عالمی کانگرس (منعقد لاہور ہ ۔ و دسمبر ۱۹۲۵ء) میں پیش کر چکا ۔ زیر نظر مقالے کو ۱۹۷۵ء کے بعد سے ۱۹۸۹ء تک کے پانخ برس کی حد زمانی میں دئیا بھر کی مختلف یولیورسٹیوں میں اقبال پر لکمیل شدہ یا زہر تکمیل تعقیقی کام کی بیش رنت کا ایک جائزہ خیال کونا چاہیے جس میں اضافے اور مشورے کی ہر آواز میرے لیے خوشی کا باعث ہوگی ۔

۱۹۵۸ء سے ۱۹۸۲ء کے پانچ برسوں میں پاک و هند کی مختلف پولیورسٹیوں میں اقبال پر جو تعقیقی کام پایہ تکمیل کو پہنچا ، اس کی معلوم تفعیل یہ ہے:

ر ألكثر رفيع الدين هاشمي :

ا تبالیات تصالیف اتبال کا تعقیقی و تونیحی مطالعه پنجاب یولیورشی ، لاهور ، ۱۹۸۱

پ۔ ڈاکٹر چمن لال رینہ :
 اقبال اور آروبندو

اقبال السئي ليوث ، كشمير يوليورسي ١٩٨١ -

بـ ڈاکٹر تارا چرن رستوکی طاهر :

اقیال پر مغربی اثرات گوهائی یونیورسی ، ۱۹۵۸

ڈاکٹر رفیع الدین ہاشمی نے ڈاکٹر وحید قریشی کی رہنائی میں کام مکمل کیا ۔ ان کے مقالے کو شعبہ اردو پنجاب یونیورسٹی اوریٹنٹل کالج ، لاہور سے ''اقبالیات'' کے سلسلے کے اولین مقالےکا امتیاز حاصل ہے ۔ ان کا یہ تحقیقی کام ، بی ایچ ۔ ڈی کی ڈگری ملنے کے بعد سال بھر ہی میں چھپ

- Dr. Abdut Lateef:
   "From Community to Nation: the Development of the Idea of Pakistan."
   Southern Illinois, 1966.
- 6. Dr. Sam Iftikhar:
  "A Pragmatic Approach to the Solution of Educational Problems in Pakistan."
  Syracuse, 1968.
- 7. Dr. Absar Ahmad:
  "Concept of Self and Self Identity in Contemporary
  Philosophy"
  London, 1973.

بلے پام الدراجات کے لیے ڈاکٹر متاز اے ۔ الور کی کتاب :
"Doctoral Research on Pakistan"

میرا ماخذ ہے ا جو پاکستان کے ہارے میں ۱۹۵۱ء تک غیر ملکی یولیورسٹیوں میں ڈاکٹریٹ کے لیے قبول کیے گئے مقالات کی بیلیو گرانی پر مشتمل ہے۔

چھٹے الدواج کا ماخذ خود مقالہ نگار ہیں ۔ ڈاکٹر سام المتخار کا لائبریری آف کانگرس ، واشنگٹن سے وابستہ ہیں اور اقبال انٹرلیشنل کانگرس ، منعقدہ لاہور (۲ - ۹ دسمبر ۱۹۰ و) میں امریکی سندوب کے طور پر تشریف لائے تھے ۔ اس موقع پر ڈاکٹر سام افتخار نے بتایا کہ انہوں نے ۱۹۹۸ میں سراکیوس یونیورسٹی ، نیویارک سے ڈاکٹر رچرڈ کی زیر نگرانی مقالہ میں سراکیوس یونیورسٹی ، نیویارک سے ڈاکٹر رچرڈ کی زیر نگرانی مقالہ کی مند حاصل کی ۔ یہ مقالہ جو ابھی شائع نہیں ہوا ہے ڈاکٹر سام افتخار کے بقول : مشرق اور مغرب کے فلاسفک ، سوشل ، پولیٹرکل اور ایجوکیشنل تصورات کے تقابلی مطالعے پر مشتمل ہے اور مقالے پورمقالے

۱- مطبوعہ: پاک بک کارپوریشن، لاہور، اپریل ۲ م ۱۹ م ۲- ڈاکٹر ممتاز اے ۔ انور نے مقالہ لگار کا نام ''سیمویل افتخار'' ریکارڈ گیا ہے جو درست نہیں ۔ انہیں ڈگری بھی ۲ م ۱۹۹۹ء میں ملی، ۱۹۹۹ء صحیح نہیں ۔ (ڈاکٹورل ریسرچ آن پاکستان، لاہور ۲ م ۱۹۹۹ء صفحہ ۱۹۹۹ء)

اکیس مقالے لکھے گئے۔ ان میں سے ٹو انگریزی زبان میں ہیں ، چھ اردو زبان میں ، ایک جرمن ، ایک فرینج ، ایک عربی اور ایک فارسی زبان ایک چیک میں ۔ ایک مقالے پر جو انگریزی میں ہے ابھی ڈگری تفویض نہیں ہوئی ۔ ا بقید بیس مقالات پر دنیا کے نو ممالک : (پاکستان ، بندوستان ، ایران ، مصر ، چیکو سلواکید ، انگلستان ، فرانس ، جرمنی اور امریکد) کی ہندرہ یوایورسٹیوں سے ڈاکٹریٹ کی ڈگریاں دی جا چکی ہیں ۔

ما ۱۹۳۳ مسے ۱۹۲۵ تک کے ۳۵ برسوں میں مندرجہ بالا اکیس مقالات کے علاوہ جو براہ راست اقبال اور ان کے اکر و فن پر انکھے گئے ، پاک و ہند سے باہر کچھ ایسے تعقیقی مقالات بھی احاطہ تعریر میں آئے ''اقبال'' جن کا مرکزی یا بنیادی موضوع نہیں ہے لیکن جن کا ایک یا بیشتر حصہ اقبال کی تعلیات اور انکار و تعتورات سے بحث کرتا ہے ، ایسے بعض مقالات کے کوائف دلجسھی سے خالی قد ہوں گئے :

- 1. Dr. Walter B. Evans:

  "The Genesis of the Pakistan Idea:
  A Study of Hindu Muslim Relations"
  Southern California, 1955.
- Dr. Muneeruddin Cliughtai:
   "Muslim Politics in the Indo-Pakistan Subcontinent."
   Oxford, 1960;
- Dr. Lini S. May:
   "Muslim Thought and Politics in India after 1857."
   Columbia, 1963.
- Dr. Mushirul Haqq:
   "Religion and Politics in Muslim Iudia (1857-1947)".
   McGill, 1967.

<sup>،</sup> از: العنفار احمد چشتی، Iqbal's Concept of Religion از: العنفار احمد چشتی، پنجاب یولیورسٹی، لاہور، لگران: علامہ علام الدین صدیقی

جری اور حالی پر کیا گیا تعقیقی کام آج تک روز آشاعت کا منتظر اور طباعت کی روشنی سے عروم ہے ۔ آزاد پر ڈا کٹر بجد صادق کا تھبسس، ڈگری ملنے کے ایک چوتھائی صدی بعد شائع ہوا جب کہ اقبال اپنی زندگی ہی میں تعقیق اور توجہ کا موضوع اور مرکز بن گئے تھے ، اور ان کے انتقال (۱۹۳۸) کے پانچویں برس ان پر کیے گئے تعقیق کام پر ڈگری تفویض کیے جانے کے معا بعد یہ تھیسس سرم و اور شعر و ادب کی کسی دوسری شخصیت کو نصیب نہیں!

#### 4

اقبال پر بی ایچ ۔ ڈی کا کام کرنے کا اولین اعزاز عشرت حسن الور کو حاصل ہوا ۔ ان کا مقالہ : "The Metaphysies of Iqbal" انگریزی میں ہے اور اس پر انہیں شعبہ فلسفہ مسلم یونیورسٹی ، علی گڑھ سے ڈا کٹر سید ظفرالحسن کی زیر نگرانی کام کی تکسیل پر ۱۹۳۳ء میں ڈگری ملی ۔ مہم وہ میں یہ مقالہ لاہور سے شائع ہوا ۔ ا ۱۹۲۷ء میں اقبال کی صد سالہ تقریبات ولادت کے موقع پر اس مقالے کا اردو ترجمہ کتابی صورت میں سامنے آیا ۔ ا

قیام پاکستان ے، ۱۹ و کے بعد ہوجوہ انبال پر توجہ بڑھی اور برعظم پاک و ہند سے باہر بھی وہ متعدد یونیو سٹیوں سی اهلی علمی اسالا کے لیے کمفیق کا موضوع بنے ۔ تقسیم بند ے، ۱۹ م سے ۱۹۷ء تک نے تیس برسوں میں یعنی علامہ انبال کے صد سالہ جش ولادت تک کی حد زمانی میں میرے علم و نظر کی حد تک انبال پر حات مختلف زبانوں میں پی ایچ ڈی کے لیے

۱- کتابیاتی کوالف کے لیے رجوع کیجیے ''جامعات میں البال کا تحقیقی اور تنقیدی مطالعہ'' از ؛ ڈاکٹر سید معین الرحمان ، لاہور ، ۱۹۵۵ میں موس ۵۹-۵۹ -

ب اتبال کی مایمدالطبیعات ، مترجم ، 18 کثر جد شمس الدین صدیتی ، اتبان اکادمی یا کستان ، لابور ، یے و و ، ، ساتات به به ۔

اردو شاعری میں نطرت نگاری ا الد آياد ، سرووه اکثر حامد حسن بلکراس :

پریج چند ۔ حیات اور کارناس ۳ لكهنؤ ، ١٩٣٥

۱۰۰ ڈاکٹر جگت لرائن بیکروال ۴

لكهنؤ، ٢٩٨١ء

س و . دا کثر عبارت بار خان ؛ بریلوی اردو تنقید کا ارتقام

اسلام کے علاوہ مذاہب کی ترویج میں اردو کا حصدہ على كؤه، ١٩٣٠ س، قا کثر عد معزیر:

پیش نظر تفعیل سے ظاہر ہے کہ "اقبال" ان چند ممتاز شخصیات میں سے ایک ہیں جن کے ذکر و فکر کو غیر متقسم ہند میں ہی ایچ ڈی کی سطح پر تحقیقی کام کے لیے اول اول منتخب کیا گیا۔ اردو شمر و ادب کی کوئی ساڑھ ہانچ صدی کی تاریخ میں افبال سے پہلے صرف تین اشخاص کو پاک و ہند یا دیرون ہند ہورپ میں ہی ایچ ۔ ڈی کا موضوع بنایا کیا ۔

قاضی معمود عری کو ان کے انتقال (١٤١٥) کے قریب سوا دو سو ہرس بعد ، حالی کو ان کے وصال (۱۹۱۳) کے کوئی ہیں آکیس ہرس بعد اور آزاد کو ان کے انتقال (۱۹۱۰) کے کوئی تیس ہرس بعد \_

۱- بنت روزه، باری زبان ، دبلی ، ۸ مئی ۱۹۵۹ ، ص س -۲- "کیا لطف ہے کہ اردو کے مرکز لکھنؤ کی یونیورسٹی سے اردو میں سب سے پہلا ہی ایچ ۔ ڈی کرنے والا ایک غیر مسلم (جگت الرائن بيكروال) تها ـ" (دًا كثر كيان چند ، حقائق ، الم آباد ، ١٩٥٨ ، ١ ص ۲۲۵) -

س۔ ہفت روزہ ، ہاری زبان ، دہلی ، ۱۵ جون ۱۹۵۹ء ، ص س ۔ م. طبع اول : انجمن ترق اردو پاکستان ، کراچی ، ومه وه -٥- طبع اول : الجين ترق اردو بهند ، على كره ، ١٩٥٥ - -

اردو ناول اور افسائے کا ارتقاءا -- ڈاکٹر بیگم شائستہ لندن يوليورسي ، ١٩٨٠ م اكرام الله: اردو غزل اور اس کی نشو و نما م ڈاکٹر سید رفیق حسین ا عمده تک اله آباد يوليورشي ، ٢م ١٩ ه دى ميثا فزكس آف اقباله ب مد ڈا کٹر عشرت حسن انور : (مابعد الطبيعات اقبال) على كؤه، سيروره لكهنؤ كا دبستان شاعري٦ پور ابواللیث صدیقی: علی گڑھ ، ۳سم و وہ دلی کا دہستان شاعری ک . ١ ـ ١٤ كثر نورالحسن باشمى : على كڙه ۽ ڇبروره

و فرام پرده ثو پارلیمنٹ ، بیکم شائشته اکرام الله ، لندن ، ۱۹۹۳ می ۱۹۹۳ می ۱۹۹۳ می ۱۹۹۳ می ۱۹۹۳ می ۱۹۹۳ میلاده ا

ہ۔ ڈاکٹر گیان چند کا یہ کہنا خلاف واقہ ہے کہ "ہندوستانی پورسٹیوں میں اردو کے پہلے ڈاکٹر سید رفیق حسین ہیں" :

(الف) آج کل ، دهلی ، اگست ١٩٦٥ م ص ١٧٠

(ب) تجزیے ، دهلی ۲۵۱ ، ص ۵۸ -

ب- ہفت روزہ ہاری زبان ، دہلی ، ۸ مئی ۱۹۵۹ ، ص ب -

ہ۔ پرونیسر عبدالقوی دسنوی کا یہ کہنا صحیح نہیں کہ 
''یولیورسٹیوں میں تعتیقی کام اللہ آباد یونیورسٹی سے شروع ہوا۔''
آانلاخ برائد کے حادی شارہ دی درمیم میں سے برا

[ابلاغ ، راغبی ، جلد ، شاره ، ، ۱۹۸۱ ، عص ۸۹ ، ۵۸]

٥- طبع اول : شيخ يجد اشرف ، لاهور ، سهم ١٠ -

۹- طبع اول : سلسله مطبوعات ، مسلم یولیورسی ، علی گؤه ، طبع دوم : لابور ۱۹۵۵ -

ے- طبع اول ؛ انجمن ترق اردو ، کراچی وم و وه -

کا عمید ، زندگی اور کارااسی ا لندن یونیورسٹی ، ۱۹۳۲ء

ن. ڈاکٹر سید سجاد حسین ہ

نو طرز مرصع کا تقابلی مطالعه اور اردو تشر کی تاریخ ابتدا تا ۱۵۵۵ ۳۰

لندن يونيووسني ، ۱۹۴۰ د

خالد: حالی بحیثیت شاءر، لقاد اور سوالح نگار اور اردو ادب پر حالی کے اثر است

لندن يونيورسي ، ١٩٣٥

بحد حسین آزاد ، حیات ، خدمات اور اثرات

پنجاب يوليورسي لايور، ١٩٣٩ م

م. ڈاکٹر میاں تعبدق حسین خالد :

۵- داکتر عد صادق:

۱- پروفیسر کرسٹوفر شیکل ، اینول آف اردو اسٹذیز ، شکاگو ، ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ -

پـ پروفیسر کرسٹوقر شیکل ، اینول آف اردو اسٹالیز ، شکاگو ،
 ۱۹۸۲ - ۲ ص ۱۹۸۲ -

ب ڈاکٹر سید سجاد حسین (۱۸۹۵-۱۹۵۵) کے صاحبزادے سید شاکر سجاد اور بعض دوسرے مثلاً اہل علم خواجہ حمیدالدین شاہد ، فیاءالدین ہرتی مرحوم کا یہ کہنا درست نہیں کہ ڈاکٹر سید سجاد حسین نے لندن یونیورسٹی سے ''ہند آریائی نلسفے میں بی ایچ ۔ ڈی کی ڈگری لی''۔ رجوع کیجیے : سب رس ، کراچی ، اگست ، ۱۹۸۵ ص ۱۵ ، می اور ص ، ۱ (علیالترتیب) ۔

م پروقیسر کرسٹوفر شیکل ، اینول آف اردی اسٹلیز ، شکاگو ، ۱۹۸۲ من ۱۹۸۷ -

هـ مقاله بي ايچ دى ، مخزونه پنجاب يوليورسى لائبريوى ، لابور كالهور كال مجر : ال ١٩٨٨ س ، ١٩٨٠ م ١٩٨٨ عن -

قاضی محبود جرید باربوین صدی مجری کا ایک صوفی شلمر راس

y. ڈاکٹر مجد حقیقا سید :

نادر (در (د) آریائی زبالون کا تقابلی مطالعه (پر) اردو کا تقابلی مطالعه (پر) اردو کا تقابلی مطالعه (پر) اردو کا تقیق کام کرتے ہی ایچ ۔ ڈی کی ڈگری لی''
 (سید جرست الاکرام ، سب رس ، کراچی ، دسمبر ۱۹۵۸ جنوری ۱۹۵۹ م ، می ۹۱۹) -

"موضوع" کے ہارہے میں یہ غلط فہمی غالباً" ڈا گٹر گیان چند اور ڈا کٹر زور کے ایک مکالے پر مبنی ہے:

''ایک بار میں نے بھوپال کے اسٹیشن پر ڈاگٹر زور سے پوچھا 'کہ آپ کو پی ایچ ۔ ڈی کس کتاب پر ملی تھی ؟ انہوں نے کہا کہ ''ہندوستانی صوتیات'' اور ''اردو شہ پارے'' پر۔ چونکہ ڈا کئر زور کو بی ایچ ڈی کی ڈگری ہ بیہ ہ میں مل چکی تھی اور یہ گتابیں اس کے بعد مرتب ہوئیں اس سے ظاہر ہے کہ ان کا تحقیتی مقالہ ان کتابوں کے نقش اول کا مرقع ہو گا۔''

(ڈا کٹر گیان چند ؛ لسانی مطالعے ؛ نیشنل یک ٹرسٹ ، انڈیا ، دھلی سے ہ رہ ، ص س س ہ ۲) ۔

لیکن حقیقت یہ ہے کہ ڈاکٹر ژور کے ہی ایچ ۔ ڈی کا تھیسس اسکول آف اوریٹنٹل اینڈ افریقن اسٹڈیز ، لندن یوٹیورسٹی میں محفوظ ہے اور اس کا موضوع یہ ہے :

"A Critical History of Urdu Language and Literature down to the year 1720."

یہ مقالہ آج تک چھپا نہیں ہے اور لندن سے باہر کے اسکالرز کے لیے اس سے استفادہ بمکن نہیں ، اس لیے کہ بد قسمتی ہے متعلقہ یولیورسٹی کے قواعد ، مقالہ نگار کی اجازت کے بغیر ، مقالے کی فوٹو سٹیٹ نقل فراہم کرنے میں مزاحم ہیں ۔ (پروفیسر کرسٹوفر شیکل ، اینول آف اردو اسٹڈیز ، شکاکو ، ۱۹۸۲ ، میں میں ) ۔



مذکورہ اصحاب اور موضوعات کے علاوہ ۱۹۵ے تک مبرے علم اور یتین گی حد تک یہ ترتیب ذیل اردو ادبیات و شخصیات سے متعلق ان بارہ چودہ موضوعات پر اہل علم نے تحقیق کام کی تکمیل کی اور صلے میں پختلف جامحات سے ہی ایچ ۔ ڈی کی اسناد ہائیں ۔

ر۔ ڈاکٹر معیالدین قادری زور: اردو زبان اور ادب کی تنقیدی تاریخ معیالدین قادری زور: تاریخ معیالدین قادری الله تاریخ معیالدین تاریخ تاری

کیوں ، مقالہ پیش نہیں کیا ۔ ۔ ۔ (برسوں) بعد انہوں نے ڈی لئے کی سند لینے کی ٹھانی اور مقالہ بہ عنوان ''مذہب و شاعری'' تیار کیا ۔ ہندوستان کی ممام یونیورسٹیوں میں اردو موضوع پر ڈی لئے کی سند لینے والے وہ پہلے شخص (ہیں) ۔ ۔ ۔''

(مالک رام ، تذکرهٔ معاصرین ، جلد ، مکتبه جامعه لمیثله ، دهلی ۱۹۵۸ م ، ص ۲۲۰)

ہ۔ ڈا کٹر زور کے ہی ایچ ۔ ڈی کے موضوع کے ہارہے میں ایک عام غلط فہمی پائی جاتی ہے کہ :

- رفا کثر محیالدین قادری زور نے ۱۹۲۹ء میں لندن یولیورسٹی سے ہندوستانی لسانیات اور ہندوستانی صولیات پر گری لی ۔ ۔ " ڈا کثر گیان چند:
  - (9) آج کل ، دهلی ، اگست ۱۹۹۵ء ص ۲۷ ـ
- (ب) تجزیے ، مکتبہ جامعہ لمیٹڈ ، دہلی مء م م ، ہ ، ہ
- کا کثر ژور نے ''آریائی زبائوں کا تقابلی مطالعہ'' کے موضوع پر
   لندن یوئیورسٹی سے ہی ایچ ۔ ڈی کی ڈگری حاصل کی ۔ ۔ ۔ "
   (ڈا کٹر سلیان اطہر جاوید ، چہرہ چہرہ داستان ، نیشنل پکڈیو ، حیدر آباد دکن ، ےے و ، ص ۲۷) ۔

ہوا۔ ان کا موضوع تھا: "جدید اردو شاعری کی خصوصیات و رجحانات" ا اردو میں ڈی لٹے کی ایک ناتمام کوشش ڈاکٹر محی الدین قادری زور (۱۹۰۵ء ۱۹۹۰ء) سے منسوب ہے جنہوں نے ۱۹۹۹ء میں اسکول آف اورینٹل اینڈ افریقین اسٹڈیز لندن یوٹیورسٹی سے پی ایچ ۔ ڈی کی سند حاصل کی ۔ ڈاکٹر گیان چند کے بقول ڈاکٹر زور:

''ہ ، ہ ، ہ ، میں لندن سے پی ایچ ۔ ڈی کرنے کے بعد ۔ ۔ ۔ دی گی لئے کے لیے پیریس پہنچے اور پروفیسر جیولز ہلاک کی رہنائی سیں ''گجرائی فارم آف ہندوستانی'' پر مقالہ لکھنا شروع کیا لیکن اسے بورا اسکیا ۔ ۔ ''''

وہ یہ متالہ کامیابی کے ساتھ پورا کر لیتے تو اردو میں ڈی لٹ کی گری حاصل کرنے والے پہلے اسکالر کا امتیاز ان کا مقدر ہوتا ۔ ۔ اردو میں ڈی لٹ کی سب سے پہلی ڈگری حاصل کرنے کا اعزاز برسوں ہد ، ہم ہ ۱ میں ڈاکٹر سید اعجاز حسین (۱۹۸۸ء ۱۹۷۵ء) کو حاصل ہوا ۔ یہ سند امتیاز انہیں اللہ آباد یولیورسٹی سے ''اردو شاعری پر مذہب کا اثر ۱۱۵،۵ تا ۱۸۵۵ء کے موضوع پر کام کے سلسلے میں عطا کی گئی ۔ اس

<sup>۔ &#</sup>x27;'دو برس بعد ۱۹۳۳ء میں ڈاکٹر موہن سنگھ دیوالہ کو ان کے تحقیقی مقالے: ''پنجابی ادب کا تاریخی جائزہ'' پر پنجاب یوٹیورسٹی ، لاہور سے ڈی لٹ کی ڈگری عطاکی گئے''

<sup>(</sup>تاریخ یونیورسٹی اوریٹنٹل کالج لاہور ، ۱۹۹۲ء ، ص ۱۵۵) ۲- (الف) لسانی مطالعے ، نیشنل بک ٹرسٹ ، انڈیا ، دھلی ، 
۳۵۹ - ص ۱۹۲۳ -

<sup>(</sup>ب) سب رس ، کراچی دسمبر ۱۹۵۸ ، جنوری ۱۹۹۵ ، ص ۸۵ -

۳- ہفت روزہ ہاری زبان ، دھلی ، ۸ سئی ۱۹۲۹ء ص ۳ ۔
۳- ۱۹۲۸' ، ۱۹۲۸ء میں ایم - اے کی سند لینے کے بعد (ڈاکٹر سید اعجاز حسین) نے پی ایچ - ڈی کے لیے ریسرچ میں داخلہ لیے لیا تھا ،
موضوع مقالم تھا : "اردو شاعری پر تعبوف کا اثر" لیکن خدا معلوم

# يونيورسٹيوں ميں مطالعہ اقبال

## سيد معين الرحمان

١

اردو زبان اور ادبیات سے متعلق موضوعات پر اردو میں پی ایچ ۔ ڈی ولین اسناد برعظم پاک و بند سے باہر دور سات سمندر بار یورپ سے پوٹیں ۔ اردو ادب سے متعلق ڈاکٹریٹ کی سند فضیلت حاصل کرنے کا امتیاز ڈاکٹر سید عبداللطیف (ولادت: ۱۹۸۱ء ، وفات: ۱۹۷۱ء) کو ل ہوا جنہوں نے ۲۰۹۱ء میں کنگس کالج ، انگلستان کے شعبہ یزی سے ''اردو ادب پر انگریزی ادب کے اثرات' کے موضوع پر کام کی تکمیل کی اور پی ایچ ۔ ڈی کی سند پائی ۔'

غیر منقسم ہند میں اردو میں بی ایچ ۔ ڈی کی پہلی ڈگری اب سے یاون برس پہلے ، ۱۹۹ میں کاکتہ یولیورٹی سے دی گئی ۔ یہ ز ڈاکٹر موہن سنگھ دیوالہ (ولادت : مارچ ۱۸۹۹ء) کو حاصل

<sup>۔</sup> ڈاکٹر گیان چند کا یہ گھنا؛ درست نہیں کہ ؛ ''اردو کے پہلے ٹر مرحوم محی الدین قادری زور تھے ۔''

<sup>(</sup>الف) آج کل ، دهلی ، اکست ۱۹۹۵ ص ۲۵ -

<sup>(</sup>ب) تجزیے ، مکتبہ جامعہ لمیٹل ، دهلی ، ۲٫۹ م ص ۵٫۵

۳- حسن الدین احمد ، اهمِمن ، ولا اکیڈسی ، حیدر آباد دکن ،

# اقبالیات کا مطالعہ

## پرولیسر سید وقار عظیم (مرحوم)

مرتبه

### ڈاکٹر سید معین الرحمان

زیر نظر کتاب اقبال کے فکر و فن اور بعض صورتوں میں اقبال کی شخصیت کے متبلق ایسے مغامین کا مجموعہ ہے جو معامرین اقبال بیخ اُن کی زندگی میں لکھے ۔ ان مغامین میں سے اکثر اقبال کے مطالعے میں آئے اور ان میں بعض کے متعلق انہوں نے اپنے خیالات بھی ظاہر کیے ، کبھی تحسین و تشکر کی صورت میں اور کبھی تردید و توضیح کے اقداز میں۔ اقبال نے دوسروں کی کہی ہوئی باتوں کی تردید اور توضیح میں جو مغامین اور خطوط لکھے ، وہ ان کے فکر و فن کے طالب علم کے لیے ایک بیش بہا خزانے کی حیثیت رکھتے ہیں ۔

جیتیت جموعی اس جموعے کے مضامین کے مطالعے سے سب تنقیدی روئے سامنے آتے ہیں ، جو اقبال کے معاصرین نے فکر اقبال اور شعر اقبال کے متعلق اختیار کیے تھے اور جن کی بنا پر ایک خاص طرح کی تنقید وجود میں آئی تھی ۔

صفحات : ۲۳ + ۲۹۳ - قیمت : ۲۹۹ رویے

اقبال اکادمی پاکستان ۱۱۶ - سکاوهٔ روهٔ ، لاهور موضوع اور میدان اب بھی ایسے بیں جو کسی آبلہ یا کو جاں کا ہی کی دعوت دیتے ہیں ۔

ایک \_ اقبال کے سواغ اور وقائع زندگی کی تعیین و تلاش اور دوسرے ، اقبال کے لئری سرمائے کی قدر و قیمت کا تعیین \_ غالب کو انتقال کے کوئی تیس برس بعد حالی میسر آئے جنہوں نے شاعر غالب کو "عض شاعر" سے بڑھ کر ایک بڑے شخص اور نثر نگار کے طور پر بھی دریافت اور متعارف کیا \_ صد سالہ چشن ولات اقبال کے موقع پر ، اقبال کو ہم سب سے رخصت ہوئے کوئی چالیس برس گزر چکے ان کی بلند اور غالب شخصیت ، ہنوز اپنے بھرپور اور یادگار تجزیے کے لیے بلند اور غالب شخصیت ، ہنوز اپنے بھرپور اور یادگار تجزیے کے لیے کسے حالی کی منتظر ہے ۔

چین میں خوش نوایاں چین کی آزمائش ہے!

[اقبال عالمي كالكريس منعقده لاهور ٧-٩ دسمبر ١٩٥٤ كے اپيے لكھا كيا]

اپنی لگرانی میں لیسا ئس (فارسی) کی سند کے لیے علامہ اقبال کے ہارے میں لکھوائے ہوئے ہاغ چھ رسالے (مقالے) دکھائے تھے ۔ افسوس کہ ان مقالات (رسائل) کے کتابیاتی کوائف اب اُن کے پاس موجود اور محفوظ نہیں ۔ منشی قاضل (فارسی) کے لیے لکھے گئے دو مقالے بھی پنجاب یولیورسٹی کا ابریری کی زبنت ہیں ۔ اب یہ استحان پنجاب یولیورسٹی کے دائرۂ کار سے خارج ہے ۔ یہ مقالات مولانا عبدالمجید سالک اور جناب آقا بیدار بخت کی رہبری اور نگرانی میں تیار ہوئے ۔

ایم ۔ اے (سیاسیات) کی ڈگری کے لیے اقبال سے متعلق پنجاب پونیورسٹی میں سات مقالے لکھے گئے ۔ یہ سب انگریزی میں ہیں اور ایک استشنیل کے علاوہ سب کے سب طلباء کے حسن رقم کا نتیجہ بیں اور پیشتر جناب شوکت علی کے زبر نگرائی مکمل ہوئے ہیں ۔ ایم ۔ اے اسلامیات کے لیے پانچ مقالے لکھے گئے ان میں سے تین طالبات کی محنت کا حاصل ہیں .

اتبال پر ادارۂ تعلیم و تعقیق Research ، پنجاب یولیورسٹی کے سات مقالوں میں تین طالبات نے لکھے ہیں ، بقید چار مقالے نو طلباء کی مشترکہ کاوش کا نتیجہ ہیں ۔ ایم ۔ ایم ۔ ایم ۔ ایم (تاریخ) اور لاثبریری سائنس میں ہوسٹ کریمویٹ ڈگری کے لیے بھی ایک ایک مقالہ لکھا گیا ہے ۔ اول الذکر دو مقالات باالترتیب رفعت یعقوب اور نسرینہ طاہرہ نے پنجاب یونیورسٹی کے لیے تحریر کیے اور موخرالذکر مقالہ کراچی یونیورسٹی شعبہ لائبریری سائنس کے طالب علم بحد اسلم نے ترتیب دیا ہے ۔

چلا مقالع براہ وابت اقبالی سے متعلق نہیں ، اس کے صرف ہ سرمنجات منعد (سررهسرمه) علامہ اقبال کے بارے میں بیں۔ دوسرا مقالہ الگ الکی انتازی شخصیتوں'' کے شرح احوال کا مجبوعہ ہے۔ ان قارینی شخصیتوں کا کلام اقبال میں کہاں کہاں حوالہ آیا ہے یا ان قارینی شخصیتوں کا اقبال کے نظام فکر سے کیا تعلق ہے ؟ اُس کی طرف اشارے سے کام کی ابیت اور افادیت بڑھ جاتی ۔

#### \*

۱۹۳ مقالات میں سے ۹ ہو ایم - اسے (اُردو) کے استحان کے لیے لکھیے گئے ، بقید سن میں سے ۹ مقالے ایم - اسے (فلسفد) کی سند کے لیے مراتب ہوئے - مقالد فکاروں میں سے ایک خاتون کا تعلق مسلم یونیورسٹی علی گڑھ سے اور ایک کا کراچی یونیورسٹی سے سے - باقی سب مقالے ہنجاب یونیورسٹی کے لیے تعریر کیے گئے - یونیورسٹی کے لیے دو مقائے شعبہ فلسفد ، گور بمنٹ کالج ، لاہور کی توساطت سے پیش ہوئے - ان بیس مقالوں میں سے صرف بایج اُردو میں لکھے گئے ہیں ، بقید پندرہ الگریزی میں ہیں ، پروفیسر خواجہ غلام صادق ، جناب نیم احمد اور عبدالخالق صاحب نے کام کرانے میں زیادہ انہاک اور اشتیاق دکھایا -

ایم - ایم (فارسی) کے لیے اقبال کے بارے میں لکھے کتے آٹھ مقافع میرے علم مید آنے:

ر. پنجاب یولیورسی ، لابور ، مقالات (م طالبات ، ایک طالب علم)

٧- كراچى يونيورسني ، كراچي به مقالات (٣ طلباء ، ايك طالبه)

پنجاب یونیورسٹی (شعیه ٔ نارسی) میں اقبال پر جو تحقیقی اور تنقیدی کام ہوا اس کی نگرانی کا تین چوتھائی بوجھ تنہا ڈاکٹر سید ہد اکرم شاہ نے آٹھایہ ہ

ڈاکٹر سید بحد اکرم شاہ نے ایک ملاقات میں مجھ سے بیان کہ ہے ہو ۔ ۔ کے قیام ایران کے زمانے میں مشہد یوٹینورسٹی کے ڈاکٹر رجائی نے انہیں

<sup>1. &</sup>quot;Iqbal's Concept of God" by : Jamila Khateon.

<sup>2. &</sup>quot;Concept of Perfect man in Iqbal" by : Hesina Sheikh

ب. جنون و کشیر بولیورشی ، ایک نقاله (شنس النساه) سری نگر :

ے۔ و کرم یولیورسٹی ، اجین ایک مقالہ (اشاط زرین) (شعبہ اُردو ، مادھو کالج)

سب سے زیادہ یعنی ۵ مقالات شعبہ اُردو ، پنجاب یولیورسئی اوریننٹل کالج ، لاہور کے لیے تیار ہوئے ان میں سے دو طالبات (سیدہ فرزانہ ناہید گیلانی اور میموند روحی) نے شعبہ اُردو ، گور ممنئ کالج ، فیصل آباد (لائل پور) کے توسط سے اپنے مقالات پر پنجاب یولیورسٹی ، لاہور سے ایم ۔ اے (اُردو) کی سند فضیلت حاصل کی ۔ پنجاب یولیورسٹی سے ملحق ، کور ممن کالج ، فیصل آباد ، صوبہ پنجاب کا (جس میں تین آرٹس یولیورسٹیاں واقع بیں) سب سے بڑا اور پرانا سرکاری کالج ہے جہاں ایم ۔ اے (اُردو) کی سطح پر تدریس کا انتظام اور اہتام ہے ۔

شعبہ آردو ، پنجاب یونیورسٹی اوربٹنٹل کالج ، لاہور سے وابستہ آٹھ اساتنہ نے یہ تفصیل ذیل اقبال پر تحقیقی و تنقیدی کام کی رہنائی کی :

ر قاکش افتحار احمد صدیقی مع مقالات (طالبات ، ، ، طلباء F)

٣- بروفيسر سيد وقار عظيم ٢٠ مقالات (طالبات ٢٠٠ طلباء ٣)

م، ڈاکٹر غلام حسین ذوالفقار ہ مقالات (طالبات م ، طلباء ۲)

ہ۔ ڈاکٹر وحید قریشی ہے مقالات (طالبات ہ ، ایک طالب علم)

۵- ڈاکٹر عبید اللہ خاں ، مقالات (دولوں طالبات)

و. ڈاکٹر ناظر حسن زیدی ، مقالات (دونوق طالبات)

ع. ذا كثر سيد عبدالله ب مقالات (دونون طالبات)

٨٠ دُاكثر خليف، عبدالحكيم ايك مقاله (عد قرمان)

پنجاب یونیورسی اورلینٹل کائع کے ان اکاون مقالات میں سے دو اپنی ضخامت کے اعتبار سے کمایاں طور ہر کشیدہ ہیں :

ر أردو مكتوب فكارى، غالب يه اقبال تك كيتى آراء، صفحات : ٢٩١ - ٢٥٠ مردون دارا ، صفحات : ٢٥٠ مردون دارا ، صفحات ؟ ٢٥٠ مردون دارا ، صفحات ؟ ٢٥٠ مردون دارا ، صفحات ؟ ٢٥٠٠

''اختصار'' کے اعتبار سے دونوں کا تعلق پنجاب یونیورسٹی سے ہے ۔ ایم ۔ اسے (فارسی) کے لیے الور سلطانہ کا مقالہ ''اقبال کی فی تراکیب'' ہم ہے صفحات پر مشتمل ہے ۔ اس سے قطع نظر کہ ''فی'' سے کیا مراد ہے ؟ اقبال کی فارسی شعری تراکیب کا یہ قیمتی اشاریہ بڑی محنت اور کاہش کے بعد عہر ہے ہوا ۔ اس کے بعد پر عکس ''تفلیق پاکستان میں اقبال کا حصہ'' کے موضوع پر ایم ۔ اے ہر عکس ''تفلیق پاکستان میں اقبال کا حصہ'' کے موضوع پر ایم ۔ اے ہر عکس نفلیق پاکستان میں اقبال کا حصہ'' کے موضوع پر ایم ۔ اے ہمے فخر النساء نے مام و میں جناب شو کت علی کی رہنائی میں انگریزی میں لکھا ۔

اقبال ہر ایم ۔ اے کے ان مقالات میں سے جہاں بیشتر سرسری ہیں اور محض سر کا بوجھ ہلکا کرنے کی غرض سے لکھے گئے ہیں ، وہاں ہمض مقالے ایسے بھی ہیں جنہیں پروفیسر سید وقار عظیم کے بقول ا ہڑی آسانی سے بی ایچ ۔ ڈی کے مقالوں کے مقابلے میں رکھا جا سکتا ہے ۔

#### ٣

اقبال پر یولیورسٹی کے مختلف استحانات کے ۱۲۴ مقالات میں سے ۹۹ ایم ۔ اے (اردو) کے لیے لکھے گئے اور ان پر یہ تفصیل ذیل ہر عظم پاک و بندکی سات یونیورسٹیوں نے اسناد عطا کیں :

ر. پنجاب یونیورسنی ، لاهور هم مقالات (. به طالبات ، ۱۳ طلباء)

بـ سنده یونیورسٹی ، حیدرآباد مقالات (۳ طالبات ، ۵ طلباء)

س۔ بھوپال یونیورسٹی بھوپال تین مقالے (دو طلباء ایک طالبہ) (شعبہ اُردو ، سینیہ کالج)

م. جامعه عنالیه ، حیدر آباد دکن دو مقالے (حبیب النساء بیگم ، غلام عمر خال)

۵- کراچی یولیورسی ، کراچی ایک مقاله (سیده شیرین پروین)

۱۹ اورلینٹل کالج میکزین ، لاہور جلد ، ۵ ، عدد ۱۳۰۱ میدو و معدد ۱۹۵۰ منحد ۲۹۵۰ منحد ۲۹۵ منحد ۲۹۵ منحد ۲۹۵۰ منحد ۲۹۵ منحد ۲۹۵۰ منحد ۲۹۵ منحد ۲۹ منحد ۲۹ منحد ۲۹ منحد ۲۹ منحد ۲۹ منحد ۲۹ منحد ۲۹

پر لکھے گئے مقالات کی تعداد ہ ، تھی ۔ وقار عظیم صاحب کے حین حیات (۲۵ م ء) پر عظیم پاک و ہند کی کسی بھی یوئیورسٹی کے کسی بھی اُستاد نے اقبال پر وقار عظیم صاحب سے زیادہ تحقیقی اور تنقیدی کام نہیں کرایا ، ولادت اقبال کے صد سالہ جشن (۲۵ م م) کی زمانی حد تک صورت یہ ہے:

۱- ڈاکٹر افتخار احمد صدیقی (پنجاب بونیورسٹی): ۱۵ مقالات ۲۰ میرونیسر سید و تار عظیم مرحوم: ۱۹ مقالات

ہ۔ پرونیسر ڈاکٹر غلام مصطفئے خان (سندھ پولیورسٹی) ؛ ۸ مقالات میں سندھ یولیورسٹی (حیدر آباد) کے شعبہ اُردو کی سیمینار لائبریری تباہ کر دی گئی اور مختلف علمی و ادبی موضوعات پر ایم ۔ اے کے گئی سو قلمی مقالے نذر آتش ہو گئے ۔ اس کا قوی امکان ہے کہ ڈاکٹر غلام مصطفئے خان صاحب یا سندھ یولیورسٹی شعبہ اُردو کے دوسرے اساتذہ کی نگرانی میں آٹھ سے زیادہ متعلمین نے اقبال پر تحقیقی اور تنقیدی کام کیا ہو ۔

پنجاب یونیورسٹی کے جن دوسرے اساتذہ نے اقبال پر تحقیتی اور تنقیدی کام کی روایت کو مستحکم بنانے میں نسبتاً زیادہ دل چسہی لی اور خود تحقیقی کام کی ذمہ داری سنبھالی آن کے اساء یہ ہیں :

۱- پروفیسر خواجه غلام صادق (شعبه فلسفه) : \_ مقالات ٧- ١ کاکثر غلام حسین ذوالفقار (شعبه أردو) : \_ ، مقالات

٧- جناب لعيم احمد (شعبه فلسفه) : ٥ مقالات

۱۵ گار وحید قریشی (شعبه اردو): ه مقالات

٥- جناب عبدالمخالق (شعبه فلسفه) : مقالات

۲- جناب شوكت على (شعبه سياسيات) : بم مقالات

پروفیسر خواجہ غلام صادق کی نگرانی میں ایم ۔ اے کے سات منالات سے قطع نظر ، فلسفے میں اتبال پر ہی ایچ ۔ ڈی کی ایک سند بھی تفویض ہوئی ۔

ایم ۔ اے کے لکھے گئے ان مقالات میں سے دو اپنے ''حجم'' کی بنا پر نمایاں قراد دیے جا سکتے ہیں ، ایک ''طوالت'' کے لحاظ سے اور دوسرا دو مقالات ، دو مللها . کے

١٠- منشئ فاشل

ان سر ا المثالات میں سے ۱۱۳ ، پاکستان کی ٹین یوٹیورسٹیوں میں الکھر گئر :

١- پنجاب يونيورسي ، لاهور : ٨ مقالات

٧. سنده يوليورسني ، حيدر آباد : ٨ مقالات

۳۔ کراچی بولیورسٹی ،کراچی : مقالات

ایک مقالے پر امریکن یونیورسٹی آف بیروت ، نبنان سے اور ایک پر قاہرہ یونیورسٹی ، سعبر سے ڈگری سلی ۔ ہیروت یونیورسٹی والا مقالہ الگریزی نمیں ہے اور قاہرہ یونیورسٹی کے لیے لکھا جانے والا مقالہ عربی میں ہے اور یہ دونوں مقالے لاہور میں چھپ چکے ہیں ، باقی آٹھ مقالے ہندوستان کی ان بایخ یونیورسٹیوں میں پیش کیے گئے :

و- بهويال يونيورشي بهويال (تبن مقالات)

٧. جامعه عثانيه ، حيدر آباد دكن (دو مقالات)

س مسلم یوتیورسٹی ، علی گڑھ (ایک مقالہ)

سـ جمول و کشمیر یونیورسی ، سری لگر (ایک مقاله)

نه- و کرم یولیورسی ، اجین (ایک مقاله)

ان آٹھ مقالات میں سے پانچ طالبات نے تمریر کیے ہیں ، چار اُردو ایک ہمید قلسفہ کے لیے انگریزی میں طلبا کے تینوں مقالے اُردو میں ہیں ، ابھی کوئی زبور طبع سے آراستہ نہیں ہوا ۔

ہاکستان میں لکھے گئے مہر مقالات میں سے ۹۸ ، طالبات کے زور قلم کا نتیجہ ہیں اور ۵م مقالے م طلباء کی مشترکہ مساعی کا حاصل ہیں۔ عجموعی طور پر ۹۸ مقالات اُردو میں لکھے گئے ہیں اور م م الگریزی میں۔ اُن من میں سے ۱۱ ، طالبات کے تحریر کردہ ہیں۔

پولیورسی کاگری کے لیے الکھے کئے ان مقالات کی اگرانی کا قرض بھی اللہ اور معتبر اہل علم کے سپرد رہا ہے۔ ستمبر ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، بروفیسر شید وقار عطیم ، شمید اُردو پنجاب یونیووسٹی اپروٹینٹل کالج ، لاہور سے اکیس برس کی منصبی وابستگی کے جد مبکدوش ہوئے تو اُن کی ماکوانی میں اقبال

۹- بارورڈ یونیورسی<sup>۱</sup>

بهار یونیورسٹی (مظر پور) میں تین اور مسلم یونیورسٹی ، علی گڑھ میں دو اسحاب اتبال پر تعقیقی کام میں مصروف ہیں ، باتی چامعات سے ایک ایک ریسر چ اسکالر وابستہ ہے ۔

۲

علامہ اقبال پر ڈاکٹریٹ کی سطح کے تحقیقی و تنقیدی کام سے قطع لظر ، یولیورسٹی کی بعض دوسری ڈگریوں کی جزوی تکمیل کے سلسلے میں میری تلاش اور تحقیق کے مطابق پھملے تیس پینٹیس بہسوں میں دنیا کی دس یونیورسٹیوں میں اقبال پر ۲۰۰ مقالات مرتب ہوئے ۔ یہ مقالات جن بارہ مختلف ڈگریوں کے حصول کے لیر لکھے گئر ، اُن کی تفصیل یہ ہے :

$$- 1$$
 ایک مقالہ (مقالہ نکار و رفعت یہ قوب) ایک مقالہ (مقالہ نکار و رفعت یہ قوب)

1: - ایم - اے (لائبریری سائنس) ایک مقالہ (مقالہ لکار ؛ عد اسلم)

<sup>1-</sup> ڈاکٹر این مبری شمل کی زیر لگرانی : اہلیسیات اور اقبال کے تصور اہلیس کا پس منظر''

اقبال\_آج بھی مغرب اور مشرق کی متعدد یونیورسٹیوں میں تعقیق کا موضوع ہیں ۔ اقبال کی ولادت کے صد سالہ جشن ے مء کی زمانی حد تک میرے علم و بقین کے مطابق بر عظیم پاک و بند اور دیار مغرب کی کم و بیش درج ذیل نو یونیورسٹیوں میں اقبال پر بی ایچ ۔ ڈی کی سطح کا نمیتی اور تنقیدی کام زیر تکیل ہے :

۱- بهار بولیورسی ، مظفر پور ، بهارا

۲- مسلم یونیورسی ، علی گڑھ<sup>۲</sup>

۳- دېلي يوليورسي ، دېلي<sup>۳</sup>

سـ بهويال يونيورشي ، بهويال ا

ه. جبل پور يوليورشي ، جبل پوره

۲۵ جمون و گشمیر یولیورسی ، سرینگر ۳

ے۔ سندھ یولیورسی ، حیدر آباد ، جامشوروے

٨- پنجاب يوليورسي ، لابور^

ر. (الف) عبدالحي عادل : (البال كا سياسي شعور"

<sup>(</sup>ب) بد خان نبیم : "انبال کے بعد اردو نظم"

<sup>&</sup>quot; (ج) منظور عالم لعالى : "اقبال كى غزل كونى"

ہ۔ (الف) بیکم حامدہ مسعود: آردو میں نظریہ شاعری ولی سے اقال تک"

<sup>(</sup>ب) قاضى عبيداارهمان باشمى: "اقبال كا فن"

ہ۔ شہناز اختر ؛ ''اقبال کے فکر و أن کے ساجی اور ثقافتی رشتے''

م. عد ايوب: "اقبال اور أردو غزل"

هـ قمر جهان : "اقبال پر قرآن كا اثر"

۲۰ تارا چرن رستوگی : "اقبال پر مغربی اثرات"

ر. رفعت على خان : "افبال كا ذبني ارتقاء"

۸- رقيع الدين باشمى : والصاليف اقبال كا تعليقى و توضيعى مطالعه"

ان تحقیقی مقالات میں سے بیشتر چھپ چکے ہیں۔ بعض بہ عمام و کال اور کچھ جزوا۔ بی ایچ۔ ڈی کے ان ۲۱ مقالات میں سے تین ، خواتین کی تحقیق و تلاش اور بحنت و ریاضت کا عمر ہیں۔ یہ سب مقالے اپنے اپنے مضمون اور میدان کے معتبر اور ممتاز معلمین اور محقین کی رہنائی میں لکھے گئر۔ ان عالموں کے اساء کام کے معیاری ہونے کی بدجی ضالت ہیں۔ ا

ان اکیس مقالات کے علاوہ جو براہ راست اقبال اور ان کے فکر و فن پر لکھے گئے ، جنوبی کیلیفورلیا یونیورسٹی ، سککل یونیورسٹی ، کولمبیا یونیورسٹی اور سراکیوس یونیورسٹی اور سراکیوس یونیورسٹی (لیویارک) سے پانخ ایسے تحقیقی مقالات پر ہی ایچ ۔ ڈی کی اسناد تفویض کی گئی ہیں جو براہ راست اقبال پر نہیں لیکن جن کا بیشتر حصہ اقبال اور ان کے افکار و تصورات سے بحث کرتا ہے ۔ ۲

پی ایچ . ڈی سے بڑھ کر اقبال پر ڈی لٹ کی ڈگری کے لیے لکھنؤ یوئیورسٹی کے شعبہ ٔ فارسی کی ڈاکٹر آصفہ زبانی ، تحقیقی کام میں مصروف ہیں ، اُن کا موضوع ہے :

"Dr. Sir Muhammad Iqbal and his Persion Poetry—A Critical Survey."

یہ کام ڈاکٹر آصفہ زمانی کے حسب خواہ مکمل ہو گیا تو اقبال پر ڈی ۔ لٹ کی سند فضیلت حاصل کرنے والی سب سے پہلی اسکالر ہونے کا اعزاز اور امتیاز اُن کا مقدر ہوگا ا

<sup>،</sup> مثلاً (i) أردو : بابائ أردو ڈاکٹر مولوی عبدالحق ، پروفیسر رشید احمد صدیقی ۔

<sup>(</sup>ii) فلسفه: پروفیسر ایم ـ ایم ـ شریف ، ڈاکٹر سید ظفر الحسن ، پروفیسر خواجہ غلام صادق ، ڈاکٹر سی ـ اے ـ قادر ـ

<sup>(</sup>iii) قارسی : ڈاکٹر حسین خطیبی ـ

<sup>(</sup>iv) سياسيات : ڈاکٹر سنير الدين چفتائي ـ

۲- تفصیل کے لیے رجوع کیجیے: جامعات میں اقبال کا تحقیتی اور تنقیدی مطالعہ ، از: ڈاکٹر سید معین الرحملیٰ مطبوعہ: اقبال اکادمی پاکستان ، لاہور ، عدو ، من ۱۹۵۰ من ۱۹۵۰

ه عین القمس یونیورسٹی ، قاہرہ شعبہ عربی میں ایک ڈگری ا ہ کراچی یونیزرسٹی ، کراچی شعبہ اردو میں ایک ڈگری ا ہ اللہ آباد یونیورسٹی ، اللہ آباد شعبہ اردو میں ایک ڈگری ا ہ گور کھیور یونیورسٹی ، گور گھیور شعبہ اردو میں ایک ڈگری ا ہ چارلز یونیورسٹی پراگ ، چیکو سلوواکیہ شعبہ اُردو میں ایک ڈگری ہ

به و سوو به ایک د کری است. اردو مین ایک د گری است. ایرس یونیورسنی ، فرانس شعبه فلسفه مین ایک د گری است. ایر ماؤنث یونیورسنی ، جرمنی شعبه فلسفه مین ایک د گری است. کلیر ماؤنث یونیورسنی ، امریکه شعبه فلسفه مین ایک د گری است. کلیر ماؤنث یونیورسنی ، امریکه شعبه فلسفه مین ایک د گری است. کلیر ماؤنث یونیورسنی ، امریکه شعبه فلسفه مین ایک د گری است. کار کری ایک د گری ایک د شعبه دینیات مین ایک د گری ایک د گری ایک د شعبه دینیات مین ایک د گری ایک د گری ایک د شعبه دینیات مین ایک د گری در ایک د در

و تعليقات) الخلود٬٬ (جاويد ناسه ، ترجمه مع تشريح و تعليقات) از م داكثر عد السعيد جال الدين ، قابره

۲- "اسلامی تصوف اور اقبال" از ؛ ڈاکٹر ابو سعید نور الدین
 ۳- "اقبال کا فلسفہ خودی اور اس کا ماخذ و مقصد" از ؛ ڈاکٹر
 آصف جاہ کاروانی

س. "اقباليات كا تنقيدى جائزه" از : دُاكثر عبدالحق

ه. "Life and Works of Iqbal" از : ڈاکٹر جان ماریک

۲- "فوق البشركا تعبور اور انبالكا مرد سومن" از : ١٤ كثر حاتم سهر

. ي. "اقبال كا تصور السان كاسل" از: ١٤ كثر غلام عمر خال

٨. " عد اقبال \_ قلسفي شاعر" از: ڈاکٹر مسعود حسين

ہ۔ "اقبال کے مذہبی افکار" از: ڈاکٹر مجد انور علی

- 10. The Concept of Personhood in the Thought of Martin Buber; Disetz Sazubi & Muhammad Iqbal" by: Dr. Natividad Gatbonton Barrauda.
- 11. "The Contribution of Sir Muhammad Iqbal to Modern Islamic Thought," by t Br. H. J. Singh.

لکھے گئے۔ ان میں سے دس انگریزی زبان میں بیں ، چھ اُردو میں ، ایک چیک زبان میں ، ایک جرمئی ، ایک قربنج ، ایک عربی اور ایک قارسی زبان میں ۔ ایک مقالے پر جو انگریزی میں سے اور شعبہ علوم اسلامیہ پنجاب یونیورسٹی ، لاہور کے لیے لکھا گیا ، ابھی ڈگری تفویض نہیں ہوئی۔ اُ بقید بیس مقالات پر دنیا کی اِن بندرہ پونیورسٹیوں سے بی ایچ ۔ ڈی کی اسناد عطا ہوئیں :

، مسلم یونیورسٹی ، علی گڑھ چار ڈگریاں: تین شعبہ فلسفہ ، میں ایک اودو میں ۔

پ پنجاب یونیورسٹی ، لاہور تین ڈکریاں : دو شعبہ فلسفہ میں ایک سیاسیات میں ه

م. ڈرہم یونیورسٹی ، انگلمتان شعبہ المسفہ میں ایک ڈگری میں ہے۔ تہران یونیورسٹی تہران شعبہ اللہ فارسی میں ایک ڈگری ع

از: پرونیسر افتخار احمد 'Iqbal's Concept of Religion'' . چشتی (فیصل آباد)

- 2. (a) The Metaphysics of Iqbal by: Dr. Ishrat Hasan Enver.
  - (b) The Place of God, Man and Universe in the Philosophic System of Iqbal: Dr. Jamila Khatoon.
  - (c) Sri Aurobindo and Iqbal: Dr. M. Rafiq.
- ب- دومطالعه تلميحات و اشارات اقبال از ؛ داكثر اكبر حسين قريشي
  - 4. (a) Iqbal's Philosophy of knowledge: Dr. Muhammad
    - (b) The Impact of Rumi upon the Religious Thought of Iqbal: Dr. M. Nazeer.
    - 5. The Political Philosophy of Iqbal: Dr. Parveen Feroze Husan.
  - 6. An Analysis of the Philosophical Ideas and Works of Iqbal: Dr. Riffat Hasan
- ے۔ ''شرح حال و آثار و سبک اشعار و افکار اقبال'' از : دکتر سید عجد اکرم شاہ

# یونیورسٹیوں میں مطالعہ اقبال (صد سالہ جشن ولادت عمور تک)

## سيد معين الرحمان

١

علاسد اقبال ہارے شعر و ادب کی اُن خوش قسمت استثنیات میں سے بیں جو اپنی زندگی ہی میں اہل علم کی توجد کا مرکز بن جاتی ہیں ۔ گزران وقت کے ساتھ ساتھ اُن کی مجبوبیت اور مرکزیت بڑھتی ہی جا رہی ہے ۔ ہاری جامعات کا وہ ہالخصوص بہت محبوب اور مرغوب موضوع ہیں اور رہے ہیں اور یہ صرف ہاری پاکستانی یوئیورسٹیوں ہی کی بات نہیں ، اقبال کا مطابعہ مشرق اور مغرب کی متعدد یوئیورسٹیوں میں ہوا ہے اور یہ تحقیقی و تنقیدی مطابعہ صرف اُردو ہی میں نہیں دنیا کی متعدد زبائوں میں ہوا ہے ۔ اقبال پر پی ایچ ڈیکا سب سے پہلا کام اقبال کے انتقال کے پانچ ہرس بعد سم ہوا عمر میں سامنے آیا ۔ ا

مرورہ سے علم و نظر کی ہینتیس برسوں میں میرے علم و نظر کی حد تک اتبال پر سات مختلف زبانوں میں ہی ایچ ڈی کے لیے اکیس مقالے

<sup>، &</sup>quot;The Metaphysics of Iqbal" از : ڈاکٹر عشرت حسن انور مسلم یونیورسٹی علی گڑھ ، سہ ہ ا = نگران کار : ڈاکٹر سید ظفر الحسن (علیک) سہ ہ ا = میں یہ مقالہ لاہور سے شائع ہوا (ص ۱ ۹) - جشن ولادت (عہد) کے موقع پر اس مقالے کا اُردو ترجمہ "اقبال کی ما بعد الطبیعات" کے عنوان سے شائع ہوا - (ص ۹ ۹ ، مطبوعہ اقبال اکادمی ، لاہور) یہ ترجمہ ڈاکٹر عد شسس الدین مدیقی کی مساعی جمیلہ کا نتیجہ ہے -

علامہ اقبائ کے پیغام و افکار کو ترک بھائیوں تک پہنچا سکیں۔ اُسی سال دسمبر میں مولانا رومی کی برسی کے موقع پر ایک ہار پھر ڈاکٹر جاوید اقبال کو مدعو کیا گیا۔ اس موقع پر مولانا رومی کے شہر قونیہ میں ان کی تقاریر کا ترجمہ ترکی زبان میں پیش کرنا میرے ذمہ تھا۔ جس وقت ڈاکٹر جاوید اقبال نے مولانا رومی سے عقیدت کی وجہ سے یہ کہا کہ قونیہ کی خاک بھی میرے لیے سرمے سے زیادہ اہمیت رکھتی ہے اور جب میں نے یہ بی الفاظ ترکی زبان میں ادا کیے تو سامعین ہے حد جذباتی ہوگئے اور کئی لوگوں کی آنگھوں میں آنسو تیر رہے تھے۔ جلوید اقبال اس کے چشم دید گواہ ہیں کہ قونیہ کا بچہ بچہ حکم الاست علامہ اقبال کے نام سے واقف ہے اور وہاں پہنچنے کے بعد ایسا عسوس ہوتا ہے کہ ہم ہا کستان کے کسی شہر میں ہیں۔

کو علامہ اقبال کبھی ترکی یا قوئیہ تشریف کہ لائے تھے تاہم قوئیہ پہنچنے کے بعد ایسا محسوس ہوتا ہے جیسے "پیر رومی" اور "سرید ہندی" ایک دو۔رے سے آشنا تھے اور لوک بھی ایسا تاثر دیتے ہیں گویا کہ مولانا رومی کی طرح علامہ اقبال بھی ان کا قومی شاعر ہے۔ یہی وجہ ہے کہ صولانا رومی کے مزاو کے قریب علامہ اقبال کی ایک یادگار تعمیر کی گئی ہے۔ یہ یادگار پیرو مرید کے وصال کا زندۂ جاوید مجسمہ ہے اور یہ یاد دلاتا ہے کہ "عصر حاضر کے مولانا" یعنی علامہ اقبال اپنے مرشد مضرت مولانا جلال الدین رومی کی خدمت میں عقیدت کے پھول نچھاور حضر رہے ہیں۔

ہے ۔ میرا ذاتی مشاہدہ ہے کہ دور جدید کے قرک دانشور علامہ اقبال کے کلام اور امکار ہے ۔ حد متاثر ہیں ۔

الدین روسی کی سات سو سالہ برسی کے موقع پر قولیہ میں بین الاقوامی سیمینار منعقد کیا گیا تھا ۔ اس موقع پر ھاکستان سے ڈاکٹر نبی بخش بلوچ سابقہ واٹس چانسلر اسلامیہ یونیورسٹی اسلام آباد کو مدعو کیا گیا تھا ۔ شریف الحسن مرحوم جو اس زمانے میں سینٹو میں ڈپٹی سیکرٹری جنرل کے عہدہ پر قائز تھے اور میں بھی ، اس کے علاوہ باری جانی پہچائی شخصیت اور اقبال کی پرستار پروفیسر اینی میری شمل بھی اس سیمینار میں مدعو تھیں ۔ اس موقع پر مختلف مقررین نے اپنے عااللہ مقالوں میں مولانا رومی کے ساتھ ساتھ "عصر حاضر کے رومی" کو بھی نظردست خراج عقیدت پیش کیا ۔

ے وہ او میں علامہ اقبال کے صد سالہ یوم ولادت کے موقع پر پاکستان میں ایک بین الاقوامی کانگرس کا اہتام کیا گیا تھا ۔ اس موقع پر ترکی سے سات دانشور اور اقبال کے پرستار سدءو کئے گئے جن میں ڈاکٹر لطنی دوغان (Dr. Lufi Dogan) چو اِس وقت بلند ایجوت (Bulunt Ecevit) کی حکومت میں وزیر مذہبی امور تھے ، پروفیسر ڈاکئر سعدی ارساک (Prof. Dr. Sadi ایسوسی ایشن کے صدر بھی تھے ، پری دان آریبون (Perihan Ariburun) ایسوسی ایشن کے صدر بھی تھے ، پری دان آریبون (Perihan Ariburun) فواد بیرام اوغلو (Pyat Bayramoglu) سابق سیکرٹری جنرل وزارت خارجہ ترکی نوزت یا بچی طاس Nevzet Yalcintas ماہر اقتصادیات اور سابق ڈاکٹر عبدالقادر ترکی نوزت یا بچی طاب دکر ہیں ۔ ترکی وند ہے اس موقع پر حکیم الاست کی قرم حان کے نام قابل ذکر ہیں ۔ ترکی وند ہے اس موقع پر حکیم الاست کی حیات اور فلسفر پر روشنی ڈائل اور عالمانہ مقالات پیش کیے ۔

علامہ اقبال کے مد سالہ یہ م ولادت کے سلسلے میں ورے ترکی میں ترک حکومت ، ترک پاکستان ثقافتی جمعیتوں اور سفارتخانہ پاکستان کے اشتراک سے ایک مربوط پروگرام مرتب کیا گیا ۔ علامہ اقبال کے افکار کو فروغ دینے اور حکیم الاست کو خراج عقیدت پیش کرنے کے لیے حکومت ترکی نے، مئی ۲۵۹ء کو جسٹس جاوید اقبال کو لیکھر دینے کے لیے انقرہ ، دینے کے لیے ترکی مدعو کیا ۔ چنانچہ ڈاکٹر جاوید اقبال کے لیے انقرہ ، قونیہ اور استانبول میں لیکھروں کا انتظام کیا گیا تاکہ ان مقامات پر وہ

سکمل کر لیا ہے یا ابھی گھھ کام باتی ہے ۔ ویسے اتنا مرض کے دوں کہ حکیم الاست کے صد سالہ یوم ولادت کے موقع پر 219، میں سادام پری حان گا و بھی پاکستان مدعو کیا گیا تھا ۔

پروفیسر قارلان کے بعد تری کی ایک اور اہم علمی شخصیت پروفیسر ڈاکٹر عبدالقادر قرم حان (Professor Dr. Abdul Kadir Karahan) کا ذکر نہ کیا جائے تو یہ نا العباق ہو گی ۔ پروفیسر قرم حان پھلے پیس سال سے ترک پاکستان کاچرل ایسوسی ایشن سے وابستہ ہیں ۔ اور پھلے پندرہ سال سے وہ اس ایسوسی ایشن کے صدر سنتخب ہوئے آ رہے ہیں ۔ ڈاکٹر قرم جان (Dr. Karahan) متعدد بار حکومت پاکستان اور اقبال اکادسی کی دعوت پر پاکستان تشریف لا چکے ہیں اور ہارہے سلک اقبال اکادسی کی دعوت پر پاکستان تشریف لا چکے ہیں اور ہارہے سلک کے علمی حلقوں میں وہ جانی چنچانی شخصیت ہیں خاص طور پر آج کی مجلس میں کئی احباب پروفیسر قرم حان کے شخصی دوست ہم میں موجود ہیں ۔ عوم میں کہونی جانتے ہیں کہ پروفیسر قرم حان پاکستان کے عظیم دوست اور علامہ اقبال کے پرستار ہیں اور ترکی میں اقبال شناسی میں انہوں نے گراں علامہ اقبال کے پرستار ہیں اور ترکی میں اقبال شناسی میں انہوں نے گراں علامہ اقبال کے پرستار ہیں اور ترکی میں اقبال شناسی میں انہوں نے گراں قدر خدمات انجام دی ہیں ۔

جمہوریہ ترکیہ کے قیام کی پچاسویں سالگرہ کے موقع پر ہم ۱۹۵۰ میں سینٹو کی طرف سے پروفیسر عبدالقادر قرہ حان کی تعریر کردہ ایک کتاب "Dr. Muhammad Ikbal ve Eserlerinden Secmeler" بعنی دو ڈاکٹر بجد اقبال اور ان کا منتخب کلام" ترکی زبان میں شائع کی گئی ۔ اس کتاب میں پہلی بار علامہ اقبال کے منتخب اردو کلام کا ترکی ترجمہ اردو متن کے ساتھ پیش کیا گیا ہے ۔ اردو سے ترکی میں ترجمے کا شرف اس ناچیز متن کے ساتھ پیش کیا گیا ہے ۔ اردو سے ترکی میں ترجمے کا شرف اس ناچیز کو اور کراچی یولیورسٹی کے شعبہ تاریخ اسلام کے ایسوسی ایٹ پروفیسر گاکٹر بجد صابر کو حاصل ہے ۔

غناف ادوار میں غناف حیثیتوں سے مجموعی طور مجھے ترکی میں گیارہ سال قیام کرنے کا موقع ملا۔ اس دوران میں بجھے علامہ اقبال کے سلسلے میں منعقد ہونے والی بجالیں اور مذاکرات میں شمولیت کے مواقع ملتے رہے۔ کئی موقعوں پر میں نے ''علامہ اقبال کا بیام'' اور ''اقبال اور رومی'' کے موضوعات پر ترکی زبان میں مقالے بھی پڑھے۔ علامہ اقبال کے افکار پر میرے چند مقالے ترکی زبان میں شائع ہو چکے ہیں۔ ان عبالی میں میرا ترکی کے دالشوروں اور مفکروں سے تعارف بھی بھیتا رہا

م و و اه مين الزور عجم ال (Zebur-u Acemden Secmeler) موه و عبي الزور عجم الزور عجم المارية ال "رموز بے خودی" (Esrar re Rumuz) ہے ہو ہے میں ، "ضرب کلم" لا (Hicax Armagani) "ارمغان حجاز! (Darb-i K. lim) کا ( Darb-i K. lim) ۹۹۸ میں ترکی ترجمہ پیش کیا ۔ ان تراجم کے علاوہ ڈاکٹر تارلان نے اقبال کے افکار و تصورات کو تشریح سیں اہم مقالات و مضامین بھی ہاکستان پوسٹ (Pakistan Postasi ترکی زبان میں سفارت خانہ پا کستان کی طرف سے شائع ہونے والا ماہوار میکزبن) اور دیگر رسائل میں شائع کروائے -پروفیسر تارلان کے سلسلر میں اثنا عرض کرنا ضروری سمجھتا ہوں کہ ۱۹۵2ء میں اقبال اکادس نے پرونیسر ٹارلان کو ہاکستان آنے کی دعوت دی تھی اور انہوں نے بہاں اقبال پر لیکچر بھی دیئے تھے -پروفیسر تارلان عرصہ دراز تک ترک پاکستان کلچرل ایسوسی ایشن کے اعزازی صدر کے قرائض انجام دیتر رہے ہیں اور اسی پلیٹ قارم سے انہوں نے اقبال شناسی کا اہم کام اپنر ذمہ لیا۔ ایک ایسا وقت بھی آیا کہ ترکی میں علامہ اقبال اور پرونیسر تارلان لازم و ملزوم بن گئر اور وہ اپئی زندگی کے آخری لمحات تک اتبال شناسی کا فریضہ انجام دیتر رہے ۔ ہروفیسر تارلان کے علاوہ انبال کے اور بھی کچھ شیدائی اور پروانے تھے، جنہوں نے اقبال کے کلام اور افکار کو ترکی زبان کا جامہ بہنایا ۔ ان میں جناب قورو جو (A.U. Kurucu) بھی شامل ہیں - ان کی کتاب Buyuk Islam Sairi Dr Muhammad Ikbal يعنى عظيم اسلامي شاعر ڈاکٹر ہد اقبال انقرہ سے ١٩٥٥ء میں چھپی۔ اس کے علاوہ اقبال کے چه لیکچروں کے مجموعے The Reconstruction of Religious Thought in Islam کا ترکی ترجمہ جناب صونی حری (Safi Huri) نے Islam'da Dini Teffekkurun Yeniden Tesekkulu يعنى "تشكيل جديد الميات اسلاميد" سه و و ع مين استانبول مين چههوا كر شائع كيا ـ برى حان آرببورن (Perihan Ariburun) جو ترکی سینیٹ کے سابق چیرمین جنرل آریبورن (General Tekin Ariburun) کی زوجہ میں اور علامہ اقبال کے کلام کی پرستار ، انہوں نے و ہو ر ، سی علامہ اتبال کے چھ لیکچروں کا دوبارہ ترکی میں ترجمہ کرنے کا ارادہ کیا تھا اور سفارتخانہ پاکستان کی طرف سے علامه اقبال کی کتاب The Reconstruction of Religious Thought in Islam بھی انہیں سبیا کی گئی تھی ۔ کہہ نہیں سکتا ہری مان نے ترجمہ

مقامات پر علامہ اقبال کی حیات ، کلام اور پیغام کو ترکوں سے متعارف کرایا ۔ اس کے علاوہ بانی پاکستان قائد اعظم بد علی جناح اور علامہ اقبال کی یوم ولادت اور یوم ونات پر اجتاعات کے انعقاد کا باقاعدہ سلسلہ جاری کیا گیا جس میں ترکی کے دائشور ، معزز سیاستدان ، مفکرین اور علامہ اقبال کے پرستاروں کو مدعو کیا جاتا ہے ۔ اس کا یہ لتیجہ برآمد ہوا کہ ترکی میں اقبال شناسی کو فروغ حاصل ہوا اور عوام اقبال کے ہارسی گلام میں گہری دلچسپی لینے لکے اور سرعت سے علامہ اقبال کے نارسی کلام کا ترکی زبان میں ترجمہ شائم ہونے نگا ۔

سفارتی تعلقات قائم ہونے کے بعد ترک پاکستان کلچر ایسوسی ایشن کا قیام عمل میں آیا۔ اس غیر سرکاری جمعیت نے دونوں ملکوں کے تعلقات کو فروغ دینے کے علاوہ اقبال کو ترکی میں متعارف کرانے میں بڑا اہم کردار ادا کیا ہے۔

جناب شریف الحسن مرحوم کا ترکی میں مختلف ادوار میں دس گیارہ سال قیام رہا ۔ بحیثیت پاکستان کے پریس اتاشی ، قوقصل جنرل اور ڈپٹی سیکریٹری جنرل سینٹو ان کی خدمات نا قابل فراموش ہیں ۔ انہوں نے اپنی (ندگی کا مشن ، اقبال کے کلام و پیام کو ترکی میں متعارف کرانا بنا لیا تھا۔ اتفاقاً ان کے قیام کے دوران میں بھی لرکی میں اولاً اعلیٰ تعلیم کے سلسلے میں (۱۹۶۲-۱۹۹۲) اور پھر بحیثیت ریسرچ فیلو اور بانی انچارج اردو اور مطالعات ثقافت پاکستانی (۱۹۲۲-۹۷۵) استانبول یونیورسٹی اور آخری بار بمیثیت کاچرل کونسلر (۱۹۵۰-۱۹۸۱) انقره میں رہا ۔ اس لیے عجمے شریف الحسن مرحوم سے اکثر و بیشتر سلاقات اور تبادلہ میالات کا موقع ملتا رہتا تھا۔ میں ان کی شخصیت اور اقبال سے والمالد عقیدت سے بے حد متاثر تھا۔ شریف الحسن نے استانبول میں پاکستان قوامسلیت جنرل کو علم و ادب اور مطالعات اقبال کی دانشگاه بنا دیا تھا ۔ اس زمانے میں ترک پاکستان کلچرل ایسوسی ایشن استانبول کے صدر پرونیسر ڈاکٹر علی نہاد تارلان تھے د پروفیسر تارلان کو علامہ اقبال سے بے انتہا عقیدت اور والمهاله عشق تھا۔ یمی وجد ہے کہ اس زمانے میں (۱۹۹۰-۱۹۹۸) پاکستان قواصلیت جنرل میں ہفتہ وار اجتاعات ہوا کرتے تھے اور اقبال کے کلام پر بحث و مباحثه ہوا کرتا تھا ۔ یہی وہ دور ہے جس میں پرونیسر تارلان نے اقبال شناسي مين خصوصي نام پيد! كيا .. اور ود بيام مشرق" (Sarktan Haber)

، علامہ اتبال کا ترکی میں اولین تعارف ترکی کے قومی شاعر اور قومی ترالہ کے خالق مجد عاکف کا موہون منت ہے۔ مجد عاکف کو جنگ آزادی کے دوران علامہ اتبال کے فارسے کلام پڑھنے کا موقع ملا اور وہ اقبال کے کلام سے اس قدر متاثر ہوئے کہ انہوں نے لہ صرف ان کے اشعار کا ترکی زبان میں ترجمہ کیا بلکہ اپنر ایک مقالم میں انبال کو "رومی عصر" ارار دیا ۔ خلافت کے خاتمر کے بعد اتا ترک سے سیاسی اختلاف کی وجہ سے بد عاکف کو ملک چھوڑ کر مصر آلا پڑا۔ بد عاکف نے مصر سے اپنر ایک دوست کو ۱۹۲۵ء میں ایک خط روانہ کیا جس میں انہوں نے علامہ اقبال کی دو قارسی کتب کے ہاتھ لگنے اور مطالعے کا ذکر کیا ہے۔ وہ مزید لکھتے ہیں کہ ''اقبال ایک عظیم شاعر ہیں اور ان کے کلام نے عمیم مدہوش کر دیا ہے۔ " مزید عرض کر دوں کہ مصر بہنچنے کے بعد بد عاکف نے اپنی تازہ تصنیف (Safahat) ''صفحات'' علامہ اقبال اور دیگر احباب کو روانہ کی تھی۔ اس طرح اپنے دور کے دو عظیم مسلم دانشوروں کا باہمی رابطہ قائم ہو چکا تھا۔ جد عاکف کا ایک اور کارنامہ یہ سے کہ مصر کے تیام کے دوران انہوں نے وہاں اقبال شناسی کا فرض ہمی ادا کیا اور ڈاکٹر عبدالوہاب عزام کو انبال کے کلام سے متعارف کرایا اور ڈاکٹر عزام کو ترغیب دی کہ اقبال کے کلام کا عربی میں ترجم کریں ۔

اقبال اور جدید ترکی کے روابط کے سلسلے میں یہ ذکر کرنا بھی ضروری ہے کہ ۱۹۳۷ء میں جنگ بلقان کے بیرو ایڈمرل رؤف پاشا ، ڈاکٹر انصاری کی دعوت پر جامعہ ملیہ اسلامیہ دہلی میں توسیعی خطبات دینے کے لیے فرانس سے ہندوستان تشریف لائے۔ رؤف پاشا نے چہ خطبات دیئے ۔ ان خطبات کے سلسلے میں دو اجلاسوں کی صدارت اقبال نے فرمائی ۔ دیئے ۔ ان خطبات کے سلسلے میں دو اجلاسوں کی صدارت اقبال نے فرمائی ۔ علامہ کی خواہش پر رؤف پاشا کو لاہور میں مدعو کیا گیا ۔ ۲۲ مارچ سے سبہ اہتام دقبال کی ترکوں سے والہانہ عبت اور عقیدت کی وجہ سے گیا ۔ یہ سب اہتام دقبال کی ترکوں سے والہانہ عبت اور عقیدت کی وجہ سے کیا تھا۔

قیام پاکستان کے بعد پاکستان کے قرکیہ جمہوریہ سے سفارتی تعلقات قائم ہوئے تو پاکستان کے پہلے سفیر میاں ہشیر احمد نے اقبال شناسی کے سلسلے میں گراں قدر خدمات انجام دیں۔ القرہ یولیورسٹی اور کئی دیگر

معمولی عواسی مقبولیت حاصل ہوئی تھی اور ترکوں کے حق میں مسلمانان ہر صغیر کے شدید جذبات تھے ۔ وہ خلافت کے ادارہ اور آزاد توم کی حیثیت سے ترکوں کے وجود کو قائم رکھنے کے لیے انگریزوں سے سطالبہ کر رہے تھے مگر علامہ اقبال انگریزوں سے اس مطالبے کے حق میں نہ تھے بلکہ بہ زور ہازو اس کو حاصل کرنے کے حق میں تھے ۔ ان کا خیال تھا کہ یہ تحریک ترکی میں جنگ آزادی کی تحریک کو ناکام بنانے کے لیے انگریزوں کے اشار سے پر چلائی جا رہی تھی ۔ اپنے ایک مکتوب بنام مولانا سید سلیان تدوی ، علامہ لکھتے ہیں :

''مدت سے یہ بات میرے دل میں کھٹک رہی تھی۔۔۔۔ معلوم نہیں آپ کا اس بارے میں کیا خیال ہے۔ واقعات صاف اور تمایاں ہیں مگر ہندوستان کے سادہ لوح مسلمان نہیں سمجھتے اور لندن کے شیعوں کے اشارے پر ناچتے چلے جاتے ہیں ا۔۔۔۔

اس طرز عمل کو اقبال نے اپنی ایک نظم "دریوزهٔ خلافت" میں گدائی سے مشابهت دی ہے ۔ انہوں نے کہا :

اگر ملک ہاتھوں سے جاتا ہے جائے
تو احکام حق سے لہ کر بے وفائی
نہیں تبھ کو تاریخ سے آگھی کیا ؟
غلافت کی کرنے لگا تو گدائی
غریدیں لہ ہم جس کو اپنے لہو سے
مسلال کو ہے ننگ وہ پادشائی!؟

یہی وجہ ہے کہ جب ۱۹۲۸ء میں مصطفیل کال اتا ترک نے خلافت کو ختم کرتے جمہوریت کا اعلان کیا تو اقبال نے اتاثرک کے اس عمل کو خلافت کے سلسلے میں اجتہادی عمل قرار دیا ۔ اور کہا کہ مصطفیل کال نے حق خلافت است مسلمہ کو واپس دلوا دیا ، گویا خلافت جو شوری کا حق ہے ، اس کو لوٹا دیا ۔

و۔ اقبال نامہ ص ۲۰۵، میں د

٧- كليات البال حصد اردو بانگ درا ، ص مهم .

اور عزم کے سامنے ان کا بس نہ چل سکا۔ برطانیہ ، فرانس اور ان کے ملیفوں کی متحدہ قوت کو پسپا ہونا پڑا۔ اس شکست کے بعد انگریز سیاسی چال چلے اور عربوں کو آزادی کا جہانسہ دے کر انہیں ترکوں کے خلاف ابھارا۔ مجاز کا گورنر حسین بھی انگریزوں کی سیاسی چال میں آ گیا اور عائیوں کے خلاف بغاوت کر دی۔ وہ ۱۹۱۹ء سے سب ۱۹۹۹ء تک حجاز کا خود مختار حکمران رہا۔ بالآخر نجدیوں نے اسے شکست دے کر مار بھگایا۔ اقبال نے حجاز کے باشمی گورنر حسین کی عثالیوں سے غداری کو سخت نا پسند کیا اور نارانگی کا اظہار کرتے ہوئے کہا :

بیچتا ہے ہاشمی السوس دین معیطنی خاک و خوں میں مل رہا ہے ترکان سخت کوش ا

۱۹۱۸ء میں پہلی جنگ عظیم کے نتیجے میں جرمنی اور اس کے حلیف ترکی کو شکست فاش ہوئی اور خلافت عثانیہ کا شیرازہ بکھر گیا۔ مغربی طاقتوں کا سارا نزلہ عالم اسلام پر گرا۔ اتحادیوں نے دولت عثانیہ کے مقبوضات کو آپس میں بائٹ لیا ۔ مغرب کے مشرقی صوبے بلقان ، ہنگری اور بلغاریہ وغیرہ مکمل طور خود مختار علاقے قرار دے دیئے گئے ، ایران اور شام پر عملاً فرانس کا قبضہ ہو گیا ، مصر اور عراق پر پرطالیہ نے اپنا تسلط جا لیا - اس طرح عالم اسلام اپنی آزادی سے محروم ہو گیا - مسلم بند پر ١٨٥٤ ع سے ہي برطانيہ قابض ہو چكا تھا . اس انعطاط كے دور ميں مصطفعاً کال باشا نے عثانی خلیفہ اور اتحادیوں کے خلاف جنگ آزادی کا آغاز کیا اور ۱۹۱۹ء میں انٹرہ میں نئی حکومت قائم کی اور ترکول کو یونان اور اتحادیوں سے ملک کو آزاد کرانے کے لیر ابھارا ۔ بالآخر ۱۹۲۰ء میں مصطفیا کال نے اتحادیوں کے حلیف یونان کو زہردست شکست دی -مع و ، ع میں ترکوں نے تھریس پر بھی قبضہ کر لیا ۔ بھر م ۱۹۲۹ء میں ہی ترکی میں جمہوری حکومت کا اعلان کر دیا گیا۔ مصطفیا، کال ہاشا کی اس عظیم کامیابی پر علامہ اقبال نے انہیں اپنی مشہور نظم ''طلوم اسلام'' میں زبردست خراج تحسین پیش کیا ۔

جیسا که سب کو معلوم ہے بر صغیر میں تمریک خلافت کو غیر

۱- کلیات اقبال حصد اردو بانگ درا ، ص ۱۵۰ -

کے لیے چندہ قراہم گیا۔ اس کے علاوہ ڈاکٹر العباری ایک وقد کے ساتھ قسطنطنیہ (استائبول) بھی گئے۔ انگریزوں نے مسلمانوں کے اس جذبہ کو سخت نا پسند کیا اور ہر صغیر بند و پاک کے ان مسلمان رہناؤں کو جو ترکی اور خلافت عثالیہ سے ہمدردی کا جذبہ رکھتے تھے ، جیل میں ڈال دیا۔ ان قائدین میں مولانا ظفر علی خال ایڈبٹر اخبار 'زمیندار' کا نام سر فہرست ہے۔ اقبال نے ان مظالم کے خلاف احتجاج کیا اور کہا :

دیکھ لو کے سطوت رفتار دریا کا مآل موج مشطر ہی اسے زنجیر پا ہو جائےگی!!

علامہ اقبال نے اپنے کلام میں طرابلس کی جنگ کا تذکرہ بھی کیا ہے اور آیک نظم ''فاطمہ بنت عبداللہ'' پر بھی لکھی ہے ، جو غازیوں کو پائی پلاتے ہوئے شہید ہوئی تھی ۔ اس کے علاوہ اقبال اپنی ایک اور نظم بعنوان ''حضور رسالت مآب میں'' طرابلس کے شہیدوں کو خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو خطاب کرتے ہوئے کہتے ہیں :

''مضور '' ادہر میں آسودگی نہیں ملتی للاش جس کی ہے وہ زندگی نہیں ملتی ہزاروں 'لالہ و گل ہیں ریاض ہستی میں وقا کی جس میں ہو ہو ، وہ کلی نہیں ملی مگر میں لذر کو اک آبگینہ لایا ہوں جو چیز اس میں ہے ، جنت میں بھی نہیں ملتی جملکتی ہے تیری است کی آبرو اس میں طرابلس کے شمیدوں کا ہے لہو اس میں'''

پہلی جنگ عظیم ۱۹۱۹ء سے ۱۹۱۹ء تک رہی۔ اس جنگ کے آغاز کے بعد فرانس اور برطانیہ نے مل کر یہ کوشش کی کہ وہ درہ دانیال پر ان کا قبضہ ہو جائے تاکہ استانبول اور خلافت عثانیہ کے دیگر علاقوں پر آسانی سے قبضہ کیا جا سکے ۔ لیکن مصطفیل کال پاشا کی عسکری صلاحیتوں

# علامه اقبال" اور ترکی

#### يد يعلوب مغل

دور حاضر کے عظیم مفکر ، فلسفی شاعر اور ترجان حقیقت علامہ اقبال کی ذات گرامی کسی تعارف کی محتاج نہیں ۔ گو علامہ اقبال مسلم بند کے فارسی گو شاعر کی حیثیت سے ابھرے اور شاعری کی ذریعے ہی سے شہرت عام اور بقائے دوام حاصل کی ، تاہم شاعری میں ادب محض میشیت ادب کبھی ان کا مطمع نظر نہ رہا ۔ ان کا نصب العین اور مقصد حیات اسلامی نظر نے کے تحفظ اور مساؤوں کی بہبود کے علاوہ کچھ نہ تھا ۔ در حقیقت دور جدید میں حکیم الاست علامہ اقبال نے شاعری کے ذریعے دین اسلام کی جو بے لوث خدمت کی ہے ، وہ قابل تعریف ہے ۔

علامہ اقبال منے ند صرف ہر صغیر ہند و پاک کے مسابانوں کے لیے علیحدہ مملکت کا تصور پیش کیا ، بلکہ انہوں نے عالم اسلام کو خواب غفلت سے بھی بیدار کیا ۔ علامہ اقبال نے عالم اسلام کو مغربی تسلط سے عبات دلانے کے لیے شاعری کو ذریعہ اظہار بنایا اور اس عمدہ پیرائے میں متصر عرصے میں اتنا بڑا ذہنی انقلاب برپا کیا کہ انسانی عقل دنگ رہ جاتی ہے ۔ علامہ اقبال نے مسلم ممالکت میں جہاں جہاں آزادی کی تحریکیں جل رہی تھیں ان کو سرایا اور خراج تحسین پیش کیا ۔ پورسے عالم اسلام نے ان کے پیغام کو گہڑی توجہ کا مستحق جانا اور ان کے خیالات و افکار سے اثر قبول کیا ، اس کے انہیجے میں ممالک اسلامیم میں زندگی کی لمہر دوڑ گئی اور ان کے حوصلے بلند ہوئے اور ان میں باہم اشتراک و اتحاد اور ملت اصلامیہ کے احیا کا نیا شعور بیدہ ہوا ۔

بیسویں صدی کا رہے اول دولت عنائیہ اور ترکوں کے لیے بڑی آزمائش کا دور تھا ۔ ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، کر دیا ۔ ، ، ، ، کا کٹر انعباری کی قیادت میں ترک بھائیوں کی مالی امداد

اپنے وطن بر صفیر کے حوالے سے نہیں دیکھا بلکہ اس کے مضمرات اور خطرات کو پورے عالم اسلام اور اتوام مشرق بهاں تک کہ خود مغرب کے لیے بھی محسوس کیا اور اپنے تجزیے ، بیغام اور اپنے افکار کو شاعری لئر ، خطبات ، فارسى ، اردو اور الكريزى يو حوالے اور وسيلے سے پيش كيا ـ ہر چند کہ اقوام مشرق کی جنگ مغربی استمار کے ٹہڈیبی اور سیاسی عاد پر ابھی جاری ہے مگر مشرق نے جو تہذیبی اور سیاسی سنبھالا لیا ہے وہ بے شک بقول ڈاکٹر علی شریعتی اقبال ہی کے خواب کی تعبیر کا ایک حصیہ ہے ۔ غلام مشرق کی استعاری زنجبریں کٹ چکی ہیں سکر استعار بھی سالھ ہی ساتھ اپنے ونگ میں بدل بدل کر حملے کر رہا ہے ۔ جبر کے خفیہ ہا تھوں نے دستانے پہن رکھے ہیں ، مگر یہ خواب اپنی مکمل تعبیر کے ساتھ ایک روز سامنے آ کر رہے گا۔ یہ کہنا درست ہوگا کہ عصر حاضر میں اقبال کے افکار کی اسمیت دو چند ہو جاتی ہے ۔ اس لیے کہ اس کے ہاطن میں روح عصر ہے۔ مغربی استعار کے تہذیعی اور سیاسی محاذ پر اقبال کی تمام تر فکری جدوجهد اتوام مشرق اور ملت اسلامیه کے پاس آج بھی ایک متحرک امانت ہے ۔ اس لیے کہ ایک عقیدے کے طور پر اقبال نے مشرق کے اتحاد پر ایمان رکھا ۔ ا ان کا اپنا اعلان ہے :

''ہماری قوم ایک شاندار مستقبل رکھتی ہے اور جو مشن اسلام کا اور ہاری قوم کا ہے ، وہ ضرور پورا ہو کر رہے گا ۔'''

ہت دیکھے ہیں میں نے مشرق و مغرب کے سےخانے یہاں ساقی نہیں پیدا ، وہاں بے ذوق ہے صببا !
(کلیات اقبال ، حصہ اردو ، بال جبریل ، ص ۱۵سرس)

ر اسلام ایک عالمگیر سلطنت کا یقیناً منتظر ہے جو لسلی امتیازات سے بالا تر ہوگی۔ اور جس میں شخصی اور مطلق العنائی بادشاہوں اور سرمایہ داروں کی گنجائش نہ ہوگی۔ دنیا کا تجربہ خود ایسی سلطنت پیدا کر دے گا۔ غیر مسلموں کی نگاہوں میں شاید یہ محض خواب ہو ، لیکن مسللوں کا یہ ایمان ہے ۔" گنتار اقبال

درسیرا مذہبی عقیدہ یہی ہے کہ اتحاد ہوگا اور دنیا پھر ایک دفسہ جلال اسلامی کا نظارہ دیکھے گی ۔" اقبال نامہ ، حصہ دوم ، ص ۱۹۳ میں ہے۔ در مقالات اقبال" ، ص ۱۹۳ ۔

کرنا سارے خاندان کو تعلیم دینا ہے۔ لیکن مغربی ڈھپ کی تعلیم اس کے لیے سم قاتل ہے ۔ ا یہ مسئلہ عمر بھر ان کے پیش نظر رہا اور اس عقدۂ مشکل کی کشود ممکن نہ ہو سکی۔ ۲

اقبال مشرق کے ساتھ جس مغربی تہذیبی اور سیاسی استمار کا مقابلہ کرتے ہیں اس کے بنیادی اجزاء عام طور پر مندرجہ بالا امور ہیں۔ شیشے کی بہ عارت جو آنکھوں کو خیرہ کرتی ہے۔ زیادہ دیر تک قائم نہیں رہ سکتی ، مغرب کی ٹعمتیں ایسی بھی ہیں جو اقبال کے ازدیک اصل اسلام کا وہ اجر بیں جنہیں مغرب نے 'چپکے 'چپکے وصول کیا۔ بہرحال اگر انہوں نے مغرب کے استمار کے خلاف جدوجہد کی ہے تو مشرق کے لیے گن بھی نہیں گانے بلکہ اس پر بھی انتقاد کیا ہے۔ باں مگر مغربی استمار کی چیرہ دستیوں کو انہوں نے کھل کر نمایاں کیا ہے اور مشرق کو اس کی مست روی پر جنجھوڑا ہے۔ مشرق کی جو صورت حال تھی اور جو لوگ اس کے ذمہ دار تھے۔ اقبال نے سب کو اپنی تنتید کا ہدف بنایا گہ احیائے ملت ذمہ دار تھے۔ اقبال نے سب کو اپنی تنتید کا ہدف بنایا گہ احیائے ملت نے لیے یہ از بس ضروری تھا۔ اس کے باوجود انہیں مشرق کی پنتہ اقدار پر یقین تھا اور ان کی بحالی پر ان کا ایمان تھا۔ وہ مالتے تھے کہ اقدار پر یقین تھا اور ان کی بحالی پر ان کا ایمان تھا۔ وہ مالتے تھے کہ اقبال کی فکری دیانت داری یہ ہے کہ مغربی استمار کو انہوں سے شوف

ہ۔ "لیکن اس ضمن میں ایک غور طلب سوال پیدا ہوتا ہے کہ آیا مشرق عورتوں کو مغربی طریق کے مطابق تعلیم دی جائے یا کوئی ایسی تدبیر اختیار کی جائے جس سے ان کے شریفانہ اطوار مشرق دل و دماغ کے ساتھ خاص میں قائم رہیں ۔ میں نے اس سوال پر غور و فکر کیا ہے مگر چولکہ اب تک کسی قابل عمل نتیجے پر نہیں پہنچا اس لیے فی العال اس ہارے میں کوئی رائے نہیں دے سکتا ۔" مضامین ِ آقبال ، ص ہم

ہ۔ میں بھی مظلومی نسواں سے ہوں غمناک بہت نہیں ممکن مگر اس عقدۂ مشکل کی کشود ا (کلیات اقبال ، حصہ اردو ، ضرب کلم ، م ۵۵/۹۵)

س. بکزر از خاور و انسونی افرانگ مشو که تیرزد به جوئے این سمه دیرینه و نو (کلیات اقبال ، حصه نارسی ، زبور عجم ، ص ۱۳۰/۵۲۲)

خالص الساني ضمير کي تخليق کے ا کانات معدوم ہونے لگتے ہيں -

· عورت کی آزادی مغربی استعار کا ایک اور شاخساند ہے ۔ جس سے القوام مشرق بھی متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکیں ۔ اس سے نژاد لو کی پاکیزہ امومت سے محرومی کا جو سلسلہ چلا ، اس کے اثرات دور رس ہیں۔ جاوید نامه میں اقبال نے اس محاذ پر بھی اپنا نقطہ نظر خوبصورتی سے پیش کیا ہے۔ واقعه یه ہے کہ وہ زندگی کی ہر سطح پر مرد و عورت کی مساوات کی نفی کرتے ہیں ۔ انہوں نے کہا کہ خاندای وحدت کے رشتے کو جو بنی نوم انسان کی روحانی زندگی کا جزو اعظم ہے یہ حریت تول دیتی ہے ۔ ا شعر کے پیرائے میں بھی انہوں نے تہذیب فرنگ کے اس حرمے پر بھر پور تنقید کی ہے ۔ ۲ اور مغربی استعار کے اس بہلو کو مرک امومت سے تشبیہ دی ہے ۔ " عورت مشرق میں ہمیشہ سرمایہ ملت سمجھی گئی ہے کیولکہ جملہ تہذیبی اوصاف اسی کے وجود کے مرہون ہونے ہیں ۔ اقبال نے مشرق عورت کو اسوهٔ بتول را ابنانے کی تلقین کی ۔ وہ عورت کو تمدن کی جڑ سمجھتے تھے جس سے تمام لیکیاں نمو کرتی ہیں۔ اسے زبور تعلیم سے مزین

> ہیکاری و عربانی و سے خواری و افلاس کیا کم ہیں فرنگی مدنیت کی فتوحات ؟ وہ توم کہ فیضان ساوی سے ہو عروم حد اس کے کالات کی ہے برق و بخارات !

(كليات اقبال ، حصد اردو ، بال جبريل ، ص . . ، - ٩ ٩ ٣٠٨ - ١٠٨)

۱- دوملت بیشا پر ایک عمرانی نظر" ، ص ۲۸ -

کوئی ہوچھے حکمے ہورپ سے مند و یوناں ہیں جس کے حلقہ بگوش! کیا یہی ہے معاشرے کا کال ؟ مرد بیکار و زن تهی آغوش!

(کلیات اقبال ، حصہ اردو ، ضرب کلیم ، ص ۵۵۵ - ۹۳/۵۵۳ - ۹۲) ۲- تہذیب ِ فرنگ ہے اگر مرگ ِ امومت

ہے حضرت انسال کے لیے اس کا ممر موت ! جس علم کی تاثیر سے زن ہوتی ہے نازن کہتے ہیں اسی علم کو ارہاب لظر موت ! (کلیات اقبال ، حصد اردو ، ضرب کلیم ، ص ۹۹/۵۵۸)

نظامات کا وجود ایک عارضی حیثیت رکھتا ہے اور جب اسی کو التہائی منزل قرار دے دیا جائے تو یہ بد تربن لعنت بن جاتے ہیں ۔ اقبال نے جسائی غلامی سے زیادہ ہمیشہ ذہنی غلامی کو خطراناک جانا ۔ تہذیب مغربی نے اقوام مشرق میں جو مصلحت آمیز رویہ اور معنرتی لب و لہجہ پیدا کر دیا تھا اس کی خطراناکی سے اقبال آگاہ تھے ۔ ان کے سامنے ایک طبقہ مسلمانوں کے درمیان ایسا بھی موجود تھا جو تہذیب ملت بیضاء کو تہذیب مغرب سے ہم آهنگ کرنا چاہتا تھا ۔ یہ رویہ دائستہ اور نادائستہ دونوں مطحوں پر پایا جاتا تھا ۔ اقبال نے اس کے خلاف دائش ورائہ جنگ نڑی ۔ مطحوں پر پایا جاتا تھا ۔ اقبال نے اس کے خلاف دائش ورائہ جنگ نڑی ۔ طرح سے لاتعلق ہوئے بیٹھے تھے اور اپنے تہذیبی فاقین کی ہمرکابی پر فخر طرح سے لاتعلق ہوئے بیٹھے تھے اور اپنے تہذیبی فاقین کی ہمرکابی پر فخر عصوس کرتے تھے ، اقبال نے اجتہادی اور تقلیدی دونوں رویوں پر غصوس کرتے تھے ، اقبال نے اجتہادی اور تقلیدی دونوں رویوں پر غطرانائی کا مشورہ دیا ۔

اس میں کچھ شک نہیں کہ مغربی تہذیب نے معاشرتی اقدار کے اظہار میں مبااغہ آرائی کی ، اگرچہ اپنے باطن میں یہ اندار کھوکھلی ہو چکی تھیں۔
یہ بات اسلامی کاچر کے خلاف ہے جس کی اساس اعتدال اور توازن پر ہے اور جو حیات دنیاوی اور حیات آخر دونوں پر محیط ہے اسی باعث اقبال نے مغربی تعلیمی مادیت کو تاریخ کی تخلیقی صلاحیت کا دشمن سمجھا ۔ ا مغرب کا ثقافی رویہ اقبال کی شاعری کی زبان میں بے ذوق ہے اور دل بیدار ، عطاء کرنے سے محروم ہے ۔ اس میں خود اپنے افکار کا سفر کرنے بیدار ، عطاء کرنے سے محروم ہے ۔ اس میں خود اپنے افکار کا سفر کرنے کی جرات نہیں ہے ساتھ ہی یہ بے حرم بھی ہے ۔ اس لیے اس کی بنیاد پر

عجب آن لیست که اعجاز مسیحا داری عجب این است که بیار تو بیار تر است دانش الدوخته ، دل ز کف الداختم آه زان للد گران مایه که دو باختم

(کلیات اتبال ، حصد فارسی ، پیام مشرق ، ص ۱۸۸/۳۵۸)

ا۔ یورپ میں بہت روشی علم و ہنر ہے حق یہ ہے کہ بے چشمہ حیواں ہے یہ ظامت! یہ علم ، یہ حکمت ، یہ تدبر ، یہ حکومت! بیتے ہیں لہو ، دیتے ہیں تعلیم مساوات!



ان سے متاثر ہوتا رہا ۔ اس اعتبار سے دیکھا جائے تو اقبال نے مغربی تهذیبی اور سیاسی استمار کی بلغار کا دو طرف دفاع کیا یعنی مشرق کو روحانی زوال آمادگی سے بھایا جائے اور سیاسی محاذ پر اسے تنہیں کی جائے -مغرب نے مشرق کو ذہنی غلام بنانے کے لیے اپنے مخصوص نظام تعلیم سے بھی فائدہ اٹھایا اور علام مشرق کی آئی نسل کو گرفتار خرافات کر دیا جن میں مو۔یتی اور صورت کری کے علاوہ اور بھی بہت کچھ تھا ۔ اس نظام تعلیم نے مشرق کی خودی کو تعلیم کے تیزاب میں ڈال کر ملائم اور موم کرنے کے بعد اسے جس طرف چاہا پھیر لیا اور مغرب نے بوق غلام مشرق کو تیغ سے زیر کرنے کے ساتھ ہی ساتھ خرافات سے زیر کرنے کا حربہ بھی خوب خوب آزمایا ۔ ا یہاں ہوری انسانیت کے لیے اقبال کی اخلاص مندی بھی سامنے آتی ہے کہ چولکہ مادبت اور بے راہ عقلیت اقوام مشرق کے علاوہ خود اقوام مغرب کے لیے بھی ہلاکت کا باعث بن سکتی یں ۔ اس لیر عض انسانی بنیاد پر انہوں نے مغرب کو بھی بعض فتنوں کی ہلاکت آفرینی سے متنبہ کیا ۔ اس مغربی عقلیت نے جو علم کے واسطہ سے مشرق میں در آئی تھی ، مسلمانوں میں معدود وطنیت کے تصور کو فروغ دیا تھا ۔ اقبال نے اس پر بہت احتماط کے ساتھ اکلسن کے نام ایک خط میں توجہ دلائی کہ اجتاعی زندگی کے ارتقاء اور نشو و کما میں قبیلر اور قومی

آزاد کا الدیشہ حقیقت سے سٹور محکوم کا الدیشہ گرفتار خرافات محکوم کے حق میں ہے یہی تربیت اچھی موسیقی و صورت گری و علم نباتات (کلیات اقبال ، حصہ اردو ، ضرب کلیم ، ص ۵۰/۵۰۰)

ب اقبال کا خط بنام پروفیسر اکلسن اور یه اشعار بهی:

از من اے باد صبا گوے بداناے فرنگ
عقل تا بال کشود است گرفتار تر است
برق را این به جگرمی زند، آن رام کند
عشق از عقل قسون پیشه جگر دار تر است
چشم جز رنگ کل و لاله نه بیند، ورثه
آن چه در پردهٔ رنگ است پدیدار تر است

کہ ان کا ملک اسرائیل بن جائے۔ اتبال نے اسے استماری حیلہ گری قرار دیا ۔! بلکہ اس مسئلہ پر ایک بھر بور بیان سارے عالم اسلام کے لئے جاری کیا ۔ '' آپ نے ارض مقدس میں اسرائیل کے قیام کی سازش کو مشرق کے دروازے پر ایک خطرناک مرکز کا قیام قرار دیا ۔ '' انہوں ئے مصر کو بھی یہودی استمار سے متنبہ کیا اور کہا کہ عالم عرب پر کا جائز تسلط جانے کے لیے جس طرح یہود کو مغرب نے کھلی چھٹی دے دی ہے ایک روز یہ سود خور قوم اس قدر طاقت ور ہو جائے گی کہ خود مغربی استمار اس کے اشارے پر رقص کرے گا ۔ ''

اقبال نے مغربی دانشوری کی تہد میں موجود مادیت کا طوفان دیکھا تھا جن پر اس تہذیب کی اساس ہے ۔ مغربی استعاری ذہنیت نے تہذیب کے عاد پر یہی جراثیم اقوام مشرق میں پھیلائے اور خود فراموش عالم مشرق

ا۔ ہے خاک فلسطیں بد یہودی کا اگر حق بسیالیہ پر حق نہیں کیوں اہل عرب کا ؟ مقصد ہے ملوکیت انگلیس کا کچھ اور قصد نہیں تاریخ کا با شہد و رطب کا !

(کلیات اقبال ، حصد اردو ، ضرب کلیم ، ۲۱۹ - ۱۵۷/ ۱۵۱ - ۱۵۱)

۲- "فلسطین میں یہود کے لیے ایک قومی وطن کا قیام محض ایک حیلہ ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ برطانوی امپریلزم مسلمانوں کے مقامات مقدسه میں مستقل التداب اور سیادت کی شکل میں اپنے ایک مقام کی متلاشی ہے۔ " "افبال نامد" ، جلد اول ، ص ۵۱

س\_ "اقبال بامم" ، جلد دوم ، ص ٢٠ -

ہ۔ تاک میں پیٹھے ہیں مدت سے یہودی سود خوار جن کی روباہی کے آگے ہیچ ہے زور پلنگ! خود بخود گرنے کو ہے پکے ہوئے پھل کی طرح دیکھیے پڑتا ہے آخر کس کی جھولی میں فرنگ! (کلیات اقبال ، حصہ اردو ، بال جبریل ؛ ص ۱۹۵/۱۹۵)

ہے لڑع کی حالت میں یہ تہذیب جواں مرگ شاید ہوں کلیسا کے "یہودی متولی!

(کلیات اقبال ، حصہ اردو ، ضرب کلیم ، ص ۲۰۰ (۱۳۰/۲)

تھے۔ ا مصر میں سیاسی بیداری کو دیکھا لیکن اس کے ہمراہ آئے والی عیق پسندی اور تقلید مغربی انہیں کھلتی تھی ۔

ایران میں ساسانی اقدار تہذیب کے احیاء کی تحریک جو نسل کی بنیاد پر چلائی گئی اقبال کی روح کا آزار تھی۔ ہر صغیر میں مسلانوں کے تہذیبی زوال اور اقتصادی مسئلے پر وہ بار بار قائد اعظم کو خطوط لکھ کر رہے ایک نئے وظن اور آزادی کی تحریک کو جاری رکھنے کی تاکید کو رہے تھے ۔ اور یہ ساری اقوام مغربی استعار کی مئے مینا گداز میں مست تھیں اور اس کی یلغار کے آگے ہے دست و یا تھیں ۔ مغربی عقل فسوں پیشہ ، نے مشرق میں مجرد وطنیت کو فروغ دیا ۔ اقبال نے اس پر بھی ماتم کیا اور اس کے پر اپن کو مذہب کا کفن قرار دیا ۔ "

مغربی تهذیبی اور سیاسی استمار کا ایک اور خطرناک رخ بھی تھا جس کا تجزید کئے بغیر اقبال سے رہا ند جا سکا ۔ انہیں اس کی زہر ناکی میں پنجہ بھود بھی نظر آگیا تھا جو سراسر مغربی سازش کے تحت ارض مقدس اور فلسطین میں اپنی جڑیں مضبوط کر رہے تھے ۔ مغربی استمار کی دلی خواہش تھی کہ یہود کی جایت کرتے ہوئے فلسطین میں عربوں کی قوت کو ختم کر دیا جائے ۔ غیر قانونی طور پر وہاں عربوں کی اکثریت کو اقلیت میں تبدیل کرکے وہاں ہورے یورپ سے یہودی لا بسائے جائیں یہاں تک

جلتا ہے مگر شام و فلسطیں یہ مرا دل
تدہیر سے کھلتا نہیں یہ عقدۂ دشوار!
ترکان ِ 'جفا پیشہ' کے پنجے سے نکل کر
ے چارے ہیں تہذیب کے پھندے میں گرفتار!
(کلیات اقبال ، حصہ اردو ، ضرب کلم ، ص ۲۰۵/۱۵)

اس دور میں سے اور ہے جام اور ساق نے بنا کی روش لطف و ستم اور سسلم نے بھی تعمیر کیا اپنا حرم اور تہذیب کے آزر نے تر شوائے صنم اور ان تازہ خداؤں میں ہڑا سب سے وطن ہے جو پیربن اس کا ہے وہ مذہب کا کفن ہے درا ، ص ، ور)

استعار کی ملوکالہ اغراض میں اس کے معاون بن رہے تھے ۔

عالم اسلام میں خلافت کا اپنے انجام کو پہنچنا ہے شک ایک تاریخی الميه تها - اقبال بهي اس سے متاثر ہوئے اس ليے که در پرده مغربي استعار بھی اس کے عقب میں تھا ۔ تاہم اقبال کسی کمائشی خلیفہ کے وجود کو انعاد اسلامی کی راه میں رکاوٹ اور استعاری حربوں میں شریک جانتے تھے۔ اس کا علاج انہوں نے یہ تجویز کیا کہ اسلامی جمہوریتوں کی ایک برادری تشکیل دی جائے ، وہ مغربی استعار کی یلغار کے سامنے ایک عرب وفاق کے قیام کی اہمیت کے بھی قائل تھے ۔ دوسری طرف ایشیائی قوموں کو انہوں نے ایک جمعیت اقوام ترتیب دہنے کا مشوره بهی دیا ـ در اصل اتبال عالم اسلام کی دولت مشترکه کو مغربی استعار کے خلاف بطور دفاع کے قائم ہوتے دیکھنے کے آرزو مند تھے۔ انہیں دکھ تھاکہ ایرانی ہوں ترک یا عرب تمام اقوام مشرق محکومی کے باعث مغربی استمار کی حیلہ گری کو محسوس کر لینے کی قوت سے عروم ہوتے جا رہے ہیں ۔ ا اقبال نے ترکوں کے القلاب کے بعد محسوس کیا کہ مغرب کی معاشری تقلید محض سے کسی قوم کی عملیت کے قویل نئے، زندگی حاصل کرنے سے قامبر رہ جاتے ہیں اور یہ رویہ بھی عض ماضی پرستی کے روپے سے اپنے نتائج کے اعتبار سے کچھ مختلف نہیں۔ مغربی استعار کے خلاف اٹا ترک اور رضا شاہ نے بہلے بہل جو کچھ کیا انبال اس سے بے شک متاثر تھے لیکن انہیں بھی مغربی تہذیبی طوفان میں بہتے ہوئے پایا تو ماہوس بھی ہوئے ۔ ۲ وہ عربوں کی غلط اندیشی سے بھی پریشان

انظر آئے نہیں ہے پردہ حالی ان کو آنکھ جن کی ہوئی محکومی و تقلید سے کور زلدہ کر سکتی ہے ایران و عرب کوکیوں کر یہ فرنگ مدنیت کہ جو خود ہے لب گور!

<sup>(</sup>كليات اقبال ، حصد أردو ، ضرب كليم ، ص ٥٣٢ - ٥٣١). ٢ - ٢٩)

ہ۔ نہ مصطفلی نہ رضا شاہ میں نمود اس کی کہ روح ِ شرق بدن کی تلاش میں ہے ابھی! (کلیات اقبال ، حصہ اردو ، ضرب کلیم ، ص ۲۰۳/ ۱۳۲/)

پسندی کے رجحان کو فروغ دیا ہے۔ اوطنیت اور قومیت جن پر مغربی استعار کا مدار ہے ان کی نفی اقبال کے فکر کے اساسی عرکات میں سے ہے۔ ان کے نزدیک مسائوں کا وطن فقط اسلام ہے ۔ یہی ان کی نہذیبی اور سیاسی فکر کا بنیادی لکتہ ہے ۔ ۲ اس باب میں انہیں ہر صغیر کے بعض دینی رہناؤں کی مصلحت کیش روش سے گلہ بھی تھا ۔ ۳ جو مغربی

ہلم و فن را اے جوان شوخ و شنگ مغز می باید له ملبوس فرنگ !
(کلیات اقبال ، حصہ فارسی ، جاوید نامہ ، ص ۲۹۵/۱۵۸)

اللہ حکمت مغرب سے ملت کی یہ کیفیت ہوئی
الکؤے لکڑے جس طرح سونے گوگر دیتا ہے گاز
(کلیات اقبال ، حصہ اردو ، بانگ درا ، ص ۲۹۳)

نسل ، قومیت ، کلیسا ، سلطنت ، تهذیب ، راک ''خواجگ'' نے خوب 'چن کر بنائے مسکرات

(کلیات اتبال ، حصد اردو ، بالگ درا ، ص ۲۹۲)

ہ۔ ''قومیت کا عقیدہ جس کی بنیاد انسل یا جغرافیائی حدود و سلک پر ہے ۔ دنیائے اسلام میں استیلا کر رہا ہے اور مسلمان عالمگیر اخوت کے قصب العین کو نظر انداز کرکے اس عقیدے کے قریب میں مبتلا ہو رہے ہیں جو قومیت کو سلک و وطن کی حدود میں مقید رکھنے کی تعلم دیتا ہے ۔'' ''اقبال نامہ'' حصد اول ، ص ۲۸؍

ب المیں نظریہ وطنیت کی تردید اس زمانے سے گر رہا ہوں ۔
جبکہ دنیائے اسلام اور ہندوستان میں اس نظریے کا کچھ ایسا چرچا بھی
لیہ تھا ۔ بھ کو یورپین مصنفوں کی تحریروں سے یہ بات ہوری طرح معلوم
ہو گئی تھی کہ یورپ کی سلوکانہ اغراض اس امر کی متقاضی ہیں کہ
اسلام کی وحدت دینی کو پارہ پارہ کرنے کے لیے اس سے بہتر اور کوئی
حربہ نہیں کہ اسلامی ممالک میں فرنگی نظریہ وطنیت کی اشاعت کی جائے
جانفہ ان لوگوں کی یہ تدہیر جنگ عظیم میں کاسیاب بھی ہو گئی اور اس
کی انتہا یہ ہے کہ ہندوستان میں آب سسلانوں کے ہمض دینی پیشوا بھی
اس کے حامی نظر آجے بھی ۔ المحرب انبان میں ۲۲۹ ۔

کو حے تھے۔ ا مشرق میں عالم اسلام کا انتشار اقبال کے لزدیک بورپ کی جن قباحتوں سے پیدا ہوا انہیں اقبال نے اپنے افکار میں قام گنوایا ہے مشکا مغربی رویے کا دو رخا بن ، یورپ کا جغرافیائی قومیت پر اصرار ، اس کا سرمایہ دارانہ نظام معیشت جس نے السائوں کی اکثریت کو محرومیوں کا شکار بنا دیا ۔ بے محایا آزادی نسواں جس سے یہ طبقہ رفتہ رفتہ جنس تجارت بن کر رہ گیا اور اس کے بد اثرات اقوام مشرق کے جسد میں ایک زہر بن کر سرائیت کر گئے ۔ پھر تہذیب و ثقافت کا یکسر مادیتی رویہ ۔ افکار مغربی کی انہی جہتوں کے فروغ سے اقبال پریشان تھے ۔ چنافیہ انہوں نے تہذیب مغربی کی انہی جہتوں کے فروغ سے اقبال پریشان تھے ۔ چنافیہ انہوں نے شرق کو بتایا کہ خود کرنا سکھایا ۔ ایک طنز کے الداز تیں انہوں نے سشرق کو بتایا کہ قوت مغرب کا راز چنگ و رباب ، دختران بے حجاب ، ساحران لالہ رو ، عربانی ساق ، قطع مو ، فروغ نظ لاطینی یا لا دینی افکار میں ہر گز نہیں بلکہ قوت افرنگ اس کے علم و فن میں ہے اور اگر ہو سکے تو مشرق اس بلکہ قوت افرنگ اس کے علم و فن میں ہے اور اگر ہو سکے تو مشرق اس عامی رویے کو اپنائے لیکن مشرق اس مغز کی بجائے ملبوس فرنگ پر ہی عامی رویے کو اپنائے لیکن مشرق اس مغز کی بجائے ملبوس فرنگ پر ہی عامی رویے کو اپنائے لیکن مشرق اس مغز کی بجائے ملبوس فرنگ بو بی عامی رویے کو اپنائے لیکن مشرق اس مغز کی بجائے ملبوس فرنگ بھائے علیحدگی عامی رویے کو اپنائے ایکن مشرق اس مغز کی بجائے ملبوس فرنگ بھائے علیحدگی

۔ ''نئے اسکول کے مسلمانوں کو معلوم ہوگا کہ یہورپ جس قومیت پر ناز کرتا ہے۔ وہ عض ہودے اور 'سست تاروں کا بنا ہوا ایک ضعیف چیتھڑا ہے۔ قومیت کے اصول ِ فقہ صرف اسلام نے ہی بتائے ہیں جن کی پخکی اور پائیداری مرور ایتام و اعصار سے متأثر نہیں ہو سکی ۔'' جن کی پخکی اور پائیداری مرور ایتام و اعصار سے متأثر نہیں ہو سکی ۔'' حن کی پخکی اور پائیداری مرور ایتام و اعصار سے متأثر نہیں ہو سکی ۔'' حن کی پخکی اور پائیداری مرور ایتام و اعصار سے متأثر نہیں ہو سکی ۔''

مرق را از خود برد تقلید غرب باید این اقوام را تنقید غرب قوت مغرب له از چنگ و رباب که زرقص دختران مے حجاب

عکمی اورانه از لا دینی است نے فروغش از خطر لا طینی است توت افرنگ از علم و فن است از بسیر آئش چراغش روشن است

فالف تھے اور فرد کی آزادی پر یقین رکھتے تھے اور معاشرے میں پر سطح پر تدرت ، جدت اور انقلاب کے آرزو مند تھے ۔ سیاست کو اخلاق سے نے تعلق نہیں جائتے تھے ۔ جنگ عظیم کی حشر سامائیاں اُن کے سامنے تھیں جس السان کی جغرافیائی پہچان کو اس کے لیے ایک آزاد بنا کر رکھ دیا تھا ۔ پیام مشرق کا دیباچہ اُن کی اسی سوچ کی شہادت ہے ۔ اقبال کے ہاں دوسرے مسلمان مفکرین سے ایک الگ رنگ پایا جاتا ہے وہ اسلامی اتحاد ہی کو جائے خود مغربی استعار کے مقابلے میں ایک سیاسی وحدت خیال

سرزمین میں آج تک مقبول نمیں ہوا ۔ لہٰذا حکائے الکاستان کی تحریریں الدیبات عالم میں ایک خاص پایہ رکھتی ہیں اور اس قابل نہیں کہ مشرق دل و دماغ ان سے مستفید ہو کر اپنی قدیم فلسفیانہ روایات پر فظر ثانی کریں ۔'' مقالات ِ اقبال مرتبہ سید عبدالواحد معینی لاہور ۱۹۹۳ میں معد ۔

''اس وقت دنیا میں اور بالخصوص عالک مشرق میں ہر ایسی کوشش جس کا مقصد افراد قوم کی لگاہ کو جغرافیائی حدود سے بالاتر کرکے ان میں ایک صحیح اور قوی انسانی سیرت کی تجدید یا تولید ہو ، قابل احترام ہے ۔'' کیات اقبال فارسی ۔ بیام مشرق'' ، ص ۱۸۳ میں ایم مشرق'' ، ص

ہر دور کی روش اور مزاج سے غیر سطمئن تھے ۔ ان کے لزدیک مغرب ک استعاری چال بازیاں اور مشرق کے بے روح مراقبات اور توکل و قناعت السان کی بربادی کے لیے یکساں حکم رکھتے تھے۔ چنانچہ انہوں نے بڑے سلیتر سے بیک وقت ان کی مدافعت اور ان کی اہمیت کے اظہار کا رویہ اپنایا اور جہاں ان کے تاریک پہلوؤں کی بے معنویت کو واضع کیا ، وہاں اُن کی معنویت کے دوسرے رخ کو لکھارنے کی ذمہ داری بھی اٹھائی۔ ایک دانش ور کے لیر حقیقتاً یہ ایک کٹھن مرحلہ تھا تاہم اقبال اس سے بخوبی عہدہ برآ ہوئے۔ تہذیب مغربی کی کہرائیوں میں اُتربے کے بعد جہاں وہ اس کے بے رحم ناقد تھے وہاں انہیں اس کے باطن میں اگر کچھ خوبیاں بھی نظر آئیں تو انہوں نے ان سے اعتناء نہیں برتا۔ یہ بات ہر طور لائق استحسان ہے کہ مغربی فکر کے کہرے باطن میں علم کی سچی لکن ، تسخیر نظرت اور جمالت کے خلاف جد و جهد کی جو قوت بخش قدریی موجود بین ، وه بهر حال موجود بین ـ ا مغربی قوموں میں سے خاص طور پر انگاستان کی قوت عمل کو انہوں نے شاندار لفظوں میں اس طرح سراہا بھی ہے کہ سھائی ، ہمت ، ہلند نظری اور قوت کی اقدار کو خراج بھی دیا جائے اور اس کی قائید اور توصیف میں بخل سے کام لہ لیا جائے۔ ادر اصل انبال فرسودی اور گریز کے

<sup>&</sup>quot;The most remarkable phenomenon of modern history. —1 however, is the enormous rapidity when the World of Islam is spiritually moving towards the West. There is nothing wrong in the movement, for European culture, on its intellectual side, is only a further development of some of the most important phase of the culture of Islam. Our only fear is that the dazzling exterior of European culture may assert our movement, and we may fail to reach the truf inwarone of that culture."

Reconstruction of Religious Thought in Islam, p. 7.

ہ۔ ''حق یہ ہے کہ الگریز توم کی لکتہ رسی کا احسان کمام دنیا کی قوموں پر ہے کہ اس قوم میں جس واقعات دیگر اقوام عالم کی نسبت زیادہ تیز اور ترقی یافتہ ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ کوئی فلسفیانہ نظام جو واقعات متعارفہ کی تیز روشنی کا متعمل نہ ہو سکتا ہو ۔ الگلسنان کی

اقبال نے اسی وجہ سے مشرق و مغرب دولوں کے لیے اسے روز حساب کا درجہ دیا تھا۔ یہ مغربی کلیسا کی مغبوط دیوار میں ایک زہردست دراؤ تھی اس سے قیصرالہ ملوکیت کی ہوس رانی کے دن مختصر ہوئے نظر آئے تھے اقبال کا کارنامہ یہ تھا کہ انہوں نے اپنے ضمیر کی تربیت کے بعد مغربی چیلنج ، غلبہ اور تسلط کے خلاف اتوام مشرق کے ضمیر کی تربیت کرنے کا پیڑا اٹھایا تھا ۔ اسلام کا بیج ان کے شعور کی گہری سطح سے بھوٹنا ہے اور تناور درخت بنتا ہے چنامیہ یہ اقبال تھے جنہوں نے صدیوں کے فاصلے سے نئے ٹھپ کے ساتھ مسلمان اقوام کے ساتھ تعلق اور سامول کے خلاف رد عمل کو اُن کی تاریخ کی اساس اور روح قرار دیا ۔

اقبال مغربی استعار کے اس لیے بھی خلاف ہیں کہ اس کی مدلیت کا ضمیر دین کی روح سے خالی ہے اور مغربی اخوت کا دارومدار فقط نام و لسب پر رہ گیا ہے جسے اب عیسائی اخلاقیات بھی ختم کرنے سے معذور ہے۔ وہ گلمتے ہیں کہ مغرب کا قبول اسلام بھی شاید اس کی مدنیت کے ضمیر کو پاک نہ کر سکے کیوں کہ مغرب اگر اسلام قبول بھی کر لے تو بھی وہ مشرق کے سیاہ روز مسلمان کو غلام ہی رکھے گا۔ کیونکہ وہ نسلی غرور کا شکار ہے اور اس نسلیت کو اقوام مشرق میں بھی پھیلا رہا ہے۔ ا

مغربی استمار کے جملہ بہلوؤں کے حسن و قبعہ اقبال پر خوب خوب منکشف ہوئے۔ انہوں نے تہذیب ، علم ، حکمت اور سیاست کے مغربی معجزات کے غرور کو بھی ملاحظہ کیا مگر اس کی تہہ میں انسان کی مردہ دلی اور نے ضمیری کو بھی دیکھا۔ مشرق کی خودی اور مغرب کا ضمیر دولوں ان کے لزدیک مردہ ہو چکے تھے۔ وہ مشرق اور مغرب

ضمیر اس مدنیت کا دین سے ہے خالی فرنگیوں میں اخوت کا ہے نسب بہ قیام بلند تر نہیں الگریز کی نگاہوں میں قبول دین مسیحی سے برہمن کا مقام اگر قبول کرے دین مصطفی الگریز سیاہ روز مسلال رہے گا بھر بھی غلام سیاہ روز مسلال رہے گا بھر بھی غلام (کلیآت اقبال ، حصہ اردو ، ضرب کلیے ، ص م ۱۹۲۸)

مظالعہ بھی جاری رکھا ۔ یہ فیصلہ انہوں نے قیام یورپ کے دوران ہی گر لیا تھا کہ قصر ملت بیضاء کے درہے ے دو طرفہ کھولے جائیں تا کہ افکار تازہ کی صحت مند ہوا سے اقوام مشرق کی فضا عروم نہ رہ جائے اور صدیوں کے علمی رویے کا بند پانی ہو بھی نہ دینے لگے اور یہ کہ اگر ایسا نہ ہوا تو مغربی تہذیبی اور سیاسی استعار کا مقابلہ اقوام مشرق کے بس کی بات نہ رہے گی ۔ اقبال اس صدی کے وہ واحد مسلمان مفکر ہیں جنہوں نے اسلام کو ایک مربوط فکر کے لباس میں اس دعوے کے ساتھ پیش کیا کہ یہ خود زمانہ حاضر کے خیالات ، میلانات اور رجحانات کے لیے معیار تنقید ہے ۔ آن کی صائب رائے یہ تھی کہ اگر مسلمان دانش ور اسلامی فکر میں کوئی قابل قدر اضافہ نہیں کر سکتے تو کھو کھلی تجدد پسندی پر صحت مند تنقید تو کی جائے تاکہ استماری تجدد پسندی کے سیلاب کے آگے صحت مند تنقید تو کی جائے تاکہ استماری تجدد پسندی کے سیلاب کے آگے بند باندھا جا سکر ۔ ۳

اتبال نے آصولی طور پر مغربی استمار کی بخالفت کو اپنا عقیدہ یا لائھہ ممل فقط اس لیے بتایا کہ وہ جان گئے تھے کہ مغرب مشرق کے لیے خدائی کرنے کا دعویدار بن چکا ہے جبکہ خود مغرب نے اپنے لیے اقتدار اور زر اندوزی کے بتوں کو بطور خدا کے تجویز کر لیا ہے ۔ ان حالات میں مغربی دین و دائش کے پس منظر میں ہوس کی حیلہ گری کے سوا کچھ بھی نہیں ۔ ہر چند کہ اشتراکیت نے مغرب کی مکروبیت کو بے نقاب کیا تھا اور یہ مشرق کی سہل بسندی کا ایک توڑ بھی تھی اور اس سے زر پرستانہ مادیت کے تار و پود بکھرنے کے امکانات پیدا ہوئے تھے

۱- پردهٔ ناموس فکرم چاک کن این خیابان راز خارم پاک کن

(کلیات اقبال ، حصه فارسی ، اسرار و رموز ، ص ۱۹۸/۱۹۸)

پ. "اقبال سوشلزم اور اسلام"، پروفیسر کرار حسین ، نقوش شاره ۱۲۳ - دسمبر ۱۲۵ ، ص ۱۲۳ -

ہ۔ ''اور اگر ہم اسلامی فکر میں کوئی اضافہ نہیں کر سکتے تو کم از کم صحت مند تنقید سے عالم اسلام میں امنڈ نے ہوئے تجدد پسندی کے سیلاب کو ضرور روک سکتے ہیں ۔''

تشكيل جديد اللبيات اسلاميه ، ص ١٥٧

واقعد یہ ہے کہ مشرق اور اتوام مشرق پر مغربی استعاری سیاسی معاشی اور تہذیبی اثرات کا غلبہ ایک طرح کے استحصال کا واضح رنگ اپنے الدر رکھتا ہے۔ تاریخ کے جس عہد میں مشرق کو اس مکروہ استحصال کا سامنا ہوا افوام مشرق ذہن اور رویے کے ایک عجیب تضاد کا شکار ہو گئی ۔ مغربی استمار کی بلغار نے اتوام مشرق کے الدر معاشرتی سطح ہر ایک تہذیبی تصادم کی صورت بھی پیدا کر دی ۔ اب یہ اپنے ماضی سے پوری طرح منقطع ہونے کی ہمت نہ رکھتی تھیں کیونکہ ان کا ماضی واقعی اس قدر شاندار اور قوی تھا کہ آسانی کے ساتھ اس کا گلا گھوٹنا ممکن ہی اس تھا اور استعار کے تہذیبی اور سیاسی حربے بھی اس تدر دل کش اور مل فربیب تھے کہ ان سے بھی مفر ممکن نہ تھا ۔ ملت ِ اسلامیہ کا یہ ایک عجیب و غریب اور خطرناک موڑ تھا ۔ حیرت یہ ہے کہ اس موڑ پر ملت کی رہنائی کرنے والا کوئی بھی دائش ور عزم اور عتیدے کے ساتھ آگے ہڑھتا دکھائی نہیں دیتا ۔ چند ایک نام گنے بھی جا سکتے ہیں لیکن ان کا تجزیه یا تو سرے سے درست له تھا یا ادهورا تھا۔ ان میں سے بعض تو توجیہ اور تاویل کے شکار تھے اور ہمض معذرتی ہوکر رہگئر چند ایک کو مصلحت اور ذہنی مرعوبیت کا مرض چاف گیا ۔ اس سارے ہیں منظر میں فقط اقبال می ایک ایسے مسلم دائش ور اور فلسفی شاعر نظر آتے ہیں جو مغربی استعاری حربوں کی تہہ میں اُتر کر اُن کا مناسب تجزیہ بھی کرتے بیں اور پھر اس سلسلے کی دانش ورالہ ذمہ داریاں بھی نہ صرف قبول کرتے ہیں بلکہ انہیں تہذیبی اور سیاسی ہر محاذ پر بجا لاتے بھی دکھانی دیتے ہیں۔ اقبال نے اپنا فرض صرف آیام یورپ کے دوران ہی نہیں نبھایا بلکہ عمر کے آخری ایام تک انہوں نے مغربی فکر و فلسفہ اور سیاسی روپے کا پنظر غائر

پان بھی مسخر ہے ، ہوا بھی ہے مسغر کیا ہو جو لگاہ فلک ہیر بدل جائے !
دیکھا ہے ملوکیت افرنگ نے جو خواب مکن ہے کہ اس خواب کی تمبیر بدل جائے!
طہران ہو گر عالم مشرق کا جنیوا
شاید کرۂ ارض کی تقدیر بدل جائے!
(کلیات اقبال ، حصہ اردو ، ضرب کلیم ، ص ہ ، ہ / ہے ہو)

قوموں کے ساتھ قاہریت کے مظاہرے کئیر اور اس جمعیت کے مقاصد کو کھلم کھلا پاسال کیا ، لیکن مغربی استعاری ڈسٹیٹ رکھنے والی اقوام جو اس مجلس پر چھائی ہوئی تھیں ، انہوں نے اس کے ضمیر کو بیدار نہیں ہونے دیا ۔ ان أوموں نے تخفیف اسلحہ کی قرار دادیں بھی منظور کیں اور ساتھ ہی ساتھ اسلحہ کے البار بھی لگا دیئر ۔ اتبال نے دیکھ لیا تھا کہ یہ جمعیت ایمان کی دولت سے محروم ہے اور اس کی اساس سراسر مادیت اور خود غرضی ہر رکھی گئی ہے ۔ اس لئر کامیابی اس کے نصیب میں ہرگز نہیں ، اقبال نے مشرق کو اس کے حربوں سے متنبہ کرتے ہوئے اسے فتنہ گروں کی جاعت اور داشته پیرک افراک ، قرار دیا اور کها که مفربی عظیم طافتون کا یه اتحاد صرف کمزور قوموں کی تباہی اور اُن کی بندر بانٹ چاہتا ہے اور نام شاد درد مندان جہاں کے باطن کی قلعی کھول کر رکھ دی ۔ ا پھر ساتھ ہی اس کا حل بھی تجویز کر دیا اور مغرب کے استعاری رویوں کی کوتاہی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے مسلم انوام مشرق کی ایک الک جمعیت انوام کا ذکرکیا جس کے لیے وہ بطور مرکز طہران کا نام تجویز کرتے ہیں۔ آج سے لک بھک بچاس سال قبل ہیش کی گئی اقبال کی یہ تجویز کس قدر معنی خیز ثابت ہو رہی ہے ۔۲

ا برفتد تا روش رزم درین بزم کهن دردن برم کهن دردمندان جهان طرح نو انداخته اند من ازین بیش ندائم که کفن در دے چند بهر تقسیم قبور انجمنے ساخته اند (کلیات اقبال ، حصہ فارسی ، پیام مشرق ، ص ۱۹۳/۹۹)

ہے چاری گئی روز سے دم توڑ رہی ہے
 ڈر ہے خبر بد لہ مرے منہ سے لکل جائے
 تقدیر تو مبرم نظر آتی ہے ولیکن
 ہیران کلیسا کی دعا یہ ہے کہ ٹل جائے
 مکن ہے گئہ یہ داشتہ پیرک افرنگ
 اہلیس کے تعویز سے کچھ روڑ سنبھل جائے!
 (کلیات اقبال ، حصہ اردو ، ضرب کلیم ، ص ۲۱۸ /۱۵۸)

میں بظاہر عبلس آئین ، اصلاح و رعایات و حقوق کی بات ہوتی ہے لیکن افیال مغربی جمہوری نظام کو رائے آیصری شار کرتے ہیں ۔ ا ان کا افیا عقیدہ اس بات میں روسو کے قریب قریب ہے یعنی یہ کہ جمہوریت بے شک ایک اچھا سیاسی فلسفہ ثابت ہو سکتا ہے لیکن اس شرط کے ساتھ کہ اسے ایسی جگہ عمل میں لایا جائے جہاں عوام کا سیاسی شعور اپنے معراج پر ہو ۔ اقبال معاشر مے میں انسان کی قدر و قبمت اسے گن کو نہیں بلکہ اس کے عملی پایہ کو دیکھ اور پر کھ کر متعین کرتے ہیں اور مغربی جمہوریت کے حقابلے میں انسان کی رائے کا یہی معیار پیش کرتے ہیں جس چیز کو اقبال سلطنی جمہور کا نام دے کر اس کو مشرق میں دیکھنے کے خواہش مند ہیں اس کا مغربی سیاسی جمہوری فلسفے سے کوئی تعلق نہیں بلکہ اس کی بنیاد سراسر تعلیات اسلامی پر ہے ۔

اقبال کی زندگی میں ہی اتوام مغرب نے جمعیت اقوام کی داغ بیل ڈالی اور اسے اس طرح تشکیل دیا کہ اس میں بظاہر اقوام مشرق کو بھی جگہ دی گئی ۔ جہاں تک اس بین الاقوامی ادارہ کے مقاصد کا تعلق تھا یہ ظاہری طور پر واقعی دلکش و دل پذیر تھے ۔ جنگ سے گریز ، اس عالم اور اتحاد کی ترق ۔ عدل کا قیام اور انصاف کا احترام ، تنازعات کی علمانہ ثالثی ، یہی دل قریب باتیں جمعیت اقوام کے مقاصد عالیہ تھے لیکن اس کے سامنے مغربی اقوام نے ایشیائی و افریتی اور بعض یوربی غربب

،- ہے وہی ساز کہن مغرب کا جمہوری نظام جس کے پردوں میں نہیں غیر از نوائے قیصری دیو استبداد جمہوری قبا میں پائے کوب تو سمجھتا ہے یہ آزادی کی ہے نیلم پری مجلس آئین و اصلاح و رعایات و حقوق طب مغرب میں مزے میٹھے اثر خواب آوری ا

اس سراب رنگ و ہو کو گلستان سمجھا ہے تو آہ! ایے گادان قنس کو آشیان سبجھا ہے تو (کلیات اقبال ، حصہ اردو ، ہانگ درا ، ص ۲۹۱-۲۹۲) جہاں تک مغربی استعاریت کی ایک شاخ فسطائیت کا تعلق ہے ''ضرب کلم'' میں اقبال نے مسولینی کی زبان سے یورپ کے سیاسی مدبرین کو جو گہلوایا ہے وہ اس بات کی شہادت ہے کہ اقبال نے فسطائی وطنیت کو ہرگز کلمہ' خیر سے یاد نہیں کیا بلکہ ایک طنز کے پیرائے میں اسے بھی مغربی استعار ہی کی ایک مکروہ شکل تسلیم کیا ہے۔ مسولینی کی زبان سے اقبال مغربی استعار کو پردہ تہذیب میں غارت کری اور آدم کشی قرار دیتے ہیں۔ اسمولی استعار اپنے ساتھ اقوام مشرق کے لیے سیاسی حوالے سے ایک اہم سوغات جمہوریت کے نام سے بھی لے کر آیا اور یہ ایک ایسا میاسی فلسفہ ہے جو بظاہر خوبصورت بھی ہے لیکن جمہوریت کے حوالے سے اپنی زر داری کے بل پر سربر آرائے حکومت علی العموم سرمایہ دار یا نے اپنی زر داری کے بل پر سربر آرائے حکومت علی العموم سرمایہ دار یا نے لیکن فی الحقیقت ایک مختصر گروہ اکثریت پر حکومت کرتا ہے۔ اقبال نے جس استعاری طرز جمہوری سے گریز کا سبق دیا وہ در حقیقت یہی جمہوری، استبداد یا مغز دو صد خر کی حکمرانی ہے۔ اس سیاسی نظام جمہوری، استبداد یا مغز دو صد خر کی حکمرانی ہے۔ اس سیاسی نظام

<sup>1۔</sup> میں پھٹکتا ہوں تو چھانی کو 'ہرا لگنا ہے کیوں

یوں سبھی تہذیب کے اوزار ا تو چھانی میں چھاج ا
میرے سودائے ملوکیت کو ٹھکراتے ہو تم
تم نے کیا توڑے نہیں کمزور قوموں کے زجاج ؟
یہ عجائب شعبدے کس کی ملوکیت کے بین
راجدھانی ہے ، مگر باتی نہ راجہ ہے ، نہ راج
آل سیزر چوب نے کی آبیاری میں رہے
اور تم دنیا کے بنجر بھی نہ چھوڑو نے خراج
تم نے لوئے نے نوا صحرا نشینوں کے خیام
تم نے لوئی کشت دہقاں اتم نے لوئے تحت و تاج !
پردۂ تہذیب میں غارت گری ، آدم کشی
کل روا رکھی تھی تم نے ، میں روا رکھتا ہوں آج !
کل روا رکھی تھی تم نے ، میں روا رکھتا ہوں آج !

۲۔ گریز از طرز جمہوری غلام پنتہ کارے شو
 کہ از مغز دو صد خر فکر السانی نمی آید

اشتراکیت کے تعلق کو واضح کر دیا ہے۔ ا مزدور کا جو حشر زر دار کے ہاتھوں ہو رہا تھا وہ سفری استعاری ذہنیت کا ایک مکروہ اظہار تھا جس کے خلاف اپنے عہد کے مشرق شعراء میں سے صرف اقبال کو حرف مق کہنا نصیب ہوا۔ اقبال کی نظم ''لینن خدا کے حضور میں'' ، اس کی بہترین مثال ہے۔ یہ نظم سفری مدنیت کے بھیانک چمیرے سے پردہ اٹھائے مترادف ہے۔ اقبال مغربی استعار کا مقابلہ کرتے ہوئے ایک حد تک اشتراکیت کے ساتھ چلتے ہیں سگر وہ اعبال کے جائزے کے بعد انسانوں میں محت عمل کی بنیاد استیاز کے قائل بھی ہیں اور محض مساوات شکم کو معاشری ہیئت کے لیے امن کی بنیاد پرگز نہیں مائتے۔ مارکس جو اشتراکیت کا فکری منبع ہے۔ اس کے احترام کے باوجود اقبال کو اس سے اختلاف کا فکری منبع ہے۔ اس کے احترام کے باوجود اقبال کو اس سے اختلاف کی بھی ہے اور وہ اس کی مساوات شکم کے تصور کو رد گرتے ہیں جس میں زسام کا چل کر وہ اشتراکی آمرائہ روئے کی بھی نئی کرتے ہیں جس میں زسام کا ہے شک مزدور کے ہاتھ میں چلی جائے لیکن اُن کے نزدیک یہ بھی ایک طرح سے پرویزی حیلہ ہے۔ ۲

ا۔ چیست قرآن ؟ خواجہ را پیغام مرگ دست کیر بندہ ہے ساز و مرک ہیچ خیر از مردک زر کش مجو لن تنسا المسوا البر حتی تنفقوا

ا روا آخر چه می زآید فتن کس نه دالد لنت قرض حسن از روا جاں تیره دل چوں خشت و سنگ آدسی درندہ ہے دندان و چنگ ! آدسی درندہ ہے دندان و چنگ !

زسام کار اگر مزدور کے ہاتھوں میں ہو پھر کیا ! طریق کو کن میں بھی وہی حیلے ہیں پرویزی ! (کلیات اقبال ، حصہ اردو ، بال جبریل ، ص ۱۳۳۳. ۳)

تو قوسیت اسلام کی جڑ کئتی ہے ۔ ا وطنیت جہاں جہاں بھی مشرق میں مفربی استعارانہ حکمت عملی کے تحت آئی اس نے اقوام مشرق کو شدید لقصان بهنچایا جو آگے چل کر اقتصادی انعطاط کا باعث بھی بنا۔ خود مغرب میں بھی اس کے نتائج کچھ مختلف نہ تھے ۔ وطنیت کے مکروہ روپے نے ہی اقبال کو مغربی استعار کے ایک اور حربے ، سرماید داری سے بھی متنفر کر دیا جو اسلام کی روح کے بھی خلاف تھا اگرچہ سرمایہ داری کے خلاف یہ رجعان خود مغرب کے ایک حصے میں پیدا ہوا لیکن وہ اس قدر شدید تھا کہ حد اعتدال سے آکے نکل کیا اور اشتراکیت میں ڈھل گیا۔ اقبال کے باں اشتراکیت کے اس پہلو کے لیے بہر حال ایک لرم گوشہ موجود ہے ۔ ۲ جس کا تعلق السان دوستی یا فلاح السانیت سے ہے اگرچہ اس کی مذہب بیزاری اور دہریت سے انہوں نے کبھی کوئی واسطہ ند رکھا اس کی وجہ یہ ہے کہ اسلام زندگی کے، ہر عہد میں اقبال کی متاع عزیز ربہ ہے چنام، اشتراکیت کے لیے بھی جو ہر چند اپنی بعض صورتوں میں مغربی استعار ہی کی ایک شکل ہے اقبال نے صرف اس حد تک استحسانی رویہ روا رکھا جس کا تعلق فلاح انسانی سے تھا۔ سود جس پر سرمایہ دارانہ نظام کی بنیاد ہے اس کی نفی کرتے ہوئے اقبال نے اسلام اور

ر۔ اقوام جہال میں ہے رقابت تو اسی سے
تسخیر ہے مقصود تجارت تو اسی سے
خالی ہے صداقت سے سیاست تو اسی سے
کمزور کا گھر ہوتا ہے غارت تو اسی سے
اقوام میں مخلوق خدا بڑی ہے اس سے
قومیت اسلام کی جڑ کڑی ہے اس سے
کرات اقبال ، حصہ اردو ، بانگ درا ، ص ۱۹۲-۱۹۱)

ہ۔ قوسوں کی روش سے مجھے ہوتا ہے یہ معلوم بے سود نہیں روس کی یہ گزشی گفتار آ (کلیات اقبال ، مصد اردو ، فیزب کلیم ، ص ۱۳٦/۵۹۸)

گیا ۔ ا پورمہ میں اتبال وطنیت کے جذبے سے سرشار گئے تھے یہ وطنیت اس شجر استمار کی ایک شاخ تھی جسے فرنگی مقا مروں نے مشرق کی سر زمین میں کاشت کیا تھا لیکن جب اقبال کو پورے مغرب میں مادہ پرستی ، دہریت اور زر پرستی نظر آئی تو استماری وطنیت کا مفہوم ان پر کھل گیا اور وہ خوب سمجھ گئے کہ مغرب میں وطنیت سے مراد بین المثلی تنازعات کے سوا اور کچھ بھی نہیں ۔ پھر تہذیب نوی کے تراشیدہ اس بت سے انہیں نفرت ہو گئی ۔ انہوں نے مسلمان کی تعریف صرف مصطفوی ہونا اور اس کا دیس فقط اسلام کو ترار دیا اور مسلمانوں کے لیے یہ تجویز کیا کہ وہ جس قدر جلد ہو سکے اس بت کو خاک میں ملا دیں اگر یہ قائم رہتا ہے

۱۰ ربط و ضبط ملت بیضا ہے مشرق کی نجات ایشیا والے ہیں اس نکتے سے اب تک سے خبر

ایک ہوں مسلم حرم کی ہاسبانی کے لیے لیل کے ساحل سے لے کر تا بخاک کاشغر! جو کرے گا استیاز رنگ و خوں سٹے جائے گا ترک خرگاہی ہو یا اعرابی والا گہر! نسل اگر مسلم کی مذہب پر مقدم ہو گئی اُڑ گیا دنیا سے تو مائند خاک رہ گزر! (کلیات اقبال؛ حصد ازدو، بانگ درا؛ ص ۲۹۵)

لتیج میں تعصب اور تنگ دالروں سے ابھرنے والے تضادات حق اور احترام کے نصب العین کے تابع ہو کر زائل ہو جائے ہیں اور عالمگیر وفاداری سے مملو سعاشرے کی تشکیل ممکن ہو جاتی ہے ۔ یہ نتیجہ اقبال کے فکری نظام میں ایک عقیدہ بلکہ ایک مسلمہ حقیقت کا درجہ رکھتا ہے ۔ ا ہر صغیر، ہلکہ ہورے مشرق کی زوال آسادگی جو اتبال کے سامنر مغربی تہذیبی اور سیاسی استعار کو اقوام مشرق کے لیے معمائب کا سرچشمہ قزار دیا جس نے روح مشرق کو کچل کر رکھ دیا تھا۔ بھی نہیں بلکہ اسے اظہار لفس کی اس مسرت سے بھی محروم کر دیا تھا جس کی ہدولت کبھی اس میں ایک شاندار تہذیب پیدا ہوئی تھی -۲ قیام یورپ نے مغرب کے جدید تمدن کا طلسم ان کی نظروں میں نار عنکبوت بنا کر رکھ دیا تھا۔ وہ اس تنگ نظری اور تعصب سے اور خود عرضانہ رویے سے واتف ہوئے جسر مغربی استعار نے تہذیب اور سیاست کے عنوان سے اپنر دامن میں چھھا رکھا تھا۔ پہلی جنگ عظم کے مابعد کی بربادی ہورے مغرب کے لیر طعنہ بن جاتی ہے جس میں تہذیب اور سیاست کے نام پر وطنیت ، نسلیت اور نام نہاد مساوات اور بے روح صداقت کے پرخچر الر گئر ۔ اس جنگ کی ما بعدیات اپنے ساتھ سرمایہ داری اور استبداد لے کر آئیں اور یہ سارا ی کچھ پوری انسالیت کے لیے مغرب کے ہولناک تمائف تھے ..

مغربی ہذیبی استمار کی بلغار میں اقوام مشرق نے جو رعنائی دیکھی اقبال نے اس رعنائی کے باطن میں منافقت ، خود فروشی ، استبداد اور قیصریت کو دریافت کیا اور نفسالیت اور انائیت عض کو عسوس کیا مگر ان کی فکر میں یہ بات عض احساس کی حد تک ہی نہ رہی بلکہ اپنے فکری استحکام کے بل پر اقبال نے اس استعار کے خلاف ایک باقاعدہ جہاد کا آغاز

<sup>1.</sup> خطبه صدارت ، مسلم لیک اله آباد . ۱۹۳۰ م

٧- "ایک سبق جو میں نے اوغیر اسلام سے سیکھا ہے - یہ ہے کہ آڑے وقتوں میں اسلام ہی نے مسلمانوں کی زندگی کو قائم رکھا - مسلمانوں نے اسلام کی حفاظت نہیں کی - اگر آج آپ اپنی نگابیں پھر اسلام پر جا دیں اور اس کے زندگی بیش تخیل سے ستاثر ہوں تو آپ کی منتشر اور پراگندہ قوتیں از سر نو مجتمع ہو جائیں گی اور آپ کا وجود ہلاکت و بربادی سے مفرظ ہو جائے گا ۔"

مشرق کا خون چوس رہی ہے۔ ا

قیام یورپ کا زمالہ اقبال کی چشم ہمیرت ہوری طرح وا ہونے کا فرمالہ قرار دیا جا سکتا ہے جب انہوں نے مشرق اور مغرب کا تہذیبی مواؤلد کیا اور اسلام کا رخ کردار ان کے سامتے ایک معین شکل اختیار کو گیا ۔ یہ درست ہے کہ اقبال کا ہراہ راست خطاب ملت اسلامیہ ہی سے رہا مگر انہوں نے معذرتی لمجد کبھی اختیار نہیں کیا بلکہ اسلام کو عالمی تحریک اور السانی حوالے سے پیش کرنے کی سعی کی اور گویا اسلام کو ایسے ڈھب سے پیش کرتے مغربی تہذیبی اور سیاسی استعار کا مقابلہ کیا ۔ جس کے میں یہ پوری انسانیت کی واحد فلاح کی فہانت بن جاتا ہے ۔ جس کے میں یہ پوری انسانیت کی واحد فلاح کی فہانت بن جاتا ہے ۔ جس کے

و۔ یہ زائران حریم مغرب ہزار رہبر بنیں ہارے
ہمیں بھلا ان سے واسطہ کیا جو تجھ سے ناآشنا رہے ہیں!
عضب ہے یہ "مرشدان خود ہیں" خدا تری قوم کو بھائے!
ہگاڑ کر تیر ہے مسلموں کو یہ اپنی عزت بنا رہے ہیں
(کلیات اقبال ، حصہ اردو ، بانگ درا ، ص ۱۹۰

پ۔ ''اگر عالم انسانیت کا مقصد اتوام متحدہ کا ابن سلامتی اور ان کی موجودہ ہیئتوں کو بدل کر ایک واحد اجتاعی نظام قرار دیا جائے تو سوائے نظام اسلامی کے کوئی دوسرا نظام ذہن میں نہیں آ سکنا کیونکہ قرآن سے میری سمجھ میں جو کچھ آیا ہے اس کی رو سے اسلام محض انسان کی اخلاق اصلاح ہی کا داعی نہیں بلکہ عالم بشریت کی اجتاعی زندگی میں ایک تدریجی مگر اساسی انقلاب بھی چاہتا ہے جو اس کے قومی اور نسلی نقطہ نظر کو یکسر بدل کر اس میں خالص انسانی ضمیر کی تخلیق کرے۔''

خط بجواب حسین احمد مدنی ، روز نامه احسان ، مارچ ۱۹۲۸ م "بجھے اس جاعت سے دلی ہمدردی ہے جو میرے اوضاع و اطوار اور میری زندگی کا سرچشمہ ہے اور جس نے اپنے دین اور اپنے ادب اپنی حکمت اور اپنے ممدن سے بہرہ مند کرتے بجھے وہ کچھ عطا کیا ہے جس سے میری موجودہ زندگی کی تشکیل ہوئی۔ یہ اس کی برکت ہے کہ میرے ماضی نے از سر لو زندہ ہو کر مجھ میں یہ احساس پیدا کر دیا ہے کہ وہ اب بھی میری ذات میں سرگرم کار ہے۔ " ایضاً لیر کوئی جگہ نہیں ۔ ا واقعہ یہ ہے کہ اقبال کے ہاں مغربی استعار کے خلاف کوئی جزوی ذہنی رویہ مرتب نہیں ہوتا اس باب میں اُن کے ہاں ایک مکمل ذہنی ارتقاء پایا جاتا ہے جسے کسی ایک مسلم خطر یا مسلم قوم کے ساتھ محدود نہیں کیا جا سکتا ۔ انبال کا روبہ ہورہے مشرق میں ہونے والے مغربی تہذیبی اور سیاسی انقلاب کو محیط ہے ہی وجہ ہے کہ وہ اپنے عہد کے دوسرے مسلم مفکرین سے بہت آکے ہیں ۔ ان کے پورے فکری دفاعی لظام میں کسی ایک خطے یا کسی ایک قوم کے سیاسی روبے کے ساتھ زمانی مطابقت اگر ارادی ہے تو اتفاق بھی ہے وراند فی الاصل ان کی سوچ پورے مشرق کے لیے ہے اور اُن کا ہی فکری آفاق رویہ ان کی جد و جہد کو دوام اور اثبات کی سند عطا کرتا ہے ۔ وہ ہر صفیر کے ہاشندے تھے لیکن بر صغیر میں بھی مساانوں کی محض سیاسی یا اقتصادی جد و جہد ان کے نزدیک بے کار تھی وہ اسے بھی حفاظت ِ تہذیب اسلامی کے ساتھ مشروط سمجھتے تھر ۔ اسلام سے الگ رہ کر کوئی بھی جد و جہد ان کے ازدیک کوئی معنی نہیں رکھتی تھی۔ اپنے ایک پیغام میں انہوں نے واضع طور پر کہا کہ جمہوریت ، قومیت ، اشتراکیت اور فسطائیت وغیرہ سب ملوکیت کے شاخسانے ہیں جنہوں نے روح السانی کو یوں کولا ہے کہ تاریخ انسانیت کے تاریک ادوار بھی اس کی مثال پیش نہیں کرتے۔ یہ سب تسلط کی بھوک کے غتلف اظہار ہیں اور یہ ساری مغربی جد و جہد ایک استعاری جبر ہے جس نے کمزور اقوام پر اپنی حکومت کا جوا ڈال کر انہیں ان کے مذہب ، اخلاق ، تہذیب و ثقافت روایات اور ادب سے محروم کر دیا ہے۔ یہ استعار ملوکیت کی جونک ہے جو برابر

و۔ ہے گرم خرام موج دریا دریا سوئے بحر جادہ پہا بادل کو ہوا اڑا رہی ہے شانوں پہ اٹھائے لا رہی ہے

النت گیر وجود ہر شے سرست مے ہمود ہر شے کوئی نہیں عمکسار انسان!
(کلیات اقبال ، حصہ اردو ، ہانگ درا ، ص ۱۲۵ - ۱۲۹)

ہدف مشرق کو اپنے مطالب کی ہر آوری کے لیے بنایا ہے ۔ ا

اقبال نے یورپی تہذیب و ممدن کی اٹھان اور اس کے اُبال کو عین جوانی کے عالم میں دیکھا اور اس بات سے کسی طور اٹکار ممکن تہیں کہ حسن کا ایک وسیع تر احساس انبال کو اپنے قیام یورپ ہی کے دوران میں تصبیب ہوا لیکن کس قدر عجیب بات ہے کہ اس احساس کی تہہ میں وہ مغربی رویہ بھی انہیں نظر آ جاتا ہے جس میں السان کی غمگساری کے

4- ومرزمین مغرب میں مسیحیت کا وجود عض ایک رمبانی نظام کی حیثیت رکھتا ہے ۔ رفتہ رفتہ اس سے کلیسائی ایک وسیم حکومت ہوگی۔ لوتھر کا احتجاج در اصل اس کلیسا کی حکومت کے خلاف تھا ، اس کو کسی دلیوی لظام سیاست سے کوئی بحث نہیں تنبی کیولکہ اس قسم کا کوئی نظام سیاست مسیحیت میں موجود نہیں تھا۔ غور سے دیکھا جائے تو لوتھر کی بغاوت ہر طرح سے حق بجالب تھی ۔ اگرچہ میری ذاتی رائے یہ سے کہ خود الوتھر کو بھی اس اس کا احساس لہ تھا کہ جن مخصوص حالات کے تحت اس کی تحریک کا آغاز ہوا ہے اس کا نتیجہ بالآخر یہ ہوگا کہ مسیح کے عالمگیر لظام اخلاق کی جائے مغرب میں ہر طرف بے شار ایسے اخلاق لظام پیدا ہو جائیں کے جو خاص خاص توموں سے متعلق ہوں کے اور للهذا ان كا حلقه اثر بالكل محدود ره جائے كا . يهي وجه ہے جس ذہني تعریک کا آغاز لوتھر اور ووسو کی ذلت سے ہوا اس نے مسیحی دلیا کی وحدت کو توڑ کر اسے ایک ایسی غیر مربوط اور منتشر کثرت میں تقسیم کر دیا جس سے اہل مغرب کی لگاہیں اس عالمگیر مطمع نظر سے ہٹ کر جو تمام نوع انسان سے متعلق تھا ، اقوام و ملل کی تنگ حدود میں الجه گئیں ۔ اس نئے تغیل حیات کے لیے انہیں کہیں زیادہ واقعی اور مرئی اساس مثلاً تصور وطنیت کی ضرورت محسوس ہوئی جس کا اظہار بالآخر ان سیاسی نظامات کی شکل میں پیدا ہوا جمہوں نے جدید قومیت کے ماقعت پرورش پائی ۔ یعنی جن کی بنیاد اس عقیدے پر ہے کہ سیاسی اتحاد و اتفاق کا وجود عقیدۂ وطنیت ہی کے ماتحت ممکن ہے ۔'' .خطبه صدارت آل اللها مسلم ليك ، ١٩٧٠ يج

عبرت نظر آیا ۔ ا اپنے عبد کے تہذیبی اور سیاسی انقلابات اور بعض مغربی تمریکوں کے دور رس نتائج کو اقبال اچھی طرح بھالپ گئے تھے ۔ اس ساری اُلٹ پلٹ میں انہیں کرۂ ارض کے مشرق و مغرب دونوں خطوں کے غرابے پیش از وقت نظر آ رہے تھے انہیں دکھائی دے رہا تھا کہ مغرب کی طرف سے اٹھنے والے تہذیبی اور سیاسی استمار کی آلدھی مشرق کی معرفت اور مغرب کے رویے کی صداقت اور عنت ہر چیز کو ملیا میٹ کرکے رکھ دے گی ۔

عہد اقبال ہی مغربی تہذیبی اور سیاسی استعار کے حوالے سے اقبال کے سافوظات اور اس کی فکر پوری طرح کھل کر سامنے آ سکی یا نہیں ۔ ۲ اس میں اختلاف کیا جا سکتا ہے لیکن اس بات میں کوئی کلام نہیں کہ عصر ِ اقبال ابھی جاری ہے اس لیے کہ افکار ِ اقبال میں کئی بیتی ہوئی صدیوں اور آنے والے زمانوں کی روح دھڑکتی ہے ۔ چنانچہ اگر وہ کل مغرب کے تہذیبی اور سیاسی استعار کے بحاز پر کھڑے مصروف جد و جہد میں مصروف نفل آ نے تھے تو آج بھی اور آنے والی کل بھی وہ اس جد و جہد میں مصروف نظر آ رہے ہیں اور آنے رہیں گے ۔ اس بات میں ہرگز کوئی کلام نہیں کہ السانیت کی معاشری ، معاشی ، تہذیبی اور ساسی رہنائی رقتہ رفتہ ایشیا کی طرف لوٹ رہی ہے اور ایشیا کا تشخص اب ملت بیضاء کے وجود کے ساتھ ہی مشروط ہے یعنی اسلام اور فقط اسلام کے ساتھ ۔ اقبال نے مغرب کی تہذیبی اور سیاسی استعار کے خلاف اپنی فکری جد و جہد کا آغاز کرنے ہے قبل مغربکی تاریخ کا بھر پور مطالعہ گیا ہے اور بھر رہبائیت ، وطنیت ، کایسائی نظام ، نسلیت اور قومیت کے ان تمام حربوں کے استعال کی ایک کیسائی نظام ، نسلیت اور قومیت کے ان تمام حربوں کے استعال کی ایک کیسائی نظام ، نسلیت اور قومیت کے ان تمام حربوں کے استعال کی ایک کیسائی نظام ، نسلیت اور قومیت کے ان تمام حربوں کے استعال کی ایک کیسائی نظام ، نسلیت اور قومیت کے ان تمام حربوں کے استعال کی ایک کیسائی نظام ، نسلیت اور قومیت کے ان تمام حربوں کے استعال کی ایک کیسائی نظام ، نسلیت اور قومیت کے ان تمام حربوں کے استعال کی ایک کیسائی نظام ، نسلیت اور قومیت کے ان تمام حربوں کے استعال کی ایک

ہ۔ گرچہ دارد شیوہ پائے رنگا رنگ من یہ جز عبرت لکیرم از فرنگ (کلیات اقبال ، حصہ فارسی ، جاوید نامہ ، ص ، ۲۰/۹۹)

ہ۔ ربط و ضبط ملت بیضا ہے مشرق کی نجات ایشیا والے ہیں اس نکتے سے اب تک بے خبر (کلیات اقبال ، حصہ اردو ، بانگ درا ، ص ۲۹۵/۲۹۵)

کے دکھوں کا مداوا کسی طور نہیں کر سکتے ۔ اپنے آس پاس کی الٹ پلٹ اور تہذیبی اور سیاسی تغیر پذیری کو دیکھ کر عقیدے کی معنویت اور وقعت ان پر اور کھل گئی ۔ ۲

اقبال ان مسلم مفکرین میں سے ہیں جنہیں اس صدی کے آغاز ہی میں مغربی تہذیبی، اور سیاسی خلفشار اور استماری روئے کا تنقیدی اور غائر جائزہ لینے کا نہ صرف موقع ملا بلکہ اس میں انہیں ایسے محرکات نظر آئے جو اگر ایک طرف اقوام مشرق کے لیے تباہ کن تھے تو دوسری جانب خود مغرب کی تباہی پر بھی شاہد تھے ۔ آنہیں اس بات کا اندازہ اپنے پہلے سفر اور تیام یورپ کے دوران ہی ہو گیا تھا ۔ چنانچہ آخری سفر یورپ مابیچ کے زمانے اور وفات تک انہیں مغرب کے تاجرانہ روئے اور استمارالہ ذہنیت کے رائے اور وفات تک انہیں مغرب کے استحصال ، ہوس زر اور حب جاہ کے لتائج اپنی آفکھوں سے دیکھ لینے کا پورا ہورا موقع ملا ۔ " پہلی جنگ عظیم کا تہذیبی اور سیاسی صله ان کے پیش نظر تھا جس میں انہیں سراسر سامان

١- تشكيل جديد اللهيات اسلاميه ، ص ١٨٩ -

٧- ''فى الحقیقت جس چیز کو اہمیت حاصل ہے وہ آدمی کا عقیدہ ہے اس کی تہذیب اور اس کی تاریخی روایات ہیں ۔ میری لگاہوں میں یہ چیزیں اس قابل ہیں کہ جن کی خاطر آدمی کا جینا اور مرانا ہو نہ کہ زمین کا ٹکڑا جس کے ساتھ عارضی طور پر روح انسانی کا رابطہ ہو گیا ہو:

الگریزی تقاریر و خطبات (ترجمہ) ، ص حم

ہد دیار مغرب کے رہنے والو! خداکی بستی دکاں نہیں ہے!
کھرا جسے تم سمجھ رہے ہو وہ اب زر کم عیار ہوگا!
تمھاری تہذیب اپنے خنجر سے آپ ہی خودکشی کرے گی
جو شاخ ِ لازک یہ آشیالہ بنے گا، تاپائیدار ہوگا
(کلیات اقبال ، حصہ اردو ، ہانگ درا ، ص سے اردو ، ہانگ

عالم ِ ٹو ہے ابھی پردۂ تقدیر میں میری نگاہوں میں ہے اس کی سعر بے حجاب (کلیات اقبال ، حصہ اردو ، بال جبریل ، ص ۳۹۲/۱۰۰)



## اقبال اور استعمار

## سميع الله قريشي

اقبال نے ہر صغیر کی غلامی کے ایام میں جب انگریز کی تہذیبی استماری یلفار عروج پر تھی ، آنکھ کھولی ، اس وقت پورا ہر صغیر استمار کا ہراہ راست بدف تھا ۔ مشرق پر اس کی حربص نظریں گڑی ہوئی تھیں اور یہ سب نتیجہ تھا مسلان اقوام کے داخلی انتشار ، نے حسی اور سہل پسندی کا ۔ مسلان اقوام خود اپنے ملی شعور کو عبروح کرنے پر تلی بیٹھی تھیں تعصب اور لسانی اور نسلی منافرت ان میں عام ہو چکی تھی ۔ وطنیت کا تعمور اور تعصب فراواں تھا اور مذہب میں فقط ظاہر داری کے روئے کو فروغ حاصل تھا ۔ گویا پوری ملت اسلامیہ عالم پیری سے گزر رہی تھی ۔ اقبال نے یہ سب کچھ اپنی رگ جاں میں محسوس کیا ۔ تہذیب مغرب کے اثرات اقبال کے سامنے تھے ۔ چنانچہ انہوں نے ان کا گہرا مطالعہ کیا پھر ایک لائعہ عمل کے تحت جمہاں تہذیب فرنگ پر بھر پور علمی انتقاد کیا وہاں مغرب زدہ مسلمان اقرام کو اس استمار سے لیٹنے کی تعلم بھی دی ۔ مشرق میں الحاد اور لادینیت کے اثرات نے مشرق کا وقار دگرگوں کرکے مشرق میں الحاد اور لادینیت کے اثرات نے مشرق کا وقار دگرگوں کرکے رکھ دیا تھا ۔ اقبال نے پہلے مرض کی تشخیص کی اور اس نتیجے پر پہنچے رکھ دیا تھا ۔ اقبال نے پہلے مرض کی تشخیص کی اور اس نتیجے پر پہنچے کہ قرون وسطیل کا تعبوف ، قومیت اور ملحدانہ سوشلزم یاس زدہ انسانیت

۔ لکل کر خانقاہوں سے ادا کر رسم شہیری کہ نقر خانقاہی ہے فقط الدوہ و دیگری تیرے دین و ادب سے آ رہی ہے ہوئے رہبانی یہی ہے مرنے والی اُسٹوں کا عالم پیری (کلیات اقبال ، حصہ اردو ، ارمغان حجاز ، ص ، ۲۸/ ۲۸۰)

دھا کوتا ہوں کہ اللہ آپ کا حج تبول فرمائے اور آپ کو اپنے دین کی عبت اور اپنے حبیب صلی اللہ علیہ و سلم کے عشق سے مالا مال فرمائے۔ امید ہے کہ اس خط کے پہنچنے تک جال دین والی میں پہنچ کئے ہوں گئے۔"ا

بات یہ ہے کہ حضرت علامہ اولیائے کرام اور صوفیائے عظام کے اخلاف کی ہے عملی اور ہے حسی سے سخت نالاں تھے ۔ اور جب وہ ان گھرانوں سے متعلق کسی نوجوان میں علم و عمل کی صلاحیت پاتے تو بہت خوش ہونے اور کوشش کرنے کہ وہ نوجوان اپنے اسلاف کے نقش قدم پر چل کر دین اسلام کی خدمت کرے اور قوم کی راہنائی کرے ۔ ایسے نوجوانوں میں حضرت خواجہ نظام الدین دربار تونسہ شریف اور سید غلام میران شاہ دربار جال الدین والی (ہاول پور) تمایاں حیثیت کے مالک تھے ۔ چنانچہ علامہ نے ان نوجوانوں سے رابطہ قائم کیا اور انہیں اپنے اسلاف کے زریں کارناموں کو دلیل راہ بنانے کا مشورہ دیا ۔ ایک خط میں حضرت علامہ غدوم صاحب کو تحریر کرتے ہیں :

''آپ کے احباب اور مخلصین آپ سے اُس روحانیت کی بنا پر جو آپ بنے آباؤ اجداد سے ورثہ میں پائی ہے۔ بہت بڑی بڑی امیدیں رکھتے ہیں۔ ان امیدوں میں 'مین بھی شریک ہوں اور دعا کرتا ہوں کہ خدا تعالیٰ آپ کو اس امر کی توفیق دے کہ آپ اپنی قوت ، ہمت ، رسوخ اور دولت و عظمت کو حقائق اسلام کی نشر و اشاعت میں صرف کریں۔ اس تاریک زمانے میں حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ و سام کی سب سے بڑی مخدمت یہی ہے۔ افسوس کہ شال مغربی ہندوستان میں جن بزرگوں نے علم اسلام بلند کیا اُن کی اولادیں دنیوی جاہ و منصب کے پیچھے پڑ کر تیاہ ہوگئیں اور آج اُن سے زیادہ جاہل کوئی مسلمان مشکل سے ملے گا ، عدا تعالیٰ انہیں بزرگوں کی اولاد سے کسی کی روحانیت بیدار کر دے اور کلمہ 'اسلام کے اعلاء پر مامور کرے۔''۲

یہ ہے مضرت علامہ کی صونیائے عظام سے عتیدت کی مختصر داستان ۔

۱. (اقبال فامد) (معبد اول) مرتب شیخ عطاه الله ، ص ۱۹۹۰ - ا

پڑھ گئی ، تھوڑی دہر میں کھانا آیا جس میں اقبال خود بھی شریک ہوئے اور کم از کم اُس وقت ایسی اچھی حالت میں تھے کہ کھانا بھی انہوں نے رغبت سے کھایا اور گنتگو بھی دوران طعام بہت دلچسپ ہوتی رہی ، طرح طرح کی باتیں ہوتی رہیں ، غدوم الملک چوں کہ پیر زادے تھے اور اقبال مرحوم سے بہت عقیدت رکھتے تھے ۔ انہوں نے مجھ سے ہوچھا کہ شیخ صاحب آپ کچھ بتا سکتے ہیں کہ اس زمانے کا قطب پنجاب میں کون ہے ۔ آپ ہی بتائیں ، انہوں نے کہا : میں تو سمجھتا ہوں کہ اقبال ہی قطب پنجاب ہیں ۔ "ا

اپریل ۱۹۳2ء میں مخدوم صاحب کی ملاقات حضرت علامہ سے ہوئی اور دسمبر ۱۹۳۵ء میں انہوں نے حج کی تیاریاں شروع کر دیں تو حضرت علامہ نے انہیں تحریر کیا :

"آپ کا خط آج صبح مل گیا ، الحمد تھ کہ آپ خیریت سے ہیں اور حبع کی تیارہوں میں مصروف ۔ خدا تعالٰی آپ کو یہ سفر مبارک کرے اور اس کے فرشتوں کی رحمتیں آپ کے شریک حال ہوں ، کاش کہ میں بھی آپ کے ساتھ چل سکتا اور آپ کی صحبت کی ہر کت سے مستفیض ہوتا لیکن افسوس کہ جدائی کے ایام ابھی کچھ ہاتی معلوم ہوئے ہیں ۔ میں تو اس قابل نہیں ہوں کہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم کے روضہ مبارک پر یاد بھی گیا جا سکوں ۔ تاہم حضور صلی اللہ علیہ و سلم کے اس ارشاد سے جرأت ہوتی ہا سکوں ۔ تاہم حضور صلی اللہ علیہ و سلم کے اس ارشاد سے جرأت ہوتی ہوتی ہے ۔ "الطالح لی" یعنی گنگار میرے لیے ہے ، امید ہے کہ آپ اس دربار میں پہنچ کر بجھے فراموش نہ فرمائیں گے ، باتی خدا تعالٰی کے فضل و کرم سے خمیریت ہے ۔ "

مخدم صاحب حج بیت اللہ سے واپس آئے تو حضرت علامہ نے انہیں مبارک باد کا خط لکھا :

''آپ کا تار گزشنہ رات کراچی سے ملا جس کو پڑھ کر بہت مسرت ہوئی ۔ میں آپ کی یہ خیریت واپسی پر دلی مبارک باد پیش کرتا ہوں اور

<sup>،</sup> ماہنامہ ''غزن'' لاہور ؛ اہریل ، ۱۹۵۵ ، ۵۵ ، ۵۹ -۲- ''اقبال نامہ'' (حصہ اول) مرتب شیخ عطاء اللہ لاہور ہم، ۱۹۵۹ م ص ۲۲۸ ، ۲۲۹ -

تو عہدے تعجب بھی ہے اور انسوس بھی . . . باق رہا مقصود جس کے لیے سفر کرنا تھا سو مجھے یہ نکھنے میں تامل نہیں کہ اس کا ایک پہلو سیاس بھی ہے اور یہ اس وجہ سے کہ اسلام بھیئیت مذہب کے دین و سیاست کا جامع ہے ۔ میں نے جو حضرات مشائخ کو اس طرف متوجہ کرنے کا قصد کیا تھا وہ محض اللہ اور اُس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی خاطر تھا نہ اپنے نام و محود کی خاطر ، خیال تھا کہ شاید اسی طریق سے نوجوان صوفیہ میں کہ اُن کے اقتدار کا دار و مدار بھی اسلام کی زندگی پر ہے ۔ کچھ حرارت پیدا ہو جائے اور وہ کل نہیں تو جزآ اس کام میں شریک ہو جائیں ۔ خواجہ صاحب اگر اس تحریک میں شامل ہوں تو میرے عقیدے کی رو سے اُن کی سعادت ہے بلکہ میں چاہتا ہوں کہ اس ساری تحریک کا سہرا اُن ہی کے سر رہے ۔ "ا

أسى دور مين حضرت علامه كے جال دين والى ذى علم سادات گهرائے ايک نوجوان مخدوم الملک سيد غلام ميران شاه دام ظله سے تعلقات قائم ہوئے جو وقت گزرنے كے ساتھ ساتھ بہت گهرے اور مستحكم ہوئے كئے ۔ مخدوم الملک جب لاہور آئے تو حضرت علامه كے پاس ٹھهرتے ـ سهو ، مين حضرت علامه كے عب گرامى سر عبدالقادر لندن سے لاہور تشریف لائے تو حضرت علامه نے الهیں كهائے كى دعوت دى ۔ اس دعوت مين مخدوم الملک بهى مدعو تھے ۔ اس دعوت كا ذكر سر عبدالقادر ئے بڑے دل چسپ الداز مين كيا ہے ۔ ملاحظہ ہو :

''دو اور دوست بھی موجود تھے جو گھانے میں شرکت کے لیے مدعو تھے ۔ ایک تو چوہدری بجد حسین ایم ۔ اے جو اُس زمانے میں اُن کے معتمد رفیق تھے اور اُن کی وفات کے بعد اُن کے صاحب زادے اور صاحب زادی کی نگرانی کے فرائض ادا کرتے رہے ، دوسرے صاحب ریاست جاول پور کے ایک مشہور سادات خالدان کے رکن اور بڑے زمیندار اور بڑے رئیس تھے جن کا نام غدوم الملک سید غلام میران شاہ ہے ۔ اُن سے میری ملاقات پہلے معمولی تھی ، مگر اُس دن یہ دیکھ کر کہ اقبال انہیں بہت پسند کرتے تھے ، میری اُن سے ملاقات بہتے اور وہ اقبال کے دلی مداح تھے ، میری اُن سے ملاقات

١- "اقبال المد" (حصد دوم) لابور ١٥١ ١ - ، ص ٩٧ تا مهه -

اب جو کچھ ہوگا لوجوان عللہ و صوفیاء ہی سے ہوگا۔ جن کے دلوں میں خدا نے احساس حفاظت ملی پیدا کر دیا ہے۔ خواجہ صاحب (خواجه نظام الدین) کی خدمت میں عرض کیجیے کہ وہ ایسے لوجوان سجادہ لشینوں کو ایک جگہ جمع کر لیں ۔ میں بھی وہاں حاضر ہو کر اُن کی مشورت میں مدد دوں گا۔ یہ جلسہ نی الحال پرائیویٹ ہوگا۔ میرے خیال میں ایسے لوجوانوں کی کافی تعداد ہے۔ اُن کے نام دھوت جاری ہو اور اس پر اگر میرے دستخط کی ضرورت ہو تو میں حاضر ہوں ۔ 11

م، مئی ۱۹۹۱ء کے ایک خط میں مزید تحریر فرمانے ہیں: "
'آپ مہرہانی کرکے بوایسی ڈاک دو باتوں کا جواب دیں ـ

(۱) خواجه صاحب اور دیگر نوجوان سجادہ نشین کون سی تاریخ کو وہاں (پاکپٹن شریف) سوجود ہوں گے ۔

(٧) اگر میں پاک پٹن حاضر نہ ہو سکا تو کیا اور کوئی موقع ہو سکتا ہے کہ میں ان سب سے ایک مقام پر مل سکوں اور اپنی معروضات ان کی خدمت میں پیش کر سکوں ۔ ان باتوں کا جواب فورا ارسال فرمائیے ۔ ۲۴۰

خواجہ صاحب کی کوشش سے آوجوان صوفیائے کرام کا اجتاع پاک پتن میں ہوا ۔ لیکن حضرت علامہ بیاری کی وجہ سے اس اجتاع میں جو اُن ہی کی خواہش اور تحریک سے ہوا تھا ، شرکت لیرکر سکے جس کا انہیں ازحد انسوس ہوا ۔ مولوی عد صالح کے نام ے جون ۱۹۴۱ء کے گرامی نامہ میں لکھتے ہیں :

''معلوم ہوتا ہے آپ اور حضرت خواجہ میرے تار اور خط کو فراموش کر گئے یا ممکن ہے تار کا مطلب صحیح نہ سمجھا گیا ہو اور خط اس ملا ہو۔ میں نے تار اور خط دونوں میں لکھ دیا تھا کہ میں درد دنداں میں مبتلا ہو گیا ہوں اور چار روز کی سخت تکلیف کے بعد دونوں دانت جو دکھتے تھے اُن کو اکھڑوا دیا گیا۔ اگر یہ خط اور تار پہنچنے کے بعد بھی خواجہ صاحب نے بقول آپ کے میرے نہ آ سکنے کو برا محسوس کیا

<sup>، (</sup> اقبال نامد) (حصد دوم) لابور ۱۹۵۱ء ، ص ۱۸۵ ، ۲۸۵ - بر ( اقبال نامد) (حصد دوم) لابور ۱۹۵۱ء ، ص ۱۸۹ - ۲۸۵ -

کیا اور مصر ، فلسطین ، شام اور مدینه منوره کے مشائخ شاذلیه ، رفاعیه وغیره میں حلتے کی تبلیغ کی ، حضرت اکبر الله آبادی اور حضرت مولانا عد شاه سلیان بهاواروی کو اس حلقه سے بہت دل چسپی اور ہمدردی تھی ۔ 191

"ملقه نظام المشائخ" کی تنظیم میں شامل ہونے کی خواجہ صاحب نے حضرت علامہ کو دعوت دی تو جواباً فرمایا :

'ملقہ نظام المشائخ کے متعلق آج مسٹر عبد شفیع ہیرسٹر ایٹ لاء سے سن کر بڑی خوشی ہوئی ۔ خدا کرے آپ کے کام میں ترق ہو ، جمعے بھی اپنے حلقہ مشائخ کے ادنئی ملازمین میں تصور کیجیے ۔ جمعے ذرا کاروبار کی طرف سے اطمینان ہو جائے تو پھر عملی طور پر اس میں دلچسپی لینے کو حاضر ہوں ، میری طرف سے مزار شریف پر بھی حاضر ہو کو عرض کیجیے ۔'''

سب سے دل چسپ اور عجیب بات یہ ہے کہ خواجہ صاحب کی قائم کردہ یہ تنظیم چند سالوں کی ناگزیر وجوہات کی بنا پر ختم ہوگئی لیکن حضرت علامہ کے دردمند دل میں ہمیشہ کے لیے یہ خیال مستقل طور پر جان گزیں ہو گیا کہ مشائخ عظام کی ایک کمائندہ تنظیم قائم ہوئی چاہیے ، ۱۹۳۰ء میں جب انھیں پیر زادگان دربار تونسہ شریف میں ایک جوہر قابل حضرت خواجہ نظام الدین کی شکل میں نظر آیا تو اُن کی دیرینہ خواہش جاگ اُٹھی اور انہوں نے خواجہ صاحب سے اُن کے ایک عقیدت مند مولوی بد صالح کی معرفت رابطہ قائم کیا اور انہیں مشائخ کی تنظیم کی طرف متوجہ کیا۔ چناقیہ مولوی صالح کو ۱۸ اپربل ۱۹۳۱ء میں تحریر طرف متوجہ کیا۔ چناقیہ مولوی صالح کو ۱۸ اپربل ۱۹۳۱ء میں تحریر

وفق الحال یہ عرض کرنا چاہتا ہوں کہ قدیم سجادوں کے نوجوان مالک ایک جگہ جمع ہو کر مشورہ کریں کہ کس طرح اُس درخت کی حفاظت کی جا سکتی ہے جو اُن کے ہزرگوں کی کوشش سے پھلا پھولا تھا۔

و- "سابنامه نظام المشائخ" كراچى، سى ١٩٥٢ء، ص ١ - ٧ - ٧ - ٧ - ١ و اقبال ناسه " (حصد دوم) مرتب شيخ عطاعات ١٩٥١ء لابور على ٧٩٧ -

- (۵) مولانا مجد علی بی ۔ اے آگسن کوچہ لنگر خانہ ، رام پور
  - (٦) عبدالله المامون سهروردي ، كاكته
  - (٤) حبيب الرحان خان سهروردی ، علي گؤه
    - (۸) نواب سید امیر حسن ، کلکته
- (۹) خجسته اختر بانو سهروردیه ، کلکته ا (والده حسین شهید سهروردی سابق وزیر اعظم پاکستان)

حلقه الفام المشائخ كى تشكيل اوراس كے اغراض و مقاصد كو خواجه صاحب في ايك تعرير ميں اس طرح بيان كيا ہے ـ

"۱۹۰۸ میل فکر ہے میں نے ملا واحدی ، قاضی لطیف الدین پیر زادے درگاہ خواجہ قطب الدین بختیار کاکی اور سید عطاء الدین پیر زادے درگاہ چراغ دہلی وغیرہ نے سل کر مشائخ صوفیہ کی خدمات کے لیے ایک جاعت قام کی تھی۔ اس کا نام حلقہ نظام المشائخ رکھا گیا تھا اور دہلی کے ہازار چنلی قبر میں نواب غلام نصیر الدین عرف نواب ہدھن کے عالی شان مکان میں اس کی منزل گاہ قائم ہوئی۔ جہاں روزانہ دہلی کے نوجوان جم ہوگ حجہاں روزانہ دہلی کے نوجوان جم ہوگ حجہاں کرتے تھے ، وہ چار مقاصد یہ تھے :

- (١) علم تصوف كى حفاظت أور اشاعت ـ
  - (٧) مشائخ صوفيه كا اتحاد ـ
- (۳) عرسوں اور خانقاہوں کے اُن مراسم کی اصلاح جو شریعت اور طریقت کے خلاف ہوں ۔
  - (م) مشائخ کے سیاسی حقوق کا تحفظ بذریعہ مسلم لیگ ۔

اسی سال میں نے حلقے کے مقاصد کی اشاعت کے لیے بنگال کا سفر کیا اور ڈھاکہ میں لواب سلیم اللہ مرحوم نے اس کام میں بہت مدد کی ، سہروردی خاندان کے اکثر افراد اس کے رکن بنے ، جون مدد کی ، سہروردی خلتان کے مقاصد کی تبلیغ کے لیے حضرت مولالا سیم امام الدین دیوان درگا، اجمیر شریف کی تحریک سے ممالک اسلامید کا سفر

۱- بنت روزه سنادی ، دیلی ۱۹ جون ۱۹۸۹ م ، ص ۹ -

معاف فرمائیں کے اور جواب ِ باصواب سے بمنون فرمائیں کے ۔''ا

شمس العلماء حضرت خواجہ حسن نظامی کی ذات محتاج کمارف نہیں ۔ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ هُ مِی اُن کے تعلقات حضرت علامہ سے قائم ہوئے جو اُن کی وفات تک قائم رہے ۔ اپنے تعلقات کی ابتدا خواجہ صاحب اس طرح بیان کرتے ہیں ؛

ووڈاکٹر سر مجد اقبال سے میرا ملنا جلنا ۱۹۰۴ء سے تھا۔ ایک دفعہ المجمن حایت اسلام میں انہوں نے اپنی نظم خاص لعن سے پڑھی اور بجہ اور ایسا اثر ہوا کہ میں نے اپنا عامہ سر سے اتار کر اُن کو دے دیا اور کہا

تمھارے جام مے کی نذر میری پارسائی ہو

اراکین انجمن نے عامہ نیلام کیا اور حکم بحد اشرف آئی ڈاکٹر نے اُس کو غرید لیا ۔''۲

مرووء میں مشائخ عظام کو منظم اور متحد کرنے کے لیے خواجہ صاحب نے ایک تنظیم بنام "حلقہ" نظام المشائخ" قائم کی اور خواجہ صاحب نے اس تنظیم میں شامل ہونے کے لیے مشائخ عظام کے علاوہ برصغیر کے علاء ، فضلاء اور دردمند مسابلوں سے بھی درخواست کی۔ چنانچہ خواجہ صاحب کی اپیل پر لبیک کہتے ہوئے تصوف سے دلچسپی رکھنے والے علم دوست حضرات کی کثیر تعداد نے اس تنظیم میں شرکت کی اور اس کے رکن بنے ۔ چند اہم نام ملاحظہ ہوں :

- (١) مولانا ابوالكلام آزاد ، كلكته
- (٢) نواب بهد مزمل خان ، على گؤه
  - (پ) عد اقبال بیرسٹر ، لاہور
- (س) سید حسین شمید سهروردی ، کاکته

<sup>،</sup> واتبال نامه، (حصد اول) مرتب شیخ عطاء الله ، لابود ، ص بهم تا مهم -

۷۔ دبباچہ ''پاکستان کے موجد اول ڈاکٹر عد اقبال کے خطوط'' مرتب حسن نظامی بحوالہ ''معاصرین اقبال کی نظر میں'' مرتب عبدالله تریشی ؛ ص م م م -

" مخدوم و مكرم حضرت قيله . السلام عليكم ا

اگرچہ زیارت اور استفادہ کا شوق مدت سے ہے ، تاہم اس سے پہلے شرف نیاز حاصل نہیں ہوا ، اب اس محرومی کی تلافی اس عریضہ کے کرتا ہوں ، گو مجھے اندیشہ ہے کہ اس خط کا جواب لکھنے یا لکھوانے میں جناب کو زحمت ہوگی ۔ بہرحال جناب کی وسعت اخلاق پر بھروسہ کرئے ہوئے یہ چند سطور لکھنے کی جرأت کرتا ہوں گھ اس وقت ہندوستان بھر میں کوئی اور دروازہ نہیں جو بیش نظر مقصد کے لیے ٹھکرایا جائے ۔

میں نے گزشتہ سال الکاستان میں حضرت عبدد الف ثانی پر ایک تقریر کی تھی جو وہاں کے ادا شناس لوگوں میں بہت مقبول ہوئی۔ اب پھر اُدھر جانے کا قصد ہے اور اس سفر میں حضرت بھی الدین ابن عربی پر کچھ کہنے کا ارادہ ہے۔ نظر بایں حال چند اسور دریافت طلب ہیں۔ جناب کے اخلاق کر یمانہ سے بعید لہ ہوگا اگر ان سوالات کا جواب شافی مرحمت فرمایا جانے :

- (۱) اول یہ کہ حضرت شیخ اکبر نے تعلیم حقیقت زماں کے متعلق کہا ہے اور آنمہ منکلمین سے کہاں تک مختلف ہے ۔
- (۲) یہ تعلیم شیخ اکبر کی کون کون سی کتب میں ہائی جاتی ہے ور کہاں کہاں ، اس سوال کا مقصود یہ ہے کہ سوال اول کے جواب کی روشنی میں خود بھی ان مقامات کا مطالعہ کر سکوں ۔
- (۳) حضرات صوفیہ میں سے اگر کسی ہزرگ نے بھی حقیقت زمان ر بحث کی ہو تو اُن ہزرگ کے ارشادات کے نشان بھی مطلوب ہیں۔ ولوی سید الور شاہ مرحوم و مغفور نے عراق کا ایک رسالہ مرحمت رمایا تھا اُس کا نام تھا "فی درایۃ الزمان" جناب کو ضرور اس کا علم وگا۔ میں نے یہ رسالہ دیکھا ہے مگر چوں کہ یہ رسالہ بہت مختصر ہے س واسطے مزید روشنی کی ضرورت ہے ۔

میں نے سنا ہے کہ جناب نے درس و تدریس کا سلسلہ ترک قرما دیا ہے۔ اس واسطے مجھے یہ عریضہ لکھنے میں تامل تھا ، لیکن چوں کہ تصود خدمت اسلام ہے مجھے یتین ہے کہ اس تصدیق کے لیے جناب مجھے

وميخ اكبر عي الدين ابن عربي رسدالله عليه كي لسبت حوق بد ظني نہیں بلکہ عبھے أن سے عبت ہے ۔ ميرے والد كو نتوحات اور فصوض سے کال توغل رہا ہے اور چار برس کی عمر سے میرے کانوں میں ان کا نام اور أن كى تعلم پڑنى شروع ہوئيں ۔ برسوں تك ان دونوں كتابوں كا درس ہارے گھر میں رہا ، کو بچین کے داوں میں مجھے ان مسائل کی سمجھ لد تھی تاہم محفل دوس میں ہر روز شریک ہوتا ، بعد میں جب عربی سیکھی تو کچھ کچھ خود پڑھنے لگا اور جوں جوں علم اور تجربہ بڑھتا گیا ، میرا شوق اور وانفیت زیادہ ہوتی گئی ۔ اس وتت میرا عقیدہ یہ ہے کہ حضرت شیخ کی تعلیات قرآن کے مطابق نہیں ہیں اور اسکسی تاویل و تشریح سے اس کے مطابق ہو سکنی ہیں . لیکن یہ بالکل ممکن ہے کہ میں نے شیخ کا مفہوم غلط سمجھا ہو ، کئی سالوں تک میرا ہی خیال رہا ہے کہ میں غیطی پر ہوں ، گو اب میں سنجھتا ہوں کہ میں ایک قطعی لتبجر تک پہنچ کیا ہوں . لیکن اس وقت بھی مجھے اپنے خیال کے لیے کوئی ضد نہیں ـ اس واسطر بذریعه عریضه بذا آپ کی خدمت میں ملتمی ہوں کہ از راہ عنایت و مکرمت چند اشارات تطهیر فرما دین ـ مین آن اشارات کی روشنی میں قصوص اور فتوحات کو پھر دیکھوں کا اور اپنے علم و رائے میں مناسب ترمیم کر لوں گا۔"ا

حضرت ہیر سید مسہر علی شاہ صاحب گولڑوی کہ صرف ہلند مرتبت صوفی تھے بلکہ جید عالم دین بھی تھے ۔ منطق و فلسفہ پر مکمل عبور رکھتے تھے ، خصوصاً حضرت ابن عربی کے بارے میں تو وہ عالم اسلام میں سند کی حیثیت رکھتے تھے ۔

1978ء میں حضرت علامہ نے ارادہ کیا کہ بورپ میں جا کر وہ این عربی پر ایک لیکچر دیں ، ابن عربی کی تعلیات اور فلسفہ کو سمجھنے کے لیے انہوں نے پیر صاحب سے رابطہ قائم کیا اور ایک مفصل خط اُن کی خدمت میں ارسال کیا جو حسب ذیل ہے:

۱- (اقبال کے محبوب صوفیہ) تالیف اعجاز الحق قدوسی ، لاہور ، ۱۹۸۳ (بار دوم) ، ص ۱۹۵۰ ۵۱۸ -

فرسائش سے میں نے حسب ذیل تطعم تاریخ لکھا جو اپربل ۱۹۹۹ء کے اصوف میں چھپ چکا ہے:

اے پیر سید حیدر اے ذوالفقار حیدر عمومی کرامت تھی تیری زندگی بھی تو تھا قرار جاں ہا تو تھا قرار جاں ہا تو چل بسا تو رخصت اپنی ہوئی خوشی بھی فیض کرم سے جس کے تھے تلخ کام شیریں مغور آج ہے وہ شیریں سخن ولی بھی ا

''ذکر ِ حبیب'' کے دیبا چہ میں ملک بد الدین خود بھی تحریر کرتے ہیں :

''میں ملک کے نامور شعراء کا بھی رہین ِ منت ہوں جنہوں نے اپنے کلام ِ بلاغت نظام سے مجھ کو ممتاز فرمایا ۔ ڈاکٹر سر عجد اقبال ایم ۔ اے ۔ یہ اپنچ ۔ ڈی اور خان بہادر سید اکبر حسین الد آبادی سے لے کو عام لغز گویان تک کے نتائج افکار گتاب کے اوراق میں درج ہیں ۔''

اوپر کے پر دو اقتباسات سے صاف طور پر ظاہر ہو رہا ہے گہ شاہ صاحب کی سواع عمری ''ذکر حبیب'' میں شامل بیشتر قطعات تاریخ ملک بجد الدین کا حق دوستی ادا کرنے کے لیے لکھے گئے ہیں لہ گئ حضرت جلال پوری کی عقیدت کی بنا پر ۔ ہاں حضرت علامہ کے قطعہ کے حرف صوف سے وہ عقیدت و احترام جھلک رہا ہے جو انہیں اولیائے کرام سے تھا ۔

حضرت شاہ سلیان بھلواروی عہد اقبال کے بلند پایہ عالم دین اور صوفی تھے۔ "اسرار خودی" کی اشاعت کے بعد نور وروء میں جب ناخوشگوار بعث چھڑ گئی تو حضرت علامہ نے شاہ سلیان سے بھی رجوع کیا اور انہیں لکھا :

<sup>1- &</sup>quot;كلام فوق" تصنيف عد دين فوق لابور ١٩٣٣ من ١٥٥-

تھے۔ ۱۹۲۳ء میں اُن کے سلسلہ کے ایک نامور ادیب ملک بد الدین مرحوم سابق ایڈیٹر 'صوفی' پنڈی جاؤاندین ضلع گجرات نے اُن کی مفصل سوانخ عمری کے صفحہ ۱۱۰ کے سامنے علامہ اتبال <sup>77</sup> کے اُس قطعہ کا عکس درج ہے جس میں حضرت علامہ نے شاہ صاحب کے سن وفات کو نظم کیا ہے۔ قطعہ اس طرح ہے:

ہر گئہ ہر خاک ِ مزار ہیں حیدر شاہ رفت تربت ِ او را اسین جلوہ ہائے طور گفت ہاتف از گردوں رسیہ و خاک ِ او را بوسہ داد گفتمش سال ِ وفات او بکو ''مغفور'' گفت!

چونکہ شاہ صاحب جلال ہوری سے حضرت علامہ کے کسی قسم کے عقیدت مندانہ تعلقات کا پتہ نہیں چلتا۔ اس لیے ڈاکٹر عبدالفی فرماتے ہیں:

"ہمیں معلوم کرنے کی کوشش کرنی چاہیے کہ انہوں (علامہ اقبال) نے یہ منفرد قسم کا قطعہ تاریخ کیسے لکھا اور کب لکھا ۔ ۲۰۰

بات صرف اتنی ہے کہ ملک بجد الدین نے جب شاہ صاحب کے السواع''کا ڈول ڈالا تو الهوں نے اپنے تعلقات کی بنا پر مشاہبر شعراء سے شاہ صاحب کی وفات کے بارے میں سینکڑوں قطعات لکھوائے اور اُن میں سے چیدہ چیدہ کو حضرت کی سوائے عمری ''ذکر حبیب'' میں درج کیا ۔ مثال کے طور پر منشی بجد دین فوق مرحوم کا لکھا ہوا قطعہ تاریخ جو ذکر حبیب کے صفحہ ۱۱۵ پر درج ہے ، وہ فوق صاحب کے مجموعہ کلام ''کلام فوق'' کے صفحہ ۱۱۵ پر چھپا ہوا ہے ۔ شروع میں فوق صاحب نے اس قطعہ کی شان ِ نزول اس طرح بیان کی ہے :

''مروری کا وصال ہوا۔ فروری میں مضرت ہیر سید حیدر شاہ جلال ہوری کا وصال ہوا۔ فروری میں سلک عدالدین ایڈیٹر 'صوفی' ہنڈی بھاؤ الدین نے جو حضرت مغفور کے مریدوں میں سے ہیں ، لکھا کہ میں حضرت مرحوم کے سوانخ حیات لکھ رہا ہوں ۔ اُن کی وفات کا قطعہ ' تاریج لکھ دو ۔ اُن کی

خرور حصول ِ فیض و برکات کے لیے مرشد کے حضور تشریف لے گئے ہوں کے لیکن اس سلسله میں ہارے ہاس سر دست معلومات نہیں ہیں ۔

بال حضرت قاضی کی وفات کے بعد انہیں تجدید بیعت کی ضرورت محسوس ہوئی اور اس کے لیے انہوں نے ناگیور بھارت کے ایک مجذوب بزرگ بابا تاج الدین اولیاء کی ذات ِ اقدس کا انتخاب بھی کر لیا ۔ بابا صاحب کا حلقہ ارادت بہت وسیع تھا ۔ مولانا عبدالکریم المعروف بابا یوسف شاہ تاجی اور ایم ۔ ایم احمد ، سابق صدر شعبہ فلسفہ کراچی یونیورسٹی جیسے فاضل حضرات اُن کے حلقہ عقیدت میں شامل تھے ۔ اپنے دوست راجہ کشن پرشاد کو ایک خط میں تحریر کرتے ہیں :

''نوازش نامہ مع سفر نامہ ناگہور ملا۔ میں نے اس چھوٹی سی کتاب کو بڑی مسرت سے پڑھا اور سرکار کی عقیدت سے دل کو ایک قسم کی روحانی بالیدگی حاصل ہوئی۔ میرا قصد بھی اُن (مولانا تاج الدین ناگھوری) کی خدمت میں حاضر ہونے کا ہے۔ بعض وجوہ سے تجدید ِ بیعت کی ضرورت پیش آئی ، سنتا ہوں کہ وہ مجذوب ہیں مگر آج کل زمانہ بھی مجاذیب کا ہے آج خواجہ حسن نظامی کو بھی خط لکھا ہے۔ اگر وہ بھی ہم سفر ہو گئے تو مزید لطف رہے۔ ''ا

یہ بھی عجیب بات ہے کہ بورپ سے واپسی کے بعد حضرت علامہ کو مجذوبوں سے خاصی عقیدت ہو گئی تھی ۔ ۱۹۶۰ میں لاہور کی ایک مجذوبہ کا بہت چرچا تھا ۔ مہاراجہ کشن پرشاد کو لکھتے ہیں :

''آج کل لاہور میں سلطان کی سرائے میں ایک مجذوبہ نے بہت لوگوں کو اپنی طرف کھینچا ہے ۔ کسی روز اُن کی خدمت میں بھی جانے کا قصد ہے ۔ شاد کا پیغام بھی پہنچا دوں گا ۔''۲

حضرت پیر حیدر شاہ جلال ہوری عہد ِ حاضر کے ممتاز تربن مشائخ میں سے تھے ۔ وہ سلسلہ چشتیہ میں حضرت خواجہ شمس الدین سے بیعت

ب. اقبال نامه ، حصه دوم مرتب شیخ عطاء الله ، لابور ۱۹۵۱ م ، ص

ول عشق مچائی اگ سائیں الکہ سوز رچیا رک رک سائیں (دیوان فرید)

ایک اور جگہ ارشادہوتا ہے:

عشق ہے ہادی ہرم نگر دا عشق ہے رہبر فتر دا عشق ہے عرفان (دیوائ فرید)

حضرت خواجہ قرید اور اُن کی لافانی شاعری کے بارے میں حضرت علامہ فرماتے ہیں :

"جس قوم میں فرید اور اُس کی شاعری موجود ہے اُس قوم میں عشق و عبت کا موجود له ہونا تعجب انگیز ہے ۔"۱

مضرت حاجی وارث علی شاء اپنے متوسلین اور متعلقین کو ہمیشہ بیا ہدایت قرمائے م

- (الف) " بهارا مشرب عشق ہے۔
- (ب) عاشق وہ ہے جس کی کوئی سائس یاد ِ مطلوب سے خالی نہ ہو جائے ۔
- (ج) عاشق کے عشق صادق کی علامت یہ ہے گھ ذکر یار کی کثرت ہو ۔
- (د) جس کا عشق کامل ہوتا ہے اُس کا شوق فراتی و وصال میں یکساں رہتا ہے ۔
  - ( ، ) عاشق کا ایمان رضائے یار ہے ۔۲۴

قطب العارفین حضرت قاضی سلطان محمود جم دربار آوان شریف ضلع گجرات سے تو حضرت علامہ سلسلہ قادریہ میں بیعت تھے (جس کا تفصیلی ذکر ہم مقالہ کی ابتدا میں کر چکے ہیں) اور اپنی زندگی کئی مرتبہ

<sup>،</sup> دیوان فرید مرتب مولوی عزیز الرحان بهاول پور ۱۹۳۳ مقدمه از طالوت ، ص سے ۔

٧- درسعي الحارث في ايمان الوارث، ، تاليف ابرابيم شيدا ، ديلي در ١٠ ٩٠٠ - ١٠ ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣٩ - ١٩٣ - ١٩٣ - ١٩٣٩ - ١٩٣ - ١٩٣ - ١٩٣ - ١٩٣ - ١٩٣ - ١٩٣ - ١٩٣ - ١٩٣ - ١٩٣ - ١٩٠ - ١٩٣ - ١٩٣ -

شاہ صاحب اپنے غیالات کا اظہار قرمائے رہے - ہم چلنے کی لیت سے اٹھنے لکے تو اقبال نے شاہ صاحب سے کہا کہ وہ عرصہ سے سنگ گردہ کے مریض ہیں۔ اُن کے لیے دعا کریں کہ انہیں اس شکایت سے نجات ملے ۔ شاہ صاحب کہنے لگے - بہت اچھا لیجیے میں آپ کے لیے دعا کرتا ہوں آپ بھی ہاتھ اٹھائیں ۔ دعا کے بعد ہم نے اجازت لی اور لاہور کی ٹرین میں سوار ہو گئے ۔ راستے میں ڈاکٹر صاحب پیشاب کی ئیت سے غسل خانے میں تشریف لے گئے ، واپس آئے تو اُن کے چہرے پر حیرت و استعجاب میں تشریف لے گئے ، واپس آئے تو اُن کے چہرے پر حیرت و استعجاب کے آثار نظر آ رہے تھے ۔ کہنے نگے : عجب اتفاق ہوا ہے ۔ پیشاب کے ساتھ دوران بھے یوں محسوس ہوا کوبا ایک چھوٹا سا سنگریزہ پیشاب کے ساتھ خارج ہو گیا ہے ۔ بھے اس کے گرنے تک کی آواز سنائی دی اور اس کے خارج ہو گیا ہے ۔ بھے اس کے گرنے تک کی آواز سنائی دی اور اس کے خارج ہوتے ہی طبیعت کی ساری گرانی جاتی رہی ۔''ا

حضرت میاں بهد مصنف ''سیف الملوک'' ، حضرت خواجه غلام قرید اور حضرت حاجی وارث علی شاه اور حضرت علامه کے درمیان قدر مشترک ''مسلک عشق'' تھا یہ سب حضرات نه صرف اس مسلک کے ترجان اور مبلغ تھے بلکہ اسے روح ایمان اور جان ایمان بھی سمجھتے تھے ۔ حضرت علامہ قرماتے ہیں :

ر رسم و راه شریعت نکرده ام تحقیق جز این که منکر عشق است کافر و زندیق<sup>۳</sup>

میاں بد اس سے بھی دو چار قدم آگے جاتے ہیں :

جنهاں عشق خرید اللہ کیتا اینویں آ بگتے عشقے باہجھ بجد بخشا کیا آدم کیا کتے

(سيف الملوك)

حضرت خواجہ غلام قرید کا دیوان تو بلا ریب (عشق کی انجیل'' ہے۔ ہر طرف عشق ہی عشق کار قرما ہے۔ ایک جگہ قرماتے ہیں :

ا- ملفوظات ِ اقبال مرتب ڈاکٹر ابواللیث صدیقی ، لاہور ۱۹۵۵ ، ص ۹۸ - ۱۰۰ -۲- ڈیور عجم ص ۱۹۰ -

دو تین ماہ بعد اچانک ایک دن انہی اصحاب میں سے ایک صاحب میرے پاس تشریف لائے اور کہنے اگر لو شاہ صاحب خود ہی تشریف نے آئے ہیں اور ان دنوں وہ امرتسر میں متم ہیں ، اگر تم اُن سے ملنا چاہو تو میرے ساتھ چلو میں نے شاہ صاحب کے جائے قیام کا بتہ دریافت کرکے انہیں تو رخصت کیا اور خود ڈاکٹر صاحب کے ہاں بہنچا۔ وہ بھی چلنے کو تیار ہو گئر ۔ اتنر میں سر ذوالفقار علی خان تشریف لے آئے اور ہم تینوں ٹرین پر سوار ہو کر امرتسر پہنچے ۔ راستے میں یہ طے پایا کہ شاہ صاحب پر سر اقبال اور سر ذوالفقار کی شخصیت کا اظہار لہ کیا جائے۔ ڈاکٹر صاحب کو یہ دیکھنا مطلوب تھا کہ آیا شاہ صاحب بھی اپنے کشف سے أن كى شخصيت كو تاأر ليتر بين يا نہيں ۔ ہم شاہ صاحب كے پاس پہنچے تو میرے مؤکلوں میں سے ایک نے میرا تعارف کرایا اور میں نے اپنے رفقاء کو شیخ صاحب اور خان صاحب کے مختصر لاموں کے ساتھ پیش کیا ۔ دوران گفتگو میں شاہ صاحب نے دریافت کیا کہ آپ میں سے کوئی صاحب شعر بھی کہتے ہیں۔ یہ سوال اپنی تمام تر سادگی کے باوجود ہارے لیے حد درجہ اہم تھا۔ اس لیے لواب صاحب اور "میں کنکھیوں سے اقبال کی الله دیکھنے لکے۔ نواب صاحب نے ڈال دینے کی نیت سے جواب دیا کہ بھی اہل پنجاب کی ادبی روایات کے تھوڑے بہت حامل ضرور ہیں مگر الی الی الی الی جواب سے مطمئن نہ ہوئے۔ کہنے لگے جس طرح پھول کی مرسبو خود بخود انسان کے دماغ تک پہنچ جاتی ہے۔ مجھے بھی یوں محسوس ہو رہا ہے۔ گویا آپ میں سے کوئی صاحب شاعر ضرور ہیں ۔

اتنے میں الدر سے کسی کی آواز آئی "ارے یہ کمیں ذوالفقار تو نمیں ہول رہے لواب صاحب حیران ہوگئے کہ اُن کا راز کیسے کھل گیا۔ معلوم ہوا راجہ ۔ تعلقہ دار یو۔ پی جو شاہ صاحب کے مرید تھے اور نواب صاحب کے دوست تھے ، اپنے علاج کے سلسلے میں اپنے پیر صاحب کے ہمراہ امرتسر آئے ہوئے تھے ، الدر لیٹے ہیں ، انہوں نے نواب صاحب کی آواز فوراً پہچان لی اور نواب صاحب کا راز طشت از ہام کر دیا ، اب میرے لیے بھی اس کے سوا کوئی چارہ نہ تھا کہ میں نے پشیانی کے ساتھ ڈاکٹر صاحب کا نام سن کر مسکرائے صاحب کا نام شاہ صاحب کو بتایا۔ ڈاکٹر صاحب کا نام سن کر مسکرائے لئے ۔ پھر ہولے میں پہلے ہی سمجھ گیا تھا کہ آپ میں سے یہی حضرت شاعر ہیں۔ اس کے بعد دیر تک ڈاکٹر صاحب کی نظموں کے متعلق شاعر ہیں۔ اس کے بعد دیر تک ڈاکٹر صاحب کی نظموں کے متعلق

المطبرت شاہ کل حسن قادری الذکرہ غوثیہ" کے مصنف ہونے کی میت سے بقائے دوام اور شہرت عام کے دربار میں ممتاز تربن مسند پر فائز یں وہ اوائل عمر میں سوات بنیر کے مشہور صوفی حضرت اخواد عبدالغفور (م ١٨٤٥) كے دست حق پرست پر بيعت ہوئے ۔ اس كے بعد حضرت شاہ غوث علی قلندر پانی ہتی سے تجدید بیعت کی اور ملت دراز تک اُن کے شرف صحبت سے نیض یاب ہوئے۔ مرشد کی وفات کے بعد أن حالات و ملفوظات کو "تذکرهٔ غوثیه" کے نام سے مرتب کیا ۔ تذکره کا شار اردو ی مقبول ترین کتابوں میں ہوتا ہے ۔ شاہ صاحب صرف صاحب طرؤ ادیب ہی نہیں تھے بلکہ ایک مرشد کامل بھی تھر اور لاکھوں افراد نے اُن کی رمالیت اور روشن ضمری سے فیض اُٹھایا .. حضرت علامہ بھی اس درویش باصفا کی زیارت اور ملاقات کے بڑے متمنی تھر ۔ ایک دفعہ انہوں نے اپنر دوست مرزا جلال الدین سے سنا که شاہ صاحب امرتسر تشریف لائے ہوئے ہیں تو وہ مرزا جلال الدین اور لواب ذوالفقار علی خان اکٹھر امرتسر گئر اور شاہ صاحب کی زیارت سے مشرف ہوئے۔ حضرت علامہ ک اس حاضری کا ذکر مرزا جلال الدین نے بڑی تفصیل سے اپنے ایک مضمون "ميرا اقبال" مين بيان كيا ہے ـ ملاحظه ہو:

''حضور رسالت مآب صلی الله علیه وسلم کے ساتھ انہیں (اقبال) رکو جو وابستگی تھی۔ اسی کی وجه سے انھیں اولیائے کرام سے بھی خاص عقیدت تھی اور وہ اُن کے مزارات پر اکثر حاضر ہوا کرتے۔ لاہور میں حضرت علی ہجویری اور شاہ بحد تحوث کے مزارات پر اکثر جانے اور اپنی والہانہ عقیدت کا اظہار قرمائے۔ ایک مرتبہ پائی پت کے چند اشخاص نے بجھے اپنے مقدمہ میں وکیل گیا۔ یہ اصحاب حضرت خواجہ عوث علی شاہ قلندر پائی پتی کے سجادہ نشین سید گل حسن شاہ مصنف ''تذکرہ عوثید'' کے مرید تھے۔ اُس زمائے میں شاہ صاحب کی روحانیت کا بہت شہرہ تھا ، میرے مؤکل جب لوٹنے لگے تو میں نے شاہ صاحب کو سلام بھیجا اور کہا کہ گبھی پائی پت کی طرف آنے کا موقع ملا تو ضرور حاضر خدمت ہوں گا۔

<sup>، &</sup>quot;تذكرهٔ غوثيد" تاليف شاه كل حسن قادرى بانى بت ١٩٥٣ ، ٥٠٠ ص

۹ ۱- حضرت شاه گل حسن آلدری ، پانی پت (م لامعلوم)

۹ ۲- حضرت شاه بدرالدین ، پهلواری شریف بهارت (م۱۹۲۳)

۹ ۲- حضرت مولانا عبدالباری ، فرنگی عمل لکهنؤ (م ۱۹۲۳)

۲ ۲- حضرت میال شیر بحد ، شرق پور (م ۱۹۲۸)

۳ ۲- حضرت خواجه ضیاه الدین ، سیال شریف (م ۱۹۲۹)

۸ ۲- حضرت شاه سلیان ، پهلواری شریف (م ۱۹۲۵)

۵ ۲- حضرت شاه علی حسین ، کوچهوچهه شریف ، بهارت (م ۱۹۳۹)

۲ ۲- حضرت پیر مهر علی شاه ، گواژه شریف (م ۱۹۳۵)

۲ ۲- حضرت پیر جاعت علی شاه ثانی ، علی پور شریف (م ۱۹۳۹)

۸ ۲- حضرت نولانا قطب الدین عبدالوالی ، فرلگی محل ، لکهنؤ

(۱۹۵۳)

۹ ۲- حضرت خواجه حسن تظامی ، دیلی (م ۱۹۵۵)

۳ ۲- حضرت خواجه حسن تظامی ، دیلی (م ۱۹۵۵)

۹۲- حضرت خواجه حسن نظامی ، دایی (م ۱۹۵۵)

۳۰ حافظ جاعت علی شاه ، علی بور شریف (م ۱۹۵۱)

۱۳۰ حضرت بیر غلام مجدد سربندی ، حیدرآباد سنده (م ۱۹۵۵)

۲۳۰ حضرت مولانا الیاس برنی ، حیدرآباد دکن (م ۱۹۵۹)

۳۳۰ حضرت مولانا عبدالقدیر ، بدایوں شریف (م ۱۹۵۹)

۳۳۰ حضرت خواجه لظام الدین ، تونسه شریف (م ۱۹۵۹)

۳۳۰ حضرت بیر فضل شاه ، جلال بور شریف (م ۱۹۵۹)

۳۳۰ حضرت میاں علی عجد ، بسی شریف بهارت (۱۹۵۵)

۳۳۰ حضرت صاحب زاده محبوب عالم ، آوان شریف (م ۱۹۸۷)

۳۳۰ حضرت ماحب زاده محبوب عالم ، آوان شریف (م ۱۹۸۷)

۳۳۰ حضرت مولانا تاج الدین ، ناگ بور (م ۲۹۵۵)

اب مشائخ عظام کے ساتھ حضرت علامہ کے تعلقات اور مشائخ کے ہارے میں اُن کے تأثرات ملاحظہ ہوں ؛

اس باب میں ہم حضرت علامد کے معاصر مشائح عظام اور آن کے ساتھ حضرت علامہ کے مراسم و تعلقات کا ذکر کریں گے ۔ علامہ کا معاصر مشائخ میں سے وہ حضرات لیے گئے ہیں جو . . ، و ، میں یا اس کے بعد فوت ہوئے جب کہ حضرت علامہ کی عمر ۲۲ ، ۲۷ سال کی ہو چکی تھی یا وہ حضرات جو اُن کی وفات تک کافی مشہور ہو چکے تھے ۔ سب سے پہلے ہم عصر مشائخ عظام کے اساء گرامی ملاحظہ ہوں ۔ اس کے بعد اُن سے حضرت علامہ کے تعلقات پر روشنی ڈالی جائے گی ۔ ملاحظہ ہو :

ر. حضرت خواجه الله بخش ، تولسه شریف (م ١٩٠١ء) پ. حضرت خواجه غلام قرید ، چاچژان شریف (م ۱۹۰۱) پ. حضرت مولانا غلام مرتضی ، بیریل شویف (م ۹.۹) س حضرت شاه عد حسين اله آبادي ، اله آباد (م س. ١٩٥) ۵- حضرت حاجي وارث على شاه ، ديوه شريف (م ٩٠٥) ب. حضرت میال عد ، کهڑی شریف ، (م ۲۰۹۰) م حضرت میان شیر عد ، پیلی بهیت بهارت (م ۱۹۰۹ء) مر حضرت بير حيدر شاه ، جلال بور شريف (م ١٩٠٨) و. حضرت مولانا عبدالمقتدر ، بدايون شريف (م م ١٩١٠) . ١- حضرت شاه عبدالصمد فخرى ، ديلي (م ١٩١٣) ١١- حضرت ميال عد شاه ، بسي شريف (م ١٩١٠) ب و حضرت شاه عبدالعليم آسي ، جونبور (م ١٩١٤) س . حضرت شاه سراج الحق ، دیلی (م ۱۹۱۸) س و حضرت قاضي سلطان محمود ، آوان شریف (م ۱۹۱۹) مور مضرت مولانا احمد رضا خان ، بریلی شریف (م ۱۹۲۱ء) به و. حضرت شاه ابوالخير ، دبلي (م ١٩٢٣) مره حضرت خواجه عبدالرحان ، چهربر شریف (م ۹۲۳)

10- مضرت سيد غلام عي الدين ليازي ، بريلي شريف (م ١٩٧٧ه)

تبريزي:

اے پرستار بت پندار علم زیب بخور جید و دستار علم عشق لفظے لیست بل حال است این پال بد حوال قرآن به چشمر ژوف بین تو نقط الفاظ ترآن خوالده بر گنار بحر معنی مالده عشق را خوامی اگر شرح و بیان تو به چشم عاشقان قرآن به خوان عشق را بے عشق فهمیدن عال بر مؤذن نیست بم راز بلال دخا

(4)

حضرت علامہ اقبال اس لحاظ سے خوش قسمت ہیں گہ جس زمانے سے أن كا تعلق ہے۔ أس زمانے ميں برصغير پاک و بهند ميں جگہ جگہ علم و فضل اور شریعت و طریقت کے آفتاب و ماہتاب روشن تھے اور اپنی فیاء پاشیوں سے طالبان حق كو منور اور مستفید كر رہے تھے۔ اپنے دور كی علمی و روحانی فضا كے بارے ميں حضرت علامہ ایک جگہ خود فرمانے ہيں :

"گزشته رات میرے بال بہت سے احباب کا عجمع تھا ، مسلمانان پہندوستان کی عام روحانیت کا ذکر تھا اور بہت سے احباب مسلمانوں کے موجودہ انحطاط سے متاثر ہو گر ان سے مایوسی کا اظہار کر رہے تھے ۔ اس سلسلے میں تمیں نے ریمارک کیا گلہ جس قوم سے خواجہ سلیمان تونسوی شاہ فضل الرجان گنج مراد آبادی اور خواجہ فرید چاچڑاں شریف والے اب اس زمانے میں پیدا ہو سکتے ہیں ۔ اس کی روحانیت کا خزانہ ابھی ختم نہیں ہوا ۔"۲

۱- "مثنوی صمدانی" تالیف چوہدری غلام غوث ، لاہور ۱۹۵۳، ص ۱۹۳ - ۲۰۳ -

٧- "اتبال نامد" ، حصد دوم ، مرتب شيخ عطاءاته لابور ١٩٥١ ه.

: (6-2)

اے یہ ہوش من نگاہت برق بار رفتہ از دسم عنان اختیار شد قدوم تو ، سعا ببر من تو کہا ، آخر کہا این شہر من این جال تو برد از رہ مرا کن ز علم خویشتن آگہ مرا

تريزي:

علم عسوسات رو بد از دماع علم مرثيات را بايد چراغ شور قیل و قال اندر مدرسه منطق و بحث و جدال و فلسفه علم حسى خود لگر خود پرور است خود نما ، خود س ، حجاب اکبر است بس که باشد بردهٔ دل این مجاب می برد از راه چون موج سراب خانقاه و مكتب از جنس غرور طالمیان حق زر بر باطل لفور صد کتاب و صد ورق در اار کن جان و دل را جانب دلدار کن شب خراما ا لور روز ال من به گیر ساز داری ، لطف سوز از من به گیر فاش تر گویم منم مامور عشق تا بیاموزم ترا دستور عشق

زوسی :

ياره پاره خوانده ام ، ام الكتاب من لديدم لفظ عشى الدر قصاب آتشے افروز از خاشاگ خویش شعله تعمیر کن از خاک خویش علم مسلم کاسل از سوز دل است معنی اسلام ترک آفل است چون زبند آفل ابراهیم رست درمیان شعاء با نیکو نشست!

اس دل پذیر حکایت کو حضرت علامه کے پیر بھائی (خواجه تاش) چوہدری غلام خوث صدانی (۱۹۵۳ء م) نے بھی اپنی تصنیف المنیوی صدانی میں بڑے دل آویز طریقے سے قلم بند کیا ہے جس میں مولانا روم کے سوالات اور حضرت شمس تبریزی کے جوابات کو بورے سنتالیس صفحات پر پھیلا دیا ہے اور ان سوالات و جوابات میں شریعت اور طریقت کے جملہ اسرار و معارف کو پوری وضاحت سے بیان کر دیا ہے جو حضرات تفصیل میر جانا چاہتے ہیں وہ "مثنوی صدانی" مطبوعہ لاہور جو حضرات کے صفحات اس میں میان کر دیا ہے۔ جو حضرات تفصیل میر جانا چاہتے ہیں وہ "مثنوی صدانی" مطبوعہ لاہور حکایت کے چند اشعار پیش کیے جاتے ہیں:

### روسی :

گفت حیران ماندہ ام از ہستیت تو کدامی؟ وزکجا این مستیت اے دل من می رہائی ! کیتی؟ ہندۂ ! شان خدائی چیستی؟ اے کہ تو خوش ہیکری مشکل کشا از کرم سوئے خود را ہے کما

### تبريزي:

گفت از تبریزم و شمش است انام دین فطرت دینم و قرآن کلام بست در گشکول من جنس نمین فلیؤد گفت قرآن سبین جستجوئے ہم نوا دارم بسے تا سپارم سوڑ دل با کسے

۱- کلیات اقبال حصه فارسی اسرار و رمواز ص یه - ۹۸

پیر تبریزی ز ارشاد کال جست راه مکتب ملا جلال گفت این غوغا و قبل و قال چیست این قیاس و وهم و استدلال چیست مولوی فرمود نادان لب بند بر مقالات خرد مندان مخند

پاہے خویش از مکتبم بیروں گزار قیل و قال است ابن ترا با وے چدکار

قال ما از فهم تو بالا تر است شیشه دراک را روشن گر است

موڑے شمس از گفتہ ملا فزود آتشّے از جان تبریزی کشود بر زمین برق نگاه او افتاد خاک از سوز دم او شعله زاد آتش دل خرمن ادراک سوخت دفتر آن فلسفي را پاک سوخت مولوی بیگانه از اعجاز عشق نا شناس لغمر بائے ساز عشق گفت این آئش چسان افروختی دفتر ارباب حكست سوختي گفت شیخ اے سلم زنار دار ذوق و حال است این ، ترابا و سے چہکار حال ما از فكر تو بالا تر است شعله ما کیمیامے احسر است ساغتی از برف حکمت ساز و برگ ال سعاب نکر تو بارد تکرگ

حضرت علامہ کے مندرجہ ذیل مصرعوں کا بھی مطالعہ کیا جائے:
ع مرائد او نیر سنجر را حرم (علی ہجویری کی تعریف میں)

ع در نضائے مرقد او سوختم (حکیم سنائی کی یاد میں)

ع تری لحد کی زیارت ہے زندگی دل کی

(حضرت نظام الدين اولياء كي ياد مير)

تو ایک عجیب نقطه سامنے آتا ہے اور وہ یہ ہے کہ حضرت علامہ نہ صرف اولیاء کرام کی ذات اور اُن کی ارواح مقدسہ کو محیط الوار سمجھتے ہیں جلکہ اُس خاک کو بھی سرکز تجابیات سمجھتے ہیں جہاں یہ پاک نفوس آرام فرما رہے ہوتے ہیں ۔ اگر ایسا نہ ہوتا تو وہ وقرقد او پیر سنجر را حرم '' نہ کہتے پلکہ مرقد کی جائے ذات یا روح کا لفظ استعال کرتے ۔

اس مثنری میں ایک خاص بات یہ ہے کہ اس میں حضرت علامد میں مثنری میں ایک خاص بات یہ ہے کہ اس میں حضرت علامد مین اپنی فکری اور روحانی دئیا کے ہونے والے رہنا و رہبر کا بڑے دل نشیں الداز میں کیا ہے ۔ یہ رہنا ہیں ۔ مرشد روسی جو "اسرار خودی" سے نے کر "جاوید نامد" اور "ارمغان حجاز" تک ہر جگہ چھائے ہوئے ہیں ۔ اس مثنوی میں حضرت علامہ مین نے وہ مشہور واقعہ نظم کیا ہے جس نے اس مثنوی میں حضرت علامہ کے ایک ظاہر ہیں اور مغرور مولوی کو "مولائے روم" بنا دیا اور اس طرح "خبر" کو "نظر" اور "عشق" کو "عقل" پر برتری اور فوقیت عطا کر دی ۔ اس دل نشیں واقعہ کو حضرت علامہ کی زبان نیف ترجان سے سنیے :

آگهی از قصه آخولد روم آن که داد الدر حلب درس علوم پائے در زنجیر توجیهات عقل کشتیش طوفانی ظلات عقل

از تشکک گفت و از اشراق گفت و ز حکم صد گوبر تابنده سفت

گرد و پیشش بود البار کتب بر لب او شرح اسرار کتب "اپانی پت میں حضرت علامہ کا آیام دو روز رہا ، انہوں نے تقریب میں شرکت قرمائی ۔ حضرت شاہ بوعلی قلندر کے مزار پر عقیدت منداله حاضری دی ۔" مکتوبات اقبال بنام سید لذیر لیازی ، کراچی ، ۱۹۵۰ میں سب

اس مثنوی کا خاص موضوع فلسفه مخودی ہے اور فلسفه بھی بنیادی طور پر اولیاء کرام کی تعلیات ہی سے ماخوذ ہے اور حضرت علامہ می تو خاص طور پر حضرت ہوعلی قلندر کے درج ذیل اشعار سے متاثر ہیں :

خود شناسی در جهان عرفان بود عارف معرفان بود عارف سبحان بود کشف دانی چیست ؟ عالی بهتی مرد ره نبود به جز زور خودی مونیان چون عارف خویش ؟ آمدند ا

حضرت میال میر رحمہ اللہ علیہ سلسلہ قادریہ کے ایک عظیم ہورگ تھے ، شاہ جہانگیر ، شاہ جہان ، اورنگ زیب عالمگیر اور دارا شکوہ وغیرہم آپ کے دربار پر انوار میں کسب فیض کے لیے جاضر ہوئے رہے۔ آپ کا مزار مبارک کئی سو سال سے لاہور میں مرجع خاص و عام ہے ۔ حضرت علامہ آپ کے مزار پر انوار پر اکثر حاضر ہوئے ۔ مثنوی "اسرار خودی" میں آپ کا ذکر حضرت علامہ نے بڑی عبت ، عقیدت اور خلوص سے کیا ہے ۔ چند اشعار یہ بین :

حضرت شیخ میان میر ولی از بور جان اوجلی بر خنی از لور جان اوجلی بر طریق مصطفی محکم ہے نفسہ عشق و مجبت رائثے تربیش ایمان خاک شہر ما مشعل اور بدایت بهر ما

مندرجة بالا مصرع: تريش ايمان خاكر شهر ما كے ساتھ ساتھ

<sup>،</sup> اقبال درون ِ خاله قالیف خالد تظیر صوق ، لابور ۱۹۵۱ ، من ۸۸ - ۸۹ -

۷- کلیات اقبال حصه فارسی اسرار و رموز ص ۹۳ -

سے حضرت علامہ کی عقیدت کا ذکر تو ہم چلے کر چکے ہیں۔ حضوت ہوعلی قلندر آئے ایک قلندرانہ واقعہ کا ذکر حضرت علامہ نے بڑے والہانہ الداز میں قلم بند کیا ہے۔ اس واقعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک صاحب ِ جلال درویش کننی روحانی طاقت کا مالک ہوتا ہے وہ فرد کامل بھی ہوتا ہے اور عمر و ہر کا مالک بھی اس موقعہ کے چند اشعار ملاحظہ ہوں :

یا تو می گویم حدیث ہوعلی آیہ اوا پیراے گلزار کہن خطء این جنت آتش اژاد کو چک ابدالشم سوی بازار رفت عامل آن شہر سی آمد سوار يبش رو زد بالك اے ناہوشمند رفت آن درویش سرافگنده پیش چوبدار از جام اشک بار مست از ره عامل فنير آزرده رفت در حضور بوعل فریاد کرد صورت برقركم بركمسار ريخت از رگ جاں آئش دیگر کشود خاسہ را ہرگیر و فرمانے لویس بنده ام را عاملت برسرزده است باز کیر این عامل بد گوہرے نامه أن بنده حق دست گاه پیکرش سرمایه آلام گشت بهر عامل حلقه زنجير جست

در سواد بند نام او جلی كنت با ما از كل رعنا سخن از ہوائے دامنش مینو سواد از شراب بو على سرشار رفت به رکاب او غلام و چوبدار بر جلو داران عامل ره مبند غوطه زن الدريم افكار خويش برس درویش چوب خود شکست دل گران و ناخوش و انسرده رفت اشک از زندان چشم آزاد کرد شيخ سيل آتش گفتار ريخت با دبیر خویش ارشادے مود از فقير سوخ سلطانے لويس بر متاع جان خود اخگر زدهاست ورند عشم ملک تو با دیگرے لرزه با الداخت در اندام شاه زرد مثل آفتاب شام گشت از تلندر عفو این تقصیر جست ا

حضرت علامہ اکتوبر ہم وہ میں خواجہ الطاف حسین حالی کی صد سالہ برسی کے موقع پر ہائی ہت تشریف لیے گئے تو حضرت ہوعلی قلندر کی درگام غالیہ پر بھی حاضر ہوئے ۔ سید لذہر نیازی لکھتے ہیں:

و۔ کلیات اقبال حصہ فارسی ، اسرار و برموڑ ، ہم تا ہے ہے۔

کے خلاف لکھے گئے مضامین اور تحریروں کا ایک قائدہ یہ ہوا کہ انہوں نے ایک دانا منصف و حکیم کی طرح جو بات انھیں صحیح نظر آئی آسے انہوں نے صدق ِ دل سے قبول کر لیا ۔

''اسرار خودی'' کی دوسری اشاعت کے وقت جب انہوں نے خواجہ مانظ کے خلاف لکھے گئے اشعار کو حذف کر دیا تو ان کے دوست مولانا اسلم جیراج ہوری نے اس کی وجہ دریافت کی تو آپ نے فرمایا :

"عرفی کے اشارے سے محض اس کے بعض اشعار کی تلمیح مقصود تھی۔ مثار

گرفتم آلکہ بہشتم دہند ہے طاعت قبول کردن صدقہ لہ شرط الصاف است ''

لیکن اس مقابلے سے میں خود مطمئن نہ تھا اور یہ ایک مزید وجہ ان اشعار کو حذف کر دینے کی تھی ۔''ا

مندرجہ بالا مختصر سا اقتباس معلوم ہوتا ہے کہ ''اسرار خودی''
کے دوسرے ایڈیشن میں خواجہ حافظ کے ہارے میں لکھے گئے اشعار کے
اخراج کی وجہ محض ''غوغائے عوام'' نہ تھی بلکہ خود بھی حضرت علامہ
سمجھتے تھے کہ حافظ کے ساتھ الصاف نہیں کیا گیا ۔ باق رہی وحدت الوجود
اور شیخ اکبر کی محافقت تو انہوں نے شیخ کی تعلیات کو سمجھنے کے لیے
خیر آباد سکول کے ایک ہونہار طالب علم ،ولانا عبداللہ عادی کی طرف
رجوع کیا اور اس طرح حضرت شیخ کے ہارے میں ان کے خیالات میں جو
تبدیلی ہوئی اس کا ذکر ہم تفصیل سے کر چکے ہیں۔

''اسرار خودی'' اخلاق و تصوف اور اسلاسی تعلیات کا ایک بهترین مرقع ہے ۔ کتاب میں جاہا اولیاء کرام اور ان کی تعلیات و ارشادات کا ذکر ہے ۔ حضرت داتا صاحب و حضرت میاں میر اور حضرت بوعلی قادر رحمت الله علیهم کا ذکر بڑی عتیدت و عبت سے کیا گیا ہے ۔ داتا صاحب ا

۱- رخت سفر مرتبه الور حارث ، کراچی ، بار دوم ، ۱۹۵۸ می ۱۹۵۹ - ۱۹۵۹ -

ہ۔ تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو : نتوش شخصیات 'بمبر ، حصہ دوم ،
 مضمون ابو الخیر مودودی ، ص ، ۹ ، ۔

میں معراج کا ڈکر ہے اور

(7)

یورپ سے واپسی کے قوراً ہمد ہی حضرت علامہ نے " اسرار خودی" لکھنی شروع کر دی ۔ جولائی ۱۹۱۱ء میں عطیہ کو لکھتے ہیں :

''قبلہ والد نے قرمائش کی ہے کہ حضرت ہو علی قلندر کی مثنہ طرز پر ایک مثنوی لکھوں ۔ اس راہ کی مشکلات کے باوجود میں شروع کر دیا ہے ۔'''

مثنوی مکمل ہوؤ، تو اس کے کئی نام حضرت علامہ کے ذہن ہ مبلاً "اسرار حیات" ، "پیام نو" اورا "آئین لو" وغیرہم ۔ لیکر قرعہ فال "اسرار خودی" پر پڑا ۔ مثنوی کے دیباچہ میں وحدت الوج متن میں خواجہ حافظ شیرازی کی لا زوال اور مسحور کن شاعری مہلک اثرات کا ذکر کیا گیا جو پر دور کے سطحی مطالعہ سے پیدا مہلک اثرات کا ذکر کیا گیا جو پر طرف سے حضرت علامہ پر تعموف اور دشمن حافظ کے الزامات عائد ہونا شروع ہو گئے اور لا علامہ کے موافین اور مخالفین میں قلمی جنگ شروع ہو گئی اور لا علامہ کے موافین اور مخالفین میں قلمی جنگ شروع ہو گئی اور لا خواجہ حسن نظامی ، مولانا غلام بھیک نبرنگ اور یہاں تک کہ خواجہ حسن نظامی ، مولانا غلام بھیک نبرنگ اور یہاں تک کہ خواجہ حسن نظامی ، مولانا غلام بھیک نبرنگ اور یہاں تک کہ خواجہ حسن نظامی ، مولانا غلام بھیک نبرنگ اور یہاں تک کہ خواجہ حسن نظامی ، مولانا غلام بھیک نبرنگ اور یہاں تک کہ خواجہ حسن نظامی ، مولانا غلام بھیک نبرنگ اور یہاں تک کہ خ

اس عالفت کے دور سی اُن لوگوں کی بن آئی جو واقعی تصر غالف تھے اور انہوں نے نفس تصوف کے خلاف مقالات و مضاب کرنا شروع کر دیے ۔ حالاں کہ حضرت علامہ تا تصوف کے مخالف تھے ۔ بلکہ وہ تو خود بھی سلسلہ ُ قادریہ میں بیعت تھے حضرت

۱- شرح جاوید نامه مرتبه صبغت الله مخاری لابور مضمون ، عد حسین ، ص سء - ۵۵ -

٧- ''اقبال ناسه"، حصد دوم ، مرتب شيخ عطاء الله : ٩- ١٩٥١ - ٩- ١

طرح فترحات کا "عالم" صفات ذاتی و تکوینی کا مشاہدہ کرتا ہے "ا

چوہدری مجد حسین مرحوم نے بھی اپنے مضمون میں جو جاوید نامہ سے متعلق ہے نتوحات مکیہ پر تفصیل سے روشنی ڈالی ہے ۔ اُس کا ایک اقتباس بھی خالی از دل چسپی نہ ہو گا ۔

"معراج کا مذہبی اور علمی پہلو تو وہی ہے جسے مشاہدہ تجلی ذات کہنا چاہئے جو پیغمبر خدام کو نصیب ہوا۔ دوسرا پہلو وہ ہے جسے تصوف کا پہلو کہنا چاہیے ۔ صوفیا کا معراج بھی در اصل ایک تسم کا علمی اور مذہبی پہلو رکھتا ہے۔ مختلف صوفیا نے مختلف رنگوں میں تجلی ذات کے مشاہدے کا ذکر کیا ہے ۔ تصوف أن طریقوں کا نام ہے جن سے براہ راست معرفت ذات باری کے حصول کی کوئٹش کی جاتی ہے اور جو لوگ ان طریقوں کے اختیار میں تجلی ذات کے پراتو سے بہرہ یاب ہوئے انہوں نے بعض اوقات اس حصول مقمد کو معراج سے تعبیر کیا ۔ اعاظم صونیا میں با یزید بسطامی اور محی الدبن ابن عربی کا معراج مشهور ہے ۔ مضرت با بزید بسطامی کے معراج کی کیفیات تو شاید قلم بند ہی ٹھ ہوئیں لیکن محی الدین ابن عربی نے ، نتوحات مکید ، مین الهر معراج پر دفتر کے دفتر لکھے ہیں اور سیاحت علوی میں دو افراد کو اپنا رہنا اور ساتھی بنا کر جن میں ایک فلسفی ہے اور دوسرا عالم دبن ، أن كى زبان سے ممام دنیا جہان کے علوم و فنون اور مسائل و مباحث کے متعلق اس الداز سے اظہار عیالات فرمایا ہے کہ گویا یہ سب خیالات وہ المهامات ہیں جو اُن کے قلب ہر معراج میں وارد ہوئے ، خالص عرفانی مونے کی بجائے محی الدین ابن عربی کا معراج زیادہ الر مذہبی ہے ، سیاحت آسان اور مشاہدۂ ذات کے حقائق بے حد، تفصیلات سے دیئے ہیں۔ منازل ، مفاظر ، واقعات ، كيفيات ، مشايدات كم و بيش ايسى ترتيب مين بين جس میں معراج پینمبر صلی اللہ علیہ وسلم! تفصیلات و تشریحات نے تصویر کو اس کامل صورت میں پیش کیا ہے کہ ڈانٹے کے نقاد کو ''ڈبولنن کاسیڈی'' کا تمام نقشہ ''فتوحات مکیہ'' کے انہیں ابواب کا چریہ نظر آتا ہے جن

و. على كؤه سيكزين ١٩٣٦ع ص ٣٨ - ٣٩ -

"اقبال وحدت الوجود کے عتیدہ کا حامی نہ سہی لیکن اس سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ اس کی طبیعت نصوف کی جانب ایک خاص رجعان اور مناسبت رکھتی تھی ، وہ عقلیت کا پرستار نہیں بلکہ اس سے غیر سطمئن ہے ۔ اس کے یہاں ہمیں وہ سب چیزبں ملتی ہیں جو افلاطونیت جدید سے اثر قبول کرنے والے تصوف کا طرۂ امتیاز ہیں ، عقل و دل کی کشمکش میں دل کی افضیلیت عالم خاکی میں اجنبیت کا احساس ، اعتبارات حواس سے گزر کر فیضان عشق کے ذریعے سے حقیقت کے مشاہدے کی جستجو ، خواص طبعی کی مزاحمت سے نجات کی آرزو ، اور صور مجازی سے بٹ کر حقائق اشیاء کے علم کی طلب ، یہ وہ چیزیں ہیں جن کی تصوف نے اشاعت کی اور اقبال کی شاعری میں ہمیں جا بجا ملتی ہیں۔ اقبال کی اور شیخ اکبر کی تصنیفات کو اس پس منظر میں دیکھنے سے اندازہ ہو گا کہ اگر ان دونوں میں ایک قسم کا روحانی رشتہ نظر آتا ہے تو یہ کوئی تعجب کی چیز نہیں. فتوحات مکیہ اور جاوید نامہ کے مشابہت کے دو نکتے ہارے سامنے وضاعت کے ساتھ آنے ہیں ۔ اولا : اتبال نے ابن عربی کی طرح اپنی سیاحت میں دونے کو علاماہ شکل میں شامل نہیں کیا ہے ۔ وہ سیر افلاک کے دوران ہی میر ان لوگوں سے ملتا ہے جو جہنم کے مستحق تھے۔ پھر آں سوئے افلاک میر پہنچ کر کاخ فردوس سے ہوتا ہوا سءلہ ''حضور'' میں پہنچتا ہے ، ثانیا مرحله ذات اور حضور میں أسے تقدیر كائنات كا محرم بنایا جاتا ہے جس

ا ۔ حضرت شیخ اکبر نے تعلیم حقیقت (ماں کے متعلق گیا کہا ہے۔ ہ ۔ یہ تعلیم شیخ اکبر کی گون کون سی کتب میں ہائی جاتی ہے۔ س ۔ حضرات صوفیہ میں سے اگر کسی اور ہزرگ نے حقیقت زماں ہر بحث کی ہو تو اُن بزرگ کے ارشادات بھی مطلوب ہیں ''ا

حضرت علامہ کا یہ خط ۱۸ ۔ اگست ۱۹۳۳ء کا ہے اسی مسئلہ کے متعلق انہوں نے سید سلیان ندوی کو بھی ، ۱۵ ستمبر ۱۹۳۳ء ، اور ۱۵ دسمبر ۱۹۳۳ء کو خطوط کھے ۔ سید نذیر نیازی مرحوم فرمانے ہیں کہ کسی نے حضرت علامہ کے حضور یہ موضوع چھیڑا کہ فطرت السانی نے ستاروں سے بڑا اثر قبول کیا ہے تو آپ نے فرمایا ۔

'ستارے ذی روح کتر ہے ہیں۔ ستاروں کی حرکات لقص سے خالی ہیں۔ روحیں ستاروں میں تیام کرتی ہیں۔ یہ اور کتنی باتیں ہیں جن سے فلاسفہ اور ارباب مذہب کی تعریریں بھری پڑی ہیں۔ لیکن ان سب میں پر اثر اور معنی خیز بات یہ ہے کہ ستاروں نے بعض افراد کو اپنی طرف کھینچا ، انہیں اپنے بہاں آنے کی دعوت دی یا یوں کہیے کہ بعض انسانوں کا خیال اس طرف گیا کہ آبان کا سفر کریں ، ستاروں میں پہنچیں اور ان میں گھوم پھر کر واپس آ جائیں۔ ابن عربی ہی کو دیکھیے۔ ان کی شخصیت کیسی عظیم ہے۔ وہ ستاروں میں اپنی سیاحتوں کا حال بیان کرتے نہیں کیسی عظیم ہے۔ وہ ستاروں میں اپنی سیاحتوں کا حال بیان کرتے نہیں تھیکتے ۔ ایک کے بعد دوسرے ستاروں کا رخ کرتے ہیں ، سیاروں میں جاتے تھی اور وہاں انہیں جو مشاہدات ہوتے ہیں اُن کے بیان میں کیا کچھ نہیں کہتے ۔ ابن عربی عجیب و غریب انسان تھے ، لیکن اس سے بھی عجیب تر انسان کا یہ جذبہ ہے کہ روح انسانی زمین سے رستگاری حاصل کرے ، عالم بالا کی سیر کرتی پھرے ، زمین سے آزاد ہو،جائے اور انسان کو زمین سے آزاد ہونا چاہیے ""

<sup>&</sup>lt;sub>1</sub> - انتخاب روح مكاتيب اقبال مرتب عبدالله قريشي لابوز ١٩٤٤

عِث کرنے ہوئے حضرت علامہ لکھتے ہیں ۔

''سکائے اسلام اور حضرات صوفید کو زمانے کے مسئلے سے بڑی دل چسپی تھی۔ کبھے تو اس لیے کہ قرآن پاک نے اختلاف لیل و نہار کا شہار اہم ترین آبات المہیہ میں کیا ہے اور کچھ اس لیے کہ حضور رسالتاب کے ''دہر'' کو ذات المہیہ کا مترادف 'المہرایا ۔ آپ کا یہ ارشاد جس مشہور حدیث میں نقل ہوا ۔ اس کی طرف ہم پہلے سے اشارہ کر آئے ہیں ۔ غالباً ہی وجہ تھی کہ بعض اکابر صوفیہ نے لفظ دہر سے طرح طرح کے صوفیانہ لکات پیدا کئے ۔ ابن عربی کہتے ہیں کہ دہر اللہ تعالیٰ کے اماے حسنیٰ میں سے ہے اور ایسے ہی وازی نے بھی تفسیر قرآن میں اماے کہ بعض صوف، ہزرگوں نے انہیں لفظ دہر ، دیہود یا دیمار کی تلقین کی تھی تھی۔

ایک اور جگہ پر ''مابمدالطبیعات'' پر بحث کرتے ہوئے فرمانے ہیں اسلامی اندلس کے مشہور صوفی ، فلسنی ابن عربی کا یہ قول کیا خوب ہے کہ وجود مدرک تو خدا ہے کائنات معنی'''۲

مندرجہ بالا اقتباسات سے معلوم ہوتا ہے کہ ابن عربی کے حکیاتہ اور صوفیالہ خیالات سے حضرت علامہ نے کافی فائدہ اٹھایا ہے اور ان سے استدلال بھی کیا ہے ۔ حضرت علامہ ابن عربی کے نظریہ مقیقت زمال سے بہت متاثر تھے اور اس مسئلہ پر وہ یورپ میں ایک مقالہ بھی پڑھنا چاہتے تھے چنائیہ وہ اپنے دور کے ابن عربی کے سب سے بڑے ماہر حضرت پیر مہر علی شاہ دربار گولڑہ شریف (راولپنڈی) کو ایک خط میں تحریر کرتے ہیں۔

''میں نے گذشتہ سال انگلستان میں حضرت مجدد الف ثانی ہم ہر تقریر کی تھی جو وہاں کے ادا شناس لوگوں میں بہت مقبول ہوئی ، اب پھر اُدھر جانے کا قصد ہے اور اس سفر میں حضرت محی الدین ابن عربی پو کچھ کہنے کا ارادہ ہے نظر بہ ایں حال چند امور دریافت طلب ہیں ۔

<sup>-</sup> خطبات اقبال ترجمه سيد لذير ليازي لابور ١٩٥٨ ع ص - ١١١ -

ٹھیک ہو چکا تھا 🕊

حضرت علامہ 'ادعا'' کے سختی سے قائل تھے بہاں تک کہ انہوں نے اپنے ایک خطبہ کا نام ہی ''ذات الہیہ کا تصور اور حقیقت دعا'' رکھا اُن کا ایمان تھا کہ دعا میں اگر خلوص اور ایقان شامل ہو تو وہ کبھی خطا نہیں جاتی ۔ ایک دفعہ آن کے چند احباب نے اُن سے ''دعا'' کی حقیقت کی وضاحت کے لیے عرض کیا تو انہوں نے فرمایا ۔

"دعا جزو ایمان ہے ، ہم اللہ کو مائتے ہیں تو دعا بھی کریں گے وہ جس کے ہاتھ میں سب کچھ ہے وہ ہم سے اور باری دلیا سے بے تعلق نہیں ، ہم جو کچھ کہتے ہیں اسی سے کہتے ہیں ۔ وہ کہتا ہے بجھ ہی سے دعا کرو . میں تمہاری دعا سنتا اور اس کا جواب دیتا ہوں ۔ ۔ ۔ السان کی ساری زندگی دعا ہے ۔ دعا جو اللہ تعالیٰ کو قادر مطلق ، رب اور خالتی اور سمیع و علیم مان کر صمیم قلب سے نکلتی ہے ، دعا جو عبادت ہے ، ذکر ہے ، صلوات ہے ! دعا جو طلب بھی ہے ، تڑپ ، امید اور آرزو بھی ، جو عض تسکین قلب کا ذریعہ نہیں ہے ، لہ فریب نفس بلکہ ایک حقیقت ۔ اس نکتے کو دو شخص خوب سمجھے ۔ ابن خلدون اور ابن عربی "''

اب جب کہ ابن عربی کا الم آگیا ہے تو مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اُن کے ہارے میں حضرت علامہ کے خیالات و جذبات کی وضاحت کر دی جائے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ ایک زمانہ میں وہ حکیم سنائی، منصور حلاج اور ابن عربی رحمتہ انته علیهم کے سخت مخالف تھے۔ لیکن بعد میں جب انہوں نے ابن عربی کی ایمان افروز تصالیف اور تعلیات کا عمیق نظروں سے مطالعہ کیا تو انہیں ایک عظیم حکیم اور صوفی سمجھنےلگے اور اُن کے دل میں ابن عربی کی عبت و عقیدت کے جذبات پیدا ہو گئے۔ جس کا اظہار حضرت علامہ کی آخری تحریروں سے ہوتا ہے۔ لفظ ودہر کہر

ا- اقبال درون خاند تالیف خالد نظیر صوفی لابور ۱۹۷۱م ص ۱۸۱ تا ۱۸۱

ہ۔ اقبال کے حضور تالیف سید نذیر نیازی کراچی ۱۹۷۱ء ص ۳۹۰ تا ۱۹۷۰ ۔ ۳۹۰ تا ۱۹۷۰ ۔

ميى ان داون ميوبسيتال مين باؤس سرجن تها اور ميراً يه بهه میوہسپتال کے ملحقہ کوارٹر میں پیدا ہوا ۔ بج ے کی بیدائش صبح دو اور تین بھے کے درمیل ہوئی ۔ چنانچہ جب بچہ پیدا ہو کیا تو میں اُس لیڈی ڈاکٹر کے سابھ جس نے ڈیلوری کرائی تھی ، سائیکل اٹھا کر گھر سے باہر نکل آیا اور سیدها میو روڈ پر واقع شاعر مشرق کی قیام گاہ جاوید منزل پہنچا ۔ ۔ ۔ ابھی میں نے ڈرائنگ روم اور آپ کے کمرۂ خاص کے درمیائی دروازے میں قدم رکھا ہن تھا اور ابھی میں سلام بھی نمیں کمنے پایا تھا کہ حضرت علامہ جو بستر پر نیم دراز حقے سے شغل فرما رہے تھے بولے ومبارک ہو بچے کا نام مسیح الاحلام رکھنا ، اُسے ڈاکٹری کی تعلم دلوانا اور سرکاری نوکری پر گزیه کروانا اور اُسے قرآن شریف ضرور حفظ کروانا" وہ تو اپنی د من ، بن عمیے بدایات دیتے رہے ، مگر میں وہیں کا وہیں حیران ساكهڙا أن كا منه ديكهتا رہا اور أن كى غظيم شخصيت كا رعب مجھ ہر اس قدر طاری ہوا کہ میرے پسیتے چھوٹ گئے اور عبھے یوں محسوس ہوا کہ کوئی نادیده طاقت میرا گلہ دہا رہی ہے۔ علامہ مرحوم میری یہ حالت دیکھ کر مسکرائے اور فرمایا : آؤ بھائی بیٹھو ڈرو نہیں ! ۔ ۔ ۔ ۔ چھ سات سال کی عمر میں میرا پہلا بھی شدید بیار ہو گیا ۔ اُن دنوں میں وزیر آباد کے ہسپتال میں متعین تھا جب دعا اور دوا دونوں بے اثر ثابت ہو گئیں اور مجے کی زندگی کی کوئی امید ہاتی نہ رہی تو میری بیوی کہنے لگی کہ یہ بچہ ہمیں حضرت علامہ کی دعا سے ملا تھا۔ اس لیے اب بھی أن ہی كے وسیلے سے اس کی جان بیچ سکتی ہے ۔ چنانچہ میں اپنی بیوی کے مجبورکرنے پر اپنے بیار بچے کو لے کر شاعر مشرق کی آخری آرامگاہ پر حاضر ہوا ۔ میری بیوی حضرت علامہ کے مرتد پر رو رو کر اس طرح التجائیں کرتی رہی جیسے اپنے سامنے موجود کسی شخص سے محو گفتگو ہو ، تھوڑی دبر ہمد وہ بولی کہ حضرت علامہ نے کہا ہے کہ بہارا بیٹا انشا اللہ تندرمنٹ ہو جائے گا ۔ اس کے بعد میری ہبوی نے حکیم الاست کی قبر سے تھوؤی سی مٹی لی اور پانی میں گھول کر بھے کو پلا دی ، ہم نے تھوڑی سی مثی ساتھ لی اور واپس وزیر آباد روانہ ہوگئے ، راستے میں تھوڑے تھوڑے وقفے سے میری ہیوی پانی میں کھول کھول کر بھے کو خاک مرقد دیتی رہی اور خدا کے فضل سے وزیر آباد بہنچنے تک ہارا بھ کاف حد تک

ومیں آپ کی مدد کے لیے حاضر ہوں۔ سورۂ الرحملن کا ورد ہر روال کرنا چاہیے ۔ گھر کے سب لوگ ہڑھا کریں تو اور بھی بہتر'''ا

درود شریف کو تو علامہ اقبال اکسیر اعظم سمجھتے تھے اور ہر وقت اُن کے لب اس ذکر ہاک سے تر رہتے اور جس کسی کو بھی کسی سشکل یا الجھن میں متبلا دیکھتے اُسے درود شریف ہکثرت پڑھنے کی تاکید کرتے۔

(9)

حضرت علامه خود بھی مستجاب الدعوات اور صاحب کرامت ہزرگ تھے۔ ایک دفعہ اُن کے ایک عقیدت مند ڈاکٹر عبدالحمید ملک اُن کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ میری شادی کو بہت عرصه گزر چکا ہے لیکن ابھی تک اولاد کی نعمت سے محروم ہوں دعا فرمائیں ا چنانچہ آپ کی دعا سے ڈاکٹر عبدالحمید اولاد کی نعمت سے سرفراز ہوئے۔ اس واقعہ بلکہ کرامت کو ملک صاحب کی زبانی سنے ۔

"سری شادی کو تقریباً بارہ ہرس گذر گئے لیکن ہارے ہاں کوئی اولاد لہ تھی جس کی وجہ سے میں اکثر مغموم رہتا۔ اُن دنوں شاعر مشرق کے ہاں میرا اکثر آنا جانا رہتا تھا اور آپ بجھ پر بڑی شفقت فرمائے تھے۔ ایک روز میرے دوست میاں بحد شفیع (م ۔ ش) نے علامہ مرحوم سے کہا کہ حمید صاحب کے لیے دعا کیجیے کہ اُن کو بھی اللہ تعالیل اولاد کی لعمت سے سرفراز فرما دے اور اُن کی اداسی ختم ہو جائے فرمایا :۔ اچھا بھائی گریں گے ا دوسرے روز میں حاضر ہوا تو آپ نے فرمایا کہ ہم نے تمہارے لیے دعا کر دی ہے اور زندگی میں اتنی شدت سے ایک دفعہ پہلے دعا کر دی ہے اور زندگی میں اتنی شدت سے ایک دفعہ پہلے دعا کی تھی یا اب تمہارے لیے کی ہے۔ الشاء اللہ خدا ابنا فضل کرے گا۔ اپنی بیوی سے کہنا کہ صبح کی تماز کے بعد روزانہ سورۂ مربم کی تلاوت گری کیا کرے ۔ چنانچہ میری بیوی حسب ہدایت سورۂ مربم کی تلاوت گرتی

ا۔ روز نامہ ''جنگ'' لاہور اقبال ممبر ۲۱ ابریل ۸۳ مکتوب بنام علامہ راغب احسیٰ ۔

واضع ہو جاتی ہے کہ اُن کا اعتراض ریاکار ، دکاندار اور دنیا طلب صوتیوں پر ہے ، اُن کے والد ماجد ایک صوفی منش بزرگ تھے ، خود اقبال سلسلہ قادریہ میں بیعت کئے ہوئے تھے ۔ ۔ ۔ ۔ بزرگوں کے مزارات پر ہالقصد بغرض زیارت و طلب برکت حاضر ہوا کرتے تھے ۔ بانگ درا میں اُن کی نظم ''التجائے مسافر'' کو دیکھیے اس سے حضرت عبوب اللہی ' سے التہائی عقیدت ظاہر ہوتی ہے ، یہ اقبال کی جوانی کا واقعہ ہے ۔ لیکن ہالفرض اگر یہ جوانی کی خام کاری تھی تو بعد کی پختہ کاری قابل غور ہے ۔ اللہ شرف اگر یہ جوانی کی خام کاری تھی تو بعد کی پختہ کاری قابل غور ہے ۔ میں عضرت امام ربائی میدد الف ثانی کے مزار پاک کی زیارت کے لیے اقبال لاہور سے چل کر سربند آئے ، عبھ کو لکھا کہ میں بھی پہنچوں ۔ چنانچہ البالے سے گیا اور وہ لاہور سے آئے ، ہم دولوں سربند جنکشن پر مل گئے اور پھر روضہ شریف پہنچے ۔ مزار پر اقبال کی حاضری میرے ہمراہ ہوئی اور فاقعہ خوانی کے بعد دیر تک مزار پر اقبال کی حاضری میرے ہمراہ ہوئی اور فاقعہ خوانی کے بعد دیر تک مزار پر اقبال کی حاضری میرے ہمراہ ہوئی اور فاقعہ خوانی کے بعد دیر تک مزار پر اقبال کی حاضری میرے ہمراہ ہوئی اور فاقعہ خوانی کے بعد دیر تک مناز پر اقبال کی حاضری میرے ہمراہ ہوئی اور خاتے کو کر آنا ہی ثابت کرتا ہی گی اُن کو حضرت میں ہے ۔ ان کا لاہور سے اتنی دور چل کر آنا ہی ثابت کرتا ہے گہ اُن کو حضرت میں ہے ۔ ان کا لاہور سے اتنی دور چل کر آنا ہی ثابت کرتا

حضرت علامہ مریضوں کو تعویز اور گنڈا بھی دیتے ۔ جاوید اقبال فرمائے ہیں ۔

''بعض اوقات خود اقبال بھی بخار کے مریضوں کو پیپل کے پتوں پر قرآنی آیات قلم سے لکھ کر دیتے تھے ۔ جس کے چاٹنے سے مریض کا پخار آئر جاتا تھا۔ اپنے بچپن میں راقم نے انہیں پیپل کے پتوں پر ایسا تحریر کرتے دیکھا ہے۔ اس قسم کے روحانی علاج کرنے کی اجازت ممکن ہے انہوں نے اپنے والد سے حاصل کی ہو'''

حضرت علامہ آیات قرآنی کی تاثیر کے سختی سے قائل تھے۔ ایک دفعہ علامہ راغب احسن کا خاندان مصائب و آلام کا شکار ہوگیا تو انہیں لکھا:

۱- سه ماهی "اقبال" لاهور اکتوبر ۱۹۵۵ عدم مهمون علام بهیک ایرنگ ، ص ۲۱-۲۰

٣- زنده رود تاليف جاويد اقبال لابور ١٩٥٩ جلد اول ص - ١٩٣

نہیں ہولا اور میں صوفیائے عظام کی کرامات کا معتقد ہوں''ا

حضرت علامہ کرامات اور نذر و نیاز کے علاوہ عام خوش عقیدہ مسلمانوں کی طرح دم درود ، تعوید اور اولیاء کرام کی درگاہوں کی منت ماننے کے بھی قائل تھے۔ جب وہ مدت تک اولاد کی نعمت سے محروم رہے تو حضرت مجدد کی درگاہ پر حاضر ہوئے اور دعا کی مولائے کریم مجھے بیٹا عطا فرما۔ میں اُسے سلام کے لیے حضرت مجدد کی درگاہ پر لاؤں گا۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت علامہ کی درد بھری النجا سن لی اور جاوید عطا فرمایا ۔ اور جب جاوید گرچھ ہڑا ہوا تو اُسے سلام کے لیے سرہند تشریف لے گئے ۔ جاوید اقبال اپنے ایک مضمون ''اہا جان'' میں اس واقعہ کو اس طرح بیان کرتے ہیں ۔

"جھے اپنے خاندان سے ہزرگوں سے معلوم ہوا کہ میری پیدائش سے کئی سال پیشتر ابا جان حضرت عدد کی بارگاہ میں حاضر میں ہوئے اور دعا کی کہ اللہ انہیں ایک بیٹا عظا کرے۔ جب میں نے ہوش سنبھالا تو بھے اپنے ساتھ لے کر دوبارہ سرہند چنجے ۔ اُس سفر کے دھندلے سے تصورات میری لگاہوں کے سامنے ابھرنے ہیں۔ میں اُن کے ہمراہ اُن کی انگلی پکڑے مزار میں داخل ہو رہا ہوں ۔ گنبد کے تیرہ و تار مکر 'پر وقار ماحول نے بچھ پر ایک ہیبت طاری کر دی ، اہا نے بھے اپنے قریب بٹھا لیا ، پھر ائہوں نے قرآن بجد کا ایک پارہ منگوایا اور دیر تک پڑہتے رہے ۔۔۔ میں نے دیکھا اُن کی آنکھوں سے آئسو امڈ کر رخساروں پر ڈھلک آئے ہیں۔ دو دیکھا اُن کی آنکھوں سے آئسو امڈ کر رخساروں پر ڈھلک آئے ہیں۔ دو ایک روز وہاں ٹھہرنے کے بعد ہم گھر واپس آگئے '''

سرہند شریف کے اس سفر میں مولانا غلام بھیک نیرنگ بھی علامہ کے ہمراہ تھے۔ وہ اپنے ایک مضمون میں لکھتے ہیں ۔

"اسرار خودی" کے شائع ہونے پر اُن کو تصوف اور سلسلہ ہائے تصوف کا مخالف سمجھا گیا۔ مگر اُن کے کلام کئے وسیع مطالعہ سے یہ بات

ا یاد ایام تالیف عبدالرزاق کانپوری حیدر آباد دگن ۱۹۳۹ می دست ۳۵۸-۳۵۰

٧- ملفوظات اقيال مرتبد عمود نظامي بار دوم لابور ١٩٣٩ ع ص ٣٢٧ - ٣٢٧ -

طرح أن كے باپ كے گلے ميں بھى رسولى تھى ۔ وہ اپنے بير كے باس گئے اور كہا كه حضرت جمھے رسولى كى وجد سے تكایف ہوتى ہے اس كا كیا كہا كہ علاج كیا جائے ۔ ہير صاحب نے أن كى داؤهى كے ليچے ہاتھ اؤهايا اور فرمايا بھئى ہميں تو رسولى كميں۔لظر نہيں آتى ۔

بخشش کی بھی مثال سنائی ، قربایا : ایک انسپکٹر پولیس ہے وہ سائپ کے کائے کا دم کرتا ہے اور شفا ہو جاتی ہے ۔ کئی سو میل سے بھی دم کا اثر ہوتا ہے''ا ۔

یہاں یہ عرض کو دوں کہ سر سید احمد خاں کے پوتے اور حضرت علامہ کے قریبی فوست سر راس مسعود مرحوم بھی اولیاء کرام سے سچی عقیدت رکھتے تھے اور اولیاء کرام کی کرامات کے صدق دل سے قائل تھے۔ انہوں نے ایک دائمہ ایک صاحب دزار کی گرامت کا آیک واقعہ مولانا عبدالرزاق کانپوری مصنف ''یاد ایام'' کو سنایا جو مولانا نے اس طرح بیان کیا ہے۔

"ایک دفعہ بیان کیا کہ میں اورنگہ آباد میں بحیثیت انظم العلیات دورے پر تھا۔ شہر سے چند میل کے فاصلے پر ایک ولی کامل کا مزار تھا۔ میں وہاں فاتحہ پڑھنے گیا۔ مقبرے کے الدر سے جب واپس ہوا تو آواز آئی مسعود ا مقبرے کے سامنے جو درخت ہے اُس کی تین پتیاں کھاؤ۔ میں یہ سمجھا کہ کسی دوست نے مذاقاً یہ کہا ہے۔ لیکن جب غور سے دیکھا تو دور تک کوئی نظر نہ آیا ، کچھ فاصلے پر کار موجود تھی ڈرائیور سے پوچھا تو اُس نے کہا میرے سوا یہاں کوئی نہیں ہے ، چنانچہ اس غیبی آواز پر میں نے عمل کیا اور تین پتیاں اُس درخت کی توڑ کر کھا لیں۔ وہ زمانہ تھا کہ حیدر آباد کے بعض مقتدر اصحاب میرے خانف ہو گئے تھے اور میں حقیقت میں تین مشکلوں میں مبتلا بھی تھا ، چنانچہ وہ سب مشکلیں حل ہو گئیں۔ اس واقعہ کے اظہار کے بعد حاضرین چنانچہ وہ سب مشکلیں حل ہو گئیں۔ اس واقعہ کے اظہار کے بعد حاضرین سے خطاب کیا کہ آپ لوگوں کو یہ واقعہ عجیب و غریب معلوم ہو گا اور میری بات غلط سمجھیں گے۔ لیکن یاد رکھئے میں نے کبھی جھوٹ

ا ملفوظات البال مراب عمود لظامي بار دوم ، لابور ۱۹۹۹ مع ۱۹۳۰ م

جمعة المبارک ہمیشہ داتا صاحب ہی میں ادا کرتا ۔ میرے بچے بھیے مماؤ سے پہلے پہنچا آنے اور کماز ختم ہونے کے بعد واپس گھر لے آنے ۔ ایک دفعہ جب اقامت کئی جا رہی تھی تو میرے ساتھ کھڑے ہوئے ایک نورانی صورت ہزرگ نے کہا تم کھڑے کیوں نہیں ہوتے ۔ میں نے عرض کیا کہ میں اپاہج ہوں ۔ یہ سن کر ہزرگ نے زور سے میرا بازو پکڑا اور کہا اٹھو تم بالکل ٹھیک ہو ۔ اُس کے بازو پکڑنے کی دیر تھی کہ میں تندرست و توانا آدمی کی طرح کھڑا ہو گیا ۔ جب فرائض کی ادائیگی کے بعد سلام پھیرا تو ہاوجود تلاش کے وہ آدمی نظر نہ آیا ۔ اُس وقت سے آج تک بالکل تندرست ہوں ۔ سرمہ بیچ کر عزت کی روثی کھاتا ہوں سے آبے تک بالکل تندرست ہوں ۔ سرمہ بیچ کر عزت کی روثی کھاتا ہوں اُس محسن کو ابھی تک آنکھیں تلاش کر رہی ہیں'' ۔

(لوث : ہیر صاحب نے یہ واقعہ مجھے ۲۲ و و ، میں سنایا تھا)

(m)

حضرت علامه الله عليه عنه عنه الله وغيره علامه الله عيد الله عنه الله عنه الله عرير دوست أكثر سعيد الله تحرير فرما عن بن -

"دست غیب سے متعلق ڈاکٹر صاحب نے کہا کہ مولانا وحید الدین سلیم نے ہارہا بیان کیا کہ جب ان کے والد کا انتقال ہوگیا۔ تو ان کے ہیر حضرت غوث علی شاہ قلندر آنے مولانا وحید الدین سلیم کو ہلایا اور کہا کہ مجھارا باپ ہارا دوست تھا ، ہم تجھیں ایک وظیفہ ہتا دیتے ہیں۔ جب روہیہ کے حصول کی اور کوئی صورت نہ ہو تو اس وظیفہ کو ہڑھنا۔ پاغ روبے تجھیں مل جایا کریں گے۔ ہیر صاحب سے رخصت ہو کر گھر آئے تو والد، کو سارا قصہ سنایا ۔ انہوں نے کہا کہ گھر میں کچھ نہیں نہ آٹا نہ دال ۔ وظیفہ پڑھا گیا ۔ تکیہ کے نیچے سے پاغ روبے ملکئے نہیں نہ آٹا نہ دال ۔ وظیفہ پڑھا گیا ۔ تکیہ کے نیچے سے پاغ روبے ملکئے مولانا کے اسی طرح وظیفہ پڑھ کر تعلیم حاصل کی ، جب روپیہ خود کانے لگے تو وظیفہ بند کر دیا ۔ سرسید سے جب مولانا کے ملاقات ہوئی تو مولانا نے کہا کہ آپ ٹیچری ہیں مگر ہارے وظیفہ کی ملاقات ہوئی تو مولانا نے کہا کہ آپ ٹیچری ہیں مگر ہارے وظیفہ کے ہارے میں آپ کیا فرمانے ہیں ۔

گرامت کی بھی ایک مثال ڈاکٹر صاحب نے سنائی ، فرمایا : سرمید کی

جب علامد ما حب ملت ملاقات کے لیے جاوید منزل گئے تو علامہ اقبال الکشف انمحجوب کا مطالعہ کر رہے تھے ۔ انانا کو دیکھتے ہی پرنم آنکھوں سے ہوئے! دیکھو ڈاکٹر لیاز یہ کتاب نہیں یہ توگنجینہ معی ہے۔ کیا خوبصورت پیغام کتنے سادہ لفظوں میں دیا گیا ہے مگر سمجھ نہیں آتی مسان اس قدر ہے حس کیوں ہو گیا ہے ، واللہ اگر ہم آج بھی داتا صاحب کے تصوف کی کہرائی اور گیرائی سمجھ لیں تو اسلام کو سمجھنے میں دفت ہی کچھ نہیں رہ جاتی!

نانا مرحوم کہتے ہیں ۲۲ فروری ۱۹۳۹ء سے لے کر نومبر ۱۹۳۵ء تک یہ دستور رہا کہ میں صبح تین بجے کا الارم لگا کر سوتا ہم بجے گاڑی لے کر سیدھا جاءید منزل پہنچتا ۔ پہلے ہی ہارن پر حضرت علامہ الشریف لے آنے ۔ ہم ہونوں نماز فجر داتا صاحب میں ادا کرتے ۔ علامہ قرآن کا نصف سیپارہ تلاوت کرتے اور اُجالا ہونے پر میں انہیں اُن کی اقامت گاء پر چھوڑ کر وائیس آتا ۔ اس معمول میں الدھیر سے سویر سے گرمی ، سردی ، برسات میں کبھی فرق نہیں پڑا ۔ نومبر ۱۹۳۶ء کے آغاز میں جوڑوں کے درد کے باعث چلنے پھرنے سے معذور ہو گئے تھے جس سے میں جوڑوں کے درد کے باعث چلنے پھرنے سے معذور ہو گئے تھے جس سے یہ سلسلہ منقطم ہو گیا''ا ۔

یہاں حضرت داتا صاحب <sup>رم</sup> کی کراست کا ایک اور واقعہ بھی درج کرنا خالی از دنچسپی لہ ہوگا۔ یہ واقعہ بجھے پنجابی زبان کے عظیم غزلگو پیر فضل حسین فضل نے بجھے سنایا تھا ۔ واقعہ بوں ہے ۔

"پیر صاحب نے بیان کیا کہ ایک دفعہ میں لاہور میں اپنے ایک دوست کے ہمراہ داتا صاحب جا رہا تھا ۔ جب لوہاری دروازہ کے چوک میں پہنچا تو میرے دوست نے ایک معمر شخص کی طرف جو سرمہ بیچ رہا تھا اشارہ کرتے ہوئے کہا کہ یہ شخص حضرت داتا صاحب کی ذلاہ کراست ہے۔ میں نے ہوچھا وہ کیسے ؟ میرے دوست نے کہا چلو اس شخص سے پوچھتے ہیں ۔ چنانچہ ہم دونوں اُس کے پاس پہنچے اور اس سے مضرت داتا کی کرامت کو تفصیل سے بیان کرنے کے لیے عرض کیا تو اس نے کہا کہ میں آج سے ۲۰ ، ، م سال پہلے بالکل اہاہج تھا لیکن

١- روز نامه "الوائ وأت" لابور اقبال محبر ٢١ ابريل ١٩٨٧ه

اگلی صبح میں عمداً دیر سے پہنچا ، گیارہ مجے کا وقت ہوگا اقبال گو دیکھا تو ان کی عجیب کیفیت تھی ، رنگ زرد ، چہرے پر ہوائیاں اُؤ رہی تھیر ، تفکر اور اضطراب کا یہ عالم کر جیسے کوئی شدید سانعہ گذر گیا ہو ۔ میں نے ہوچھا خیر تو ہے ۔ کہنے لگے فتیر میرے تربب آ کر بیٹھو تو گہوں ۔ آج صبح میں یہیں بیٹھا تھا کہ علی بخش نے آ کر اطلاع دی کہ کوئی درویش صورت آدمی ملنا چاہتا ہے ۔ تو میں نے کہا بلا لو اور ایک درویش صورت اجنبی میرے سامنے خاموش آ کھڑا ہوا ، کچھ وقفہ کے بعد میں نے کہا فرمائیے ۔ آپ کو مجھ سے کچھ کہنا ہے ۔ اجنبی بولا : ہاں تم مجھ سے کچھ کہنا ہے ۔ اجنبی بولا : ہاں تم مجھ سے کچھ ہوچھنا چاہتے تھے ۔ میں تمھارے سوال کا جواب دینے آیا ہوں اور اُس نے مثنوی کا یہ سشہور شعر ہڑھا :

گفت رومی ہر بنائے کہد. کا بادال کنند تو ندانی اول آل بنیاد را ویرال کنند

کچھ پوچھو نہیں بجھ پرکیاگزر گئی ۔ چند لمحوں نے لیے بجھے قطعی اپنے گرد و پیش کا احساس جاتا رہا ۔ ذرا حواس ٹھکانے ہوئے تو بزرگ سے خاطب ہونے کے لیے دوبارہ نظر اٹھائی ، لیکن وہاں کوئی بھی نہ تھا ۔ علی بخش کو ہر طرف دوڑایا لیکن کہیں سراغ نہ ملا''ا ۔

آخری عمر میں تو حضرت علامہ فنا فی الگنج بخش ہو کر وہ گئے تھے۔
ان دنوں میں ایک تو وہ '' کشف المحجوب'' کا یہ کثرت مطالعہ کرنے
اور دوسرے ۱۹۳۹ء سے لے کر اُس وقت تک جب کہ چلنے پھرنے سے
بالکل معذور ہو گئے ہر روز صبح کی نماز اپنے عزیز دوست ڈاکٹر نیاز احمد
کی ہمراہی میں حضرت داتا گنج بخش کی درگاہ میں ادا گرتے رہے اور
معمول میں کبھی ناغہ نہ ہوا۔ ہاں اگر وہ لاہور سے باہر گئے ہوں تو
علاوہ بات ہے۔ ڈاکٹر نیاز احمد سابق ڈائریکر انسٹیٹیوٹ آف ٹیکنالوجی
ہنجاب یونیورسٹی کی نواسی محترمہ شائیلہ امین ایک مضمون میں بیان

وو الله مرحوم ایک بات کا جس کا وہ خاص طور پر ذکر کرتے تھے وہ علامہ اقبال کی حضرت داتا گنج بخش کے لیے عقیدت تھی۔ ایک بار

<sup>، &</sup>quot;روز کار فتیر" جلد اول تالیف فتیر سید وحیدالدین طبع ششم لامور ۱۹۰۹ من ۲۷ - ۲۷

فتیر کو دیے دیا ، اُس نے دعا دی۔ بھر میں اور گرائی حضرت داتا گنج یخش کے مزار پر جا پہنچے - یہاں ہم کچھ دیر ٹھہرے اور فاقعہ پڑھ کر گھر واپس اوٹ آئے ۔ اُسی روز میرے منشی طاہر نے جھے پانچ سو روبے کا نوٹ دیا اور کہا کہ ایک مقدمے والا آیا تھا اور وہ یہ پانچ سو روبے آپ کی فیس دے گیا ہے ۔ حضرت گرائی جو میرے پاس بیٹھے تھے بولے ڈاکٹر صاحب لیجیے آپ کو ایک کے پانچ سو مل گئے اُنا

فتیر سید وحیدالدین اپنے والد مکرم کی زبائی ایک واقعہ اس طرح بیان فرساتے ہیں :

وکل صبح میں اتبال کے ہاں گیا تو گویا مبرے منتظر تھے ۔ دیکھتے ہی کھل گئے اور کہا اچھا ہوا فتبر تم آگئے ، سنا ہے کہ حضرت داتا کنج مخنی ح کی درگاہ میں آج کل کوئی بہت روشن ضمیر ہزرگ تیام رکھتر ہیں، ۔ اُن سے ایک سوال کا جواب چاہتا ہوں ۔ سوال یہ ہے کہ حب مسلانوں سے یہ و عدة ایزدی ہے کہ وہ اقوام عالم میں سرفراز اور سر بلند ہوں گے تو آج کل یہ قوم اتنی ذلیل و خوار کیوں ہے ، اچھا ہے تم بھی ساتھ چلو ، اکیلے زحمت کون کرے ۔ میں نے حاسی بھری اور چلنے کی تیاریاں شروع کر دیں۔... داتا گنج بخش کے سفر کا نیصلہ ہوتے ہی انہوں نے علی بخش کو آواز دی اور کہا دیکھو ہم باہر جا رہے ہیں۔ ذرا جلدی سے نتیر کے لیے حقہ بھرو اور بھاگ کر کچھ سوڈا لیمن وغیرہ لے آؤ۔ اس اہتام میں حسب معمول جانے کتنا وقت نکل گیا ۔ جب صبح سے دوپہر ہوگئی تو میں نے کہا بھی اقبال ممھارا کمیں جانے کا ارادہ تو ہے نہیں یوں ہی وقت ضائع کر رہے ہو ، میں تو اب گھر چلا! انبال اس پر کچھ چونک سے پڑے اور کہا بھی اب تو وانسی دھوپ تیز ہوگئی ہے ، تم جانا چاہتے ہو تو جاؤ لیکن یہ وعدہ کرو شام کو ضرور آؤ کے کچھ بھی ہو ہمیں اُن ہزرگ کے پاس ضرور جانا ہے۔ میں وعدہ کر کے چلا آیا ، سہ پہر کو پھر پہنچا لیکن پھر اسی طرح حقہ اور سوڈا لیمن میں دن ڈھل گیا ۔ میں نے اقبال سے اس تساہل کا ذکر کیا تو اقبال بہت ہی انکسار سے کہنے لگے ، بھی اس دفعہ معاف کر دو صبح ضرور چلیں کے ۔

١- راوى اقبال ممبر ابريل سرم و و مطبعون ميان ايم - اسلم ، ص و

سالہ قیام کے دوران وہ سینکڑوں دفعہ اولیائے کرام کے مزارات عالیہ ہر حاضر ہوئے ہوں کے ۔ اس سلسلہ میں ہارے یاس معلومات بہت کم بین ۔ باں یہ ثابت ہے کہ وہ حضرت داتا گنج بخص م ، حضرت میاں میر م اور حضرت شاہ معمد غوث من مزارات مقدسه پر ممام عسر باقاعد کی سے حاضر ہوتے رہے حضرت علامہ الم علی ہجو یری الا کا ذکر اس طرح کرتے ہیں :

خاک پنجاب از دم او زندهگشت

سید مجویر مخدوم اسم مرقد او پیر سنجر وا حرم بندبائے کوبسار آساں گسرخت در زمین بند تغم سجدہ ریخت عهد فاروق رخ از جالش تازه شد حتی زحرف او بلند آوازه شد پاسبان عزت ام الکتاب از نگابش خانه باطل خراب صبح ما از مهر او تابنده کشت ا

جناب میاں ایم . اسلم نے "راوی" کے اقبال ممبر اور فتیر سید وحید الدین مرحوم نے روزگار اتیر جاد اول میں دو ایسے واقعات درج کیے ہیں جو حضرت داتا گنج بخش کے ساتھ حضرت علاسم کی عقیدت ہر می مبنی نہیں بلکہ حضرت علی ہجویری علی کرامات میں بھی شامل ہو سکتر ہیں۔

میاں ایم ۔ اسلم حضرت علامہ ح کی زبانی بیان کرتے ہیں :

واآب نے فرمایا کہ حضرت گرامی آئے ہوئے تھے اور حسب دستور میرے ناس مقیم تھے۔ ایک روز ہم دولوں صبح صبح گھر سے لکل کر حضرت دانا گنج بخش ج مزار پر قاعم پڑھنے کو چلے ، بھائی دروازہ کے باہر ایک سفید ریش آدمی ہاتھ پھیلائے بیٹھا تھا ۔ میری جیب میں ایک چونی تھی ، میں نے وہ چونی اُس کے ہاتھ پر رکھ دی ، لیکن اُس نے چونی زمین پر بھینک دی اور ایک روپید مانگا ، مالگنے کا انداز کچھ ایسا تھا کہ میرا قدم آگے کو نہ بڑھا ۔ میں نے گراسی صاحب نے کہا کہ آپ دربار کو چلیے میں آپ کے بیچھے بہنچتا ہوں ۔ گرامی صاحب نے کہا کہ وہ اسی جگہ میرا النظار کریں گے . گھر دروازے کے قریب ہی تھا ۔ میں نے کھر سے ایک روپیہ لیا اور واپس آ کر اُس

<sup>. . .</sup> کلیات اقبال حجید فارسی ، اسرار و رموز ، ص ۲ د

هگفته بو کے کلی دل کی بھول ہو جائے ا به انتجائے مسافر قبول ہو جائے ا

یورپ سے اعلی تعلم حاصل کرنے کے بعد علامہ جب وطن واپس اورٹ تو پھر دہلی میں حضرت لظام الدین اولیا <sup>7</sup> کے دربار پر انوار میں <sup>7</sup> سلام کے لیے حاضر ہوئے ۔

ا ۱۹۱۱ میں دہلی میں عمدن ایجو کیشنل کانفرنس کا اجلاس ہوا تو اس اجلاس میں تقریر کرتے ہوئے حضرت علاسلام نے قرمایا :

"میں جب کبھی دہلی آتا ہوں تو میرا یہ دستور رہا ہے کہ ہمیشہ لفام اللین محبوب اللہی آع کے مزار پر جایا کرتا ہوں اور وہاں کے دیگر مزارات پر بھی ہمیشہ حاضر ہوا کرتا ہوں"" ۔

ایک دنمه خواج، حسن نظامی کو نیاز کی رقم بهیجی اور لکها :

''دید آن جو آپ کو پانچی ہے۔ والدہ معترسہ کی نیاز تھی ، قبول فرمائیے - بھائی صاحب کا ارادہ خود حاضر ہونے کا تھا سگر شاید انہیں فرصت نہ تھی'''' ۔

ایک دفعہ حضرت علامہ جمع نے لیاز کے ہارہ رویے ارسال کیے اور خواجہ صاحب کو لکھا۔

"مکرمی بارہ روبے جس طرح آپ کے خیال میں آئے خرچ کر دیجیئے ۔ حلوہ پکا دیجبئے یا خالفاہ کے متعلقین میں تقسیم کر دیجیئے "ہ ۔

### (4)

حضرت علامه جمع تحصیل علم کے لیے لاہور آئے اور پھر بہیں کے ہو کر رہ گئے اور آخر داتا کی نگری ہی میں اُن کی آرام گاہ بنی ۔ چالیس (.س)

۱- کلیات اقبال حصد اردو ، بانگ درا ، ص ۹- تا ۹۵

٣٠ ايضاً - ص ، ٢٠٠٠

<sup>-</sup> مقالات اقبال مرتبه سيد عبدالواحد معيني لابهور ١٩٩٣ - ٠

م. اقبال نامه مرتبه شیخ عطاء الله حصه دوم ص ، . و ب ۵ . و م ۵ . و ۲ م ۱ . و ۲ م ۱ . و ۲ م ۱ م ۱ م ۱ م ۱ م ۱ م ۱

منشی گذر عد کے مکانے پر تھوڑی دیر آرام کیا بعد میں سب دوست ملکر حضرت عبوب اللمی خواجہ لظام الدین اولیاء قدس سرہ کی درگاہ کی طرف روانہ ہوئے۔ درگاہ میں چنچ کر مزار مبارک پر حاضر ہوئے۔ اول اقبال نے عالم تہائی میں مزار سبارک کے سریائے بیٹھ کو ذیل کی نظم پڑھی اور اُن کی درخواست پر سب احباب باپر صحن میں ٹھہرے رہے۔ بعد میں دوستوں کے اصرار پر اقبال نے اس نظم کو درگاہ کے صحن میں بیٹھ کر مزار مبارک کی طرف منہ کر کے ایک نہایت درد انگیز اور بیٹھ کر مزار مبارک کی طرف منہ کر کے ایک نہایت درد انگیز اور دل لشیں لہجے میں پڑھا۔ سب احباب اور دیگر سامعین نہایت متاثر ہوئے اور بے تعاشہ زبان سے موقع پہ موقع کہات تحسین و آفرین تکاتے تھے ، ایک عوبت کا عالم تھا جس کی تصویر حاضرین کے تصور ہی کھینچ مکتے ہیں''ا۔ اب ''التجائے مسافر'' کے چند اشعار ملاحظہ کریں :

فرشتے پڑھتے ہیں جس کو وہ نام ہے تیرا ہڑی جناب تری ، فیض عام ہے تیرا

تری لحد کی زیارت ہے زندگی دل کی مسیح و خضر سے اونچا مقام ہے تیرا

چلی ہے لے کے وطن کے نگار خانے سے · شراب علم کی لذت کشاں کھاں مجھ کو

فلک نشین صفت مہر ہوں زمانے میں تری دعا سے غطا ہو وہ لردہاں بجہ کو مقام ہم سفروں سے ہو اس قدر آگے کہ سمجھے منزل مقصود کارواں بجھ کو مری زبان قلم سے کسی کا دل له دکھے کسی سے شکوہ له ہو زیر آساں بجھ کو

و رساله برگ کل کواچی اقبال نمبر ۱۱۹ مضمون عابده سلطانه سوؤ ، ص ، ۲۰۰۹

کھیا ہے بھی فزوق کر لیری خاک در بجھے ہیں عطا کی دے میرے متصود کا گوہر بجھے تو ہے عبوب اللّٰہی کر دعا میرے لیے یہ معیبت ہے مثال فتنه بحضر بجھے آہ اس غم میں اگر تو نے خبر میری نه لی غرق کر ڈالے کی آخر کو یہ چشم تر بجھے ہو اگر ایوسف مرا زحمت کش جاہ الم چین آئے سمر آزادی میں بھر کیوں کر بجھے چین آئے سمر آزادی میں بھر کیوں کر بجھے تیر کھی میں قصہ سدردی ابل وطن آ تیر کھی میں قصہ سدردی ابل وطن آ تیر کھی میں تو کئی استر بجھے عور لائنہار ممائے دلے سال ہوں ا

مجرت علامہ اعلی تعلیم کے لیے عازم یورپ ہوئے تو حضرت خواجہ نظام الدین اولیا آگی درگاہ پر حاضر ہوئے اور اپنا پدیہ عقیدت ایک نظم بعنوان ''التجائے مسافر'' میں پیش کیا یہ نظم پہلی دفعہ ماہنامہ ''بخزن'' کے اکتوبر م ، و و ء کے شارے میں شائع ہوئی اور اس کے شروع میں جناب سید غلام بھیک نیرنگ نے ایک ممہید لکھی جس کا ایک اقتباس درج ذیل ہے ۔

" ستمبر ۱۹۰۵ مبارے خاص احباب کی تاریخ بحبت کا ایک یادگار دن ہے۔ صبح کا سہانا ساں ہے ، بمبئی میل دہلی سے ریلوے سٹیشن ہر پہنچی ہے ۔ خواجہ حسن نظامی دہلوی اور منشی نفر بجد بی ۔ اے اسٹیشن پر استقبال کو آئے ۔ استقبال کس کا ہے ، جدید شاعری کے روح رواں اقبال اور اس کے سراہیوں کا ۔ وہ کیسے ؟ اقبال بغرض تعلیم علوم و فنوز انگلستان کو روانہ ہوئے ہیں ۔ لیرنگ اور اکرام اپنے بیارے دوست کر رخصت کرنے کے لیے دہلی تک ساتھ گئے ہیں ، ریل سے اتر کر رخصت کرنے کے لیے دہلی تک ساتھ گئے ہیں ، ریل سے اتر کر

۱- حضرت نظام الدین اولیاء ح کے خادم کا نام

٢٠ رخت سفر مرتبه الوراعارث بار دوم كراچي ١٩١٥ ص ١٩١

اکیلے ہی اُن کے ہاس موجود تھے۔ مرد عدر تھوڑی دیر پہلے والدہ نے اُن سے وعدہ لیا کہ وہ ہر روز گیارہ مرتب سورہ یلسین پڑھ کر اُن کی روح کو ایمال ثواب کیا کریں گے۔ اس وعدہ کو انہوں نے بڑھے استقلال سے لبھایا۔ وہ ۱۹۹۹ء میں قوت ہوئے اور سیدنا شاہ سرمست سہروردی (پیر و مرشد حضرت شاہ دولہ ولی (۲) کی درگاہ واقع سیالکوٹ میں دفن ہوئے۔

**(Y)** 

حضرت علامه بزرگان دین کی وفات کے بعد بھی اُن سے استعافت اور اُن کے مزارات متبرکہ سے قیوض و برکات حاصل کرنے کے قائل تھے۔ سی میں جب اُن کے بڑے بھائی شیخ عطاء الله پر ایک افتاد پڑی تو انہوں نے حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء میں حضور منظوم استغاثہ پیش کیا ۔ جسے خوش خط لکھوا کر درگاہ کے دروازہ پر لٹکایا اور اس استغاثہ کی برکت شیخ عطاء الله باعزت طور پر بری ہوئے۔ اس استغاثہ کے چند اشعار ملاحظہ ہوں :

''کیوں ٹہ ہوں ارمان میرے دل میں کلیم انتہ کے طور در آغوش ہیں ذرے تیری درگاہ کے ہورات کی کمنا ۔ المدد اے سوز عشق پھول لا دے جھ کو گلزار خلیل انتہ کے کس قدر سرسبز ہے صحرا عبت کا تری اشک کی جربی ہیں اور سائے ہیں نخل آہ کے تر جو تیرے آستانے کی تمنا میں ہوئی اشک موتی بن گئے چشم تماشاہ خواہ کے میرے جیسے ، بے لواؤن کا بھلا مذکور کیا ؟ قیصر و فنفور دربان ہیں تیری درگاہ کے تیمس و فنفور دربان ہیں تیری درگاہ کے بند کا داتا ہے تو تیرا بڑا دربار ہے بند کا داتا ہے تو تیرا بڑا دربار ہے سخت ہے میری مصیبت ، سخت گھبرایا ہوں میں سخت بے میری مصیبت ، سخت گھبرایا ہوں میں . . .

خواجه بنظام الدین اولیاء کے دربار پر انوار پر حصول برکات کے لیے حاضر ہوئے اور منظوم لذیانہ عقیدت پیش کیا تو وہاں بھی آپ کو نہیں بھولے اور بڑی عقیدت سے اُن کا ذکر ہے ۔ ملاحظہ ہو :

وہ شع ہسارگہ خسانسدان مرتسفوی رہے گا مثل حسرم جس کا آستان جم کسو لفس سے جس کے کہلی میری آرزوگیکلی بنایسا جس کی مروت نے لسکتہ دان جم کسو دعسا یہ کر کسہ عدا ونسد آسان و زسیں کرے بھر اس کی زیارت سے شادمان جم کوا

مولالا سید مبر حسن میں بے شار خوبیوں کے علاوہ جو سب سے الڑی خوب تھی وہ ان کی "استقاست" تھی جس بات کا ارادہ کر لیتے یا وعدہ کر لیتے استقاست کا کرتے ۔ اُن کی استقاست کا ایک واقعہ مولانا عبد/امجید سالک اس طرح بیان کرتے ہیں:

(ابھی شاہ صاحب کا عالم شباب ہی تھا کہ اُن کی ہمشیرہ سخت ہیار ہوگئیں بہاں تک کہ بچنے کی کوئی صورت نہیں رہی ۔ ایک دن شاہ صاحب اُن کے ہاس بیٹھے تھے ، آبدیدہ ہوئیں اور کہنے لگیں کہ بس اب میں مر جاؤں گی اور کوئی میری قبر پر بھی لہ آئے گا ۔ شاہ صاحب بھی آبدیدہ ہو گئے اور فرمایا : اللہ تمھیں شفا دے لیکن اگر کوئی حرج مرج ہوگیا تو میں وعدہ کرتا ہوں کہ جب تک جبوں کا تمھاری قبر پر آیا کروں کا بمشیرہ کا انتقال ۱۹۸۸ء میں ہوا اور شاہ صاحب کی بینائی ۱۹۲۸ میں یعنی النقال سے دو سال پہلے زائل ہوگئی ۔ اس پھاس سال کی مدت میں اُن کا مستقل یہ معمول رہا کہ روزانہ صبح کے وقت ہمشیرہ کی قبر پر جا کر فاقعہ پڑھتے ۔ سوائے اُن دنوں کے کہ شاہ صاحب کو سیالکوئ ہی سے فاہر جانا پڑا ہو اس مغمول میں ایک دن بھی ناغہ نہ ہوا '''

اس قسم کی استقامت کی ایک اور مثال میرے عم مرحوم سیدظمهورالله شاه ج سیالکوئی کی زاندگی میں بھی ملٹی ہے۔ والدہ کی وفات کے وقت وہ

<sup>، - &</sup>quot;کلیات اقبال حصد اردو" بانگ درا ، ص مه ب ذکر اقبال تالیف عبدالمجید سالک لاپور ض ، هم۲ - ۲۵۲

کے اللیر تبلیغ میں کیا فرق ہے اور صوف کی بات کیوں زیادہ مؤثر ہوتی ہے ۔ مکن ہے کہ یہ واقعہ حضرت علامہ سے سید میر حسن ہی سے سنا ہو ملاحظہ ہو ہ

"ہارے سیلفکوٹ کے قریب تعمیل وزیر آباد میں ایک ہزرگ کیسر شاہ نام کے رہا کرتے تھے۔ رندانہ طربق کے ایک صاحب کرامت درویش تھے اور مراقبہ و وحدت الوجود سے انہیں خصوصیت تھی۔ قرب و جوار کے تمام معززین ان کے حلقہ مریدین میں شامل تھے ایک روز کا ذکر ہے کہ دیوان صاحب جو اُن کے معتقد تھے اپنے اکلوتے بیٹے کی شادی سے فارغ ہو کر حضرت کی زیارت کو آئے اور آئے ہی اپنے نام و نمود کا نقشہ اتارنا شروع کیا۔ وہ ہزرگ ان کے اخراجات کی طویل فہرست خموشی سے سن رہے تھے۔ ایک درویش نے سائیں صاحب کی فہرست خموشی سے سن رہے تھے۔ ایک درویش نے سائیں صاحب کی پوچھا بھائی خشک روئی ہے کہ ساتھ کوئی سائن بھی ہے۔ درویش نے بوچھا بھائی خشک روئی ہے کہ ساتھ کوئی سائن بھی ہے۔ درویش نے فرمایا کہ ذرا بازار سے جا کر ایک مولی تو لے آؤ۔ اتفاقاً دیوان صاحب سے فرمایا کہ ذرا بازار سے جا کر ایک مولی تو لے آؤ۔ اتفاقاً دیوان صاحب سے فرمایا کہ ذرا بازار سے جا کر ایک مولی تو لے آؤ۔ اتفاقاً دیوان صاحب سے فرمایا کہ ذرا بازار سے جا کر ایک مولی تو لے آؤ۔ اتفاقاً دیوان صاحب سے فرمایا کہ ذرا بازار سے جا کر ایک مولی تو لے آؤ۔ اتفاقاً دیوان صاحب سے فرمایا کہ ذرا بازار سے جا کر ایک مولی تو لے آؤ۔ اتفاقاً دیوان صاحب سے اور سائیں صاحب کے سامنے جو چند کوڑیاں رکھی تھیں انہیں دیکھ تیں۔ بولے حضرت یہ کوڑیاں دلائیے۔ میرے پاس اس وقت کچھ نہیں۔

آپ نے فرمایا : بیٹے کی شادی پر جو تم نے نام و محود حاصل کیا ہے وہ دے کر ایک مولی لے آؤ۔ دیوان صاحب مسکرائے اور کہنے لگے:

بھلا حضرت نام و بمود کے عوض بھی کوئی کھانے پینے کی چیز ہاتھ آ سکتی ہے ! سائیں صاحب نے اپنے معمولی ظریفانہ طریق میں کنہا کہ بھائی جس نام و ممود کی قیمت ایک مولی بھی نہیں پڑی اُس کے حصول سے کیا فائدہ ۔ دیوان صاحب نہایت خقیف ہوئے اور آئندہ کے لیے اپنی حرکات سے توبہ کی''ا ۔

مولانا سید میر حسن سے حضرت علامہ کو کمام عمر گہری عقیدت رہی ہے یہاں تک کہ ۱۹۰۵ء میں یورپ جاتے ہوئے جب علامہ

١- مقالات اقبال حرابه سيد عبدالواحد سعيني لابور ، ص ، ٥٩

تھا ۔ انتا معلوم ہے کہ ان میں ایک سید چراغ بھی تھے جو گجرات سے ترک وطن کرکے انہیں کے تربیب محلہ کشمیریاں میں آباد ہوئے ۔ مولوی غلام مراتبطی جن کی میر حسن سے نے جا تعریف کی ہے کے شاکرد تھے ''ا۔

خوش قسمتی سے توجوان اقبال کو استاد اور مربی بھی ایسا ملا جو اولھائے کرام کی محبت و عقیدت سے سرشار تھا۔ عرس ، کراست اور اولیاء کرام سے نذر و نیاز کا نائل تھا۔ ڈاکٹر سید سلطان محمود حسین الھی گراں مایہ تالیف وقسس العلماء مولوی سید میر حسن'' میں فرماتے ہیں:

'آپ کے آباؤ اجداد مذہب پرست تھے۔ سنت نبوی کے زلدہ 'بمونہ گھے۔ اس ایے آپ بھی اُسی 'بمونے کے انسان تھے۔ اللہ والوں کی صحبت میں شریک ہو کر اُل کی اچھی اچھی باتوں سے مستفید اور مستغیض ہوا کونے تھے ماس کے علاوہ بزرگوں کے مزاروں پر جا کر فاقعہ پڑھ گر اُن کے لیے خدا کی بخشش کے طلب گار ہوا کرتے، وزیر آباد سے چار فرلائگ کے فاصلہ پر ایک سید بزرگ کا مزار تھا ، وہ بزرگ سید مثها شاہ کے نام سے مشہور تھے۔ کہا جاتا ہے کہ یہ بزرگ لاہور کے حضرت داتا گنج بخش کے مریدوں میں سے تھے۔ اُن کے مزار پر بیسا کھ میں عرس ہوا کرتا تھا۔ میر صاحب اس عرس میں شریک ہوتے تھے۔ وزیر آباد سے تبدیل ہو کر جب سیالکوٹ آئے تو جاں آ کر بھی اس مزار کو نہیں بھولے اور اپنے دوستوں مولوی انشاء الله اور مولوی مراد علی ساکن بیکوال سے مل کر مشترکہ خرچ سے عرس کے موقع مولوی مراد علی ساکن بیکوال سے مل کر مشترکہ خرچ سے عرس کے موقع مولوی مراد علی ساکن بیکوال سے مل کر مشترکہ خرچ سے عرس کے موقع مولوی مراد علی ساکن بیکوال سے مل کر مشترکہ خرچ سے عرس کے موقع مولوی مراد علی ساکن بیکوال سے مل کر مشترکہ خرچ سے عرس کے موقع مولوی مراد علی ساکن بیکوال سے مل کر مشترکہ خرچ سے عرس کے موقع ہولوی مراد علی ساکن بیکوال سے مل کر مشترکہ خرچ سے عرس کے موقع ہولوی مراد علی ساکن بیکوال سے مل کر مشترکہ خرچ سے عرس کے موقع ہولوی مراد علی ساکن بیکوال سے مل کر مشترکہ خرچ سے عرس کے موقع ہولوی مراد علی ساکن بیکوال ہے ملک کر مشترکہ خرچ سے عرس کے موقع ہولوی کی دیگ کیایا کرتے تھے ''۲

مولانا سید میر حسن کے اپنے عہد کے مشاہیر صوفیائے کرام سے بھی
تعلقات تھے ۔ ان بزرگوں میں سیدکیسر شاہ اکن وائیں ضلع گوجرانوالیہ
بھی تھے۔ سید کیسر شاہ کا ایک دل چسپ واقعہ حضرت علامہ اقبال میں
بیان کیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک عام مولوی اور صوف

۱- دانامهٔ راز تصنیف لذیر لیازی لابور ۱۹۵۹ ، ص . ۹۰

۲- شمس العلم مولوی میر حسن تالیف ڈاکٹر سید سلطان محمود حسین ۔
 لاہور ۱۹۸۱ء ، ص ۲۹

س- ايضاً ، ص ، عد ا

دی ہر اور اور بہت سے لوگ ہاتھ اٹھا کر اور اوچھل کر اُس ر پکڑنے کی کوشش کر رہے ہیں ۔ لیکن وہ کسی کی گرفت میں نہ آیا ۔ ی بھی اُن تماشائیوں میں کھڑا تھا اور خواہش مند تھا کہ غیر معمولی ل کا یہ پرند، میرے ہی ہاتھ آ جائے - وہ پرندہ یک بیک میری آغوش ں آ گرا ۔ میں بہت خوش ہوا اور درسرے منہ تکتے رہ گئے ۔ اس کے جھ عرصہ بعد مجھے اس خواب کی تعبیر یقا ہوئی کہ پرندہ عالم روحانی یدا ہونے والا بچہ ہے جو صاحب اقبال ہوگا''ا ۔

خلیفہ عبدالحکم ایک اور واقعہ حضرت علامہ کی ڈیائی بیان ریخ ہیں:

'میں نے والدہ کی زبانی سنا ہے کہ ایک آدھ مرتبہ ایسا بھی ہوا 
ہ والد کی موجودگی میں بے چراغ کمرے کے اندر تاریک رات میں 
جیب و غریب قسم کا لور ظاہر ہوا ۔ اور تاریک کمرے میں ایسا معلوم 
یا کہ سورج نکل آیا ہے''' ۔

حضرت علامہ کے والد اگرچہ معمولی ہڑھے لکھے تھے۔ تعبوقت یے دل چسپی کی بنا پر اُن کے باں ایسے اصحاب کا اکثر اجتاع ہوتا جو وفیائے کرام سے سچی عقیدت و عبت رکھتے تھے اور مجلس میں صوفیاء نرام کی تعبیفات مثلاً فصوص الحکم اور فتوحات مکیہ وغیرہ پڑھی جاتیں ر اُن پر بحث ہوتی۔ وہ اہل علم و فضل جو اس مجلس میں شریک ہوئے نہ میں ایک مولوی سید چراغ شاہ (راقم العروف کے حقیقی دادا) بھی سے جو گجرات سے آ کر کشمیری معلم سیالکوٹ میں آباد ہوگئے ہے جو گجرات سے آ کر کشمیری معلم سیالکوٹ میں آباد ہوگئے ہے بڑے عالم ، فاضل اور سلسلہ افشہندیہ کے صاحب دل بزرگ تھے یہ نذیر نیازی شاہ صاحب کا ذکر اس طرح گرتے ہیں :

"بجد اقبال نے اگرچہ صرف اتنا کہا ہے کہ اس خلنے میں کتب تصوف ا مطالعہ ہوتا لیکن یہ نہیں بتایا کہ یہ حلقہ کن ہزرگوں پر مشتمل

<sup>،</sup> فكر البال تمييف داكثر خليف عبدالحكيم لابور، بار اول ـ ١٣٠٠ من ١٥٠٠ من

ہ۔ "آثار اقبال" مرتب غلام دستگیر حیدر آباد دکن ، طبع دوم ۱۸ میں ۱۸

حضرت علامه کے والد صوفی نور عدام اور وہ خود سلطان العارفین حضرت سلطان محمود مربار آوان شریف (گجرات) سے سلسلہ قادریہ میں بیعت انہیے۔ صوفی نور عد صاحب کرامت ہزرگ تھے اور جو کوئی بھی اُن سے ملتا اُن کے صوفیالہ مزاج اور اولیاء دوستی سے بہت متاثر ہوتا ۔ ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکم فرمانے ہیں۔

"راقم العروف كو أن كے والد ماجد شيخ نور بد صاحب سے بھى ملنے كا اتفاق ہوا جس زمانہ ميں علامہ اقبال الاركلى ميں رہتے تھے ۔ وہ در حقیقت اسم باسملى تھے ۔ نور بحدى أن كے چہرے بر متجلى تھا . . . . . وہ خدا رسيدہ صوفى تھے ا باكيزہ اسلامى تصوف كا ذوق اقبال كو باپ سے ورثہ ميں ، لا : . . . . پہلى ہى ملاقات ميں شيخ نور بحد صاحب لئے اقبال كر بيدائش كا ايك دلھم قصد مجھ سے بيان فرمانے لگے :

"کہ اقبال ابھی ماں کے پیٹ میں تھا کہ میں نے ایک عجیب خواب دیکھا ، علیا دیکھا ، ود، کہ ایک نہایت خوشنا پرندہ سطح زمین سے تھوڑی

١- ( ١) آئيند اقبال تاليف عبدالله قريشي لابور ص ، ١٥٨ -

<sup>(</sup>ب) مطالعه اقبال مرتب گوهر نوشاهی لاهور ص ، ۲۹ - ۳۷

<sup>(</sup>ج) زلده رود جلد اول تاليف جسٹس جاويد اقبال لاہور ، ص ٠٠

<sup>(</sup>د) دانائے راز تالیف سید نذیر نیازی لاہور ، ص ۲۵

<sup>( • )</sup> ماہنامہ ضیائے حرم ، لاہور ، اپریل ۱۹۵۵ م مضمون سید ٹور مجد قادری ص ، سم ۔ بہم

<sup>(</sup>و) مامنامه آئینه لامور ، اپریل ۱۹۹۵ مضمون سردار علی احمد خال ص ، سم . بهم

<sup>( { ) &</sup>quot;معترمي و مكرمي سيد نور بجد قادري صاحب

سلام مسنون - یہ بات ہارے خاندان میں بیشتر کو معلوم ہے کہ حضرت علامہ کے والد حضرت قاضی سلطان محمود ہم کو آوان شریف ان کی بیعت کے لیے لے گئے تھے جاورہ اقبال . 1 مارچ ۱۹۸۰"

## علامہ اقبال کی عقیدت صوفیائے عظام سے

### سید تور پد قادری

علامه اقبال اباً عن جد صوفيائے كرام كے معتقد تھے اور روايات تصوف سے گہری دل چسپی رکھتے تھر ۔ علامہ اقبال م کے ایک جد اعجد کا ذکر سید اذیر ایازی مرجوم نے ان کی زبانی اس طرح بیان کیا ہے۔ "بهارے والد کے دادا یا پڑدادا ہیر تھے ۔ أن كا نام تھا شيخ اكبر انہیں پیری اس طرح ملی کہ ووسن کھتران (سیالکوٹ) میں سادات کا ایک خاندان تھا جسے لوگ سید نہیں مانتے تھے ۔ اس خاندان کے سربراہ کو ایک روز جو غصہ آیا تو ایک سبز کپڑا اوڑھ کر آگ میں بیٹھ گئے ۔ جس کے متعلق روایت تھی کہ حضرت امام حسین رض کی یادگار ہے۔ أس كى بركت سے آگ نے أن پر كوئى اثر نه كيا ـ مخالفوں نے يه دبكها تو انهيں يقين ہوگيا كه في الواقعہ سيد بين ـ أن كا انتقال موا ته شیخ آگبر نے اُن کے مریدوں کو سنبھالا اور خاندان کی خدمت کرنے لكر ـ ایک مرتبه أسى خاندان كا ایک فرد والد ماجد كے پاس آیا اور کہنر لگا کہ آپ دھسوں کی تجارت کیوں نہیں کرنے ۔ اُس زمانہ میں معمولی دهسوں کی قیمت دو روپیہ فی دهسه سے زیادہ نه تھی ۔ والد ماحد نے کوئی دو چار سو دهسے تیار کیے تو تدرت خدا کی ایسی ہوئی کہ سب اچھے داموں فروخت ہو گئے تو کانی روپیہ جس ہو گیا۔ بس یہ ابتدا تھی ہارے دن بھرنے کی"ا ۔

و۔ اقبال کے مضور تالیف سید نذیر ٹیازی کراچی ۱۹۵۱ء ص ۱۹۹۰ - ۱۷۰ -

### ہارے قلمی معاولین

جناب سید لور بجد قادری جناب سمیع الله قریشی ڈاکٹر بجد یعقوب مغل

ڈاکٹر سید معین الرحسلن جناب تادر قدرائی پروقیسر عد اسلم

جناب سعد انته کلیم پروفیسر عد منور ڈاکٹر حسن اختر جناب راجہ سلطان مقصود ڈاکٹر رفیع الدین ہاشمی جناب صدیق جاوید جناب افضل حق قرشی

جناب عثنار جاوید ڈاگٹر حسن اشتر ڈاگٹر رقیم الدین ہاشمی

گجرات گور'نمنٹ ڈگری کالج ، جھنگ چیئرمین شعبہ' تاریخ ِ مسلم ، سندہ یولیورسٹی جام شورو

صدر شعبه اردو ، گورنمنث كالج ، لابور بلوچستان يونيورسٹى ، كوئٹ،

شعبہ تاریخ ، پنجاب یونیورسی (نیو کیمیس لاہور

علامه اقبال اوین یونیورشی ، اسلام آباد ناظم ، اقبال اکادسی پاکستان ، لابور شعبه اردو ، کورنمنٹ کالج ، لابور نذر اسلام روڈ ، گلبرگ ، لابور شعبه اردو ، اوریتنشل کالج ، لابور شعبه اردو ، کورنمنٹ کالج ، لاہور

شعبه الاثبريري سائنس ، پنجاب يوليورسي (نيو کيموس) لابور

. , - سی خالد بن ولید روڈ ، سمن آباد ، لاہور گورنمنٹ کالج ، لاہور یونیورسٹی اوریٹنٹل کالج ، لاہور مقالات کے مندرجات کی ڈس داری مقالد نگار حضرات پر ہے ۔ مقالد لگار کی رائے اقبال اکادمی پاکستان ، لاہور کی رائے تعمقر ند کی جائے ۔

# أقبال ريويو

### مجلة اقبال اكادى باكستان

یہ رسالہ اقبال کی زلدگی ، شاعری اور فکر پر علمی تعلیق کے لیے وقف ہے اور إس میں علوم و فنول کے اُن کام شعبہ جات کا تنتیدی مطالعہ شائع ہوتا ہے جن سے اُلھیں دلیوسپی تھی یہ مثار اسلامیات ، فلسفہ ، تاریخ ، عمرانیات ، ملہب ، ادب ، فن ، آثاریات ، وغیرہ .

### ہمل اشتراک (جار شاروں کے لیے)

| بیرونی بمالک           |                      | بالحستان |
|------------------------|----------------------|----------|
| 8 ڈالر یا 4.50 پولڈ    |                      | 38 روپ   |
|                        | ليت في شاره          |          |
| 2.00 ڈالر یا 1.00 پوئڈ |                      | 10 روپے  |
|                        | قیمت ''اقبال 'نمبر'' |          |
| 4.00 ڈالر یا 2.00 پونڈ |                      | 20 روپے  |

#### مضامین برائے اشاعت

معتمد عبلس ادارت ، ''اقبال ریویو'' ، ۱۱۹ میکاوڈ روڈ ، لاہور ، کے اتے ابر او مضمون کی دو کابیاں ارسال فرمالیں ۔ اکادمی کسی مضمون کی کشدگی کی کسی طرح بھی ڈسددار نہ ہوگی ۔

ناشر : اقبال اكادسي باكستان ،

١١٦ - ميكلود رود ، لابور

سطيع : زرين آرڪ پريس ، وي ريلوڪ روق، لايور

علاور نا بالمحاد

## مد مابئ تنجله مدال راولو إقبال راولو

ښوي ۱۹۸۳

اقبال نمبر

مداد پروفیسرگرمتو



اقبال اكادى المسينان \_ لا بور